
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 3

Artikel: Phantasie und Ästhetik - Waisenkinder unserer Zeit?

Autor: Weisskopf, Traugott

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Phantasie und Ästhetik - Waisenkinder unserer Zeit?
Von Professor Dr. Traugott Weisskopf

Gehörte es zum Wesen des Menschen, dass er über Phantasie verfügt und sie in den Dienst seiner eigenen Entwicklung stellen kann,
dann müssten wir mehr über diese humane Grundkraft wissen und sie gleichzeitig aus dem Abseits herausholen, worin sie sich gegenwärtig

befindet. Eine besondere Aufgabe kommt dabei der ästhetischen Erziehung zu, die in einer doppelten Funktion gesehen werden

kann: als Erziehung zu einer differenzierten Wahrnehmungsfähigkeit und als Erziehung zur Kunst im herkömmlichen Sinn *.

Von der Wesensbestimmung des Menschen

Als Pestalozzi in seinem Versuch mit der Armenerziehung auf
dem Neuhof totalen Schiffbruch erlitten hatte, gab es für ihn in
dieser prekären Situation nur die eine Möglichkeit: sich noch
gründlicher als bisher auf die Bestimmung des Menschen zu
besinnen. Die Frucht dieses Nachdenkens ist die Schrift mit dem
etwas seltsamen Titel: Die Abendstunde eines Einsiedlers. Sie
beginnt mit einer grundsätzlichen Frage: «Der Mensch, so wie er
auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches sich gleich ist,
der Mensch in seinem Wesen, was ist er?»

Diese Frage - man nennt sie die anthropologische - ist wesentlich
älter als Pestalozzi. Es ist nicht einmal genau auszumachen, wann
sie zum ersten Mal gestellt worden ist, wahrscheinlich schon bei
den Chaldäern, einem Volksstamm in Mesopotamien, sicher
aber etwa ein halbes Jahrtausend später bei den Vorsokratikern.
Im Bereich philosophischen Denkens geht die kosmologische
Frage (nach Ursprung und Entstehung der Welt) der anthropologischen

Frage voraus ; die Rückwendung auf den Menschen selbst
als Frageobjekt erfolgt in einem späteren Zeitpunkt. Die
Verknüpfung von beidem hat besonders prägnant der Grieche De-
mokrit hervorgehoben, wenn er formulierte: «Der Mensch eine
kleine Welt».

Die Frage nach dem Wesen des Menschen wurde von der Antike
bis zur Gegenwart dauernd gestellt, manchmal mehr hintergründig

und eingehüllt in andere Betrachtungen, dann wieder häufiger

und vor allem dringlicher und fordernder in Umbruchzeiten.
Eine derartige Umbruchzeit war auch die Phase der Zwischenkriegszeit

im 20. Jahrhundert. Entscheidende Impulse für die
philosophische Anthropologie der Gegenwart gingen von der
Schrift Max Schelers aus :

Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928). Sie ist Ausdruck
eines ausgesprochenen Krisenbewusstseins und sucht nach
möglichen Lösungen: «Der Mensch weiss nicht mehr, was er ist, und
weiss, dass er es nicht weiss.» Eine zeitgemässe Lösung könnte
darin gefunden werden, dass eine «Grundwissenschaft vom Wesen

und Wesensaufbau des Menschen» geschaffen würde, eben
eine philosophisch fundierte Anthropologie. Eine zentrale Aussage

Schelers - gleichsam seine anthropologische These - lautet:
«Der Mensch ist das X, das sich in unbegrenztem Masse,weltoffen'

verhalten kann. Menschwerdung ist Erhebung zur Weltoffenheit

kraft des Geistes.»

Gekürzte und überarbeitete Fassung des Referates «Die anthropologische Bedeutung

der Phantasie und die Funktion des ästhetischen Prinzips», gehalten vor der
«Interkantonalen Arbeitsgruppe für Schulversuche mit erweitertem Musikunterricht»

in Basel, am 12. September 1989.

Von dieser Initialschrift gingen grosse Wirkungen aus. In
unmittelbarem Zusammenhang damit sind zwei Werke zu sehen, einerseits

die «Einführung in die philosophische Anthropologie» von
Helmut Plessner unter dem Titel: Die Stufen des Organischen
und der Mensch (1928), andererseits das bisher fundierteste,
wenn auch in vieler Beziehung angreifbare Werk von Arnold
Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt
(1940). Die These Gehlens lautet: Beim Menschen müssen wir
einen lebensgefährlichen Mangel an Instinkten feststellen, Mängel,

die er kompensatorisch ausgleichen muss durch Handeln.
Deshalb ist der Mensch ein Mängelwesen, das handeln muss.
Diese wichtigen Impulse lösten ein tiefgreifendes Fragen nach

dem Wesen des Menschen in den verschiedensten Fachgebieten
aus, nicht nur in der Philosophie - zu erinnern wäre an Paul Hä-
berlin (Der Mensch 1941), an Gabriel Marcel, Wilhelm Keller,
Hans Kunz, Michael Landmann und viele andere -, nicht nur in
der Pädagogik (Heinrich Roth, KarlDienelt, Otto Friedrich Boll-
now), sondern auch in der Medizin (Hans Binder, Viktor von
Weizsäcker, Ludwig Binswanger), in der Theologie (Helmut
Thielicke, Walther Zimmerli, Hermann Ringeling, Teilhard de

Chardin), in der Soziologie (Rolf Dahrendorf), in der Biologie
(KonradLorenz, AdolfPortmann). Eine ganz besondere Stellung
in dieser keineswegs vollständigen Aufzählung nimmt der
Begründer der Anthroposophie ein. Rudolf Steiner ging es gerade
auch bei seinen Anregungen für die Pädagogik um ein anderes,

neu entwickeltes Menschenbild, das nachzuvollziehen nicht
jedermanns Sache ist.

Allen diesen beinahe unübersehbaren Versuchen liegt die Absicht
zugrunde, eine kategoriale Bestimmung des Menschen herauszuarbeiten.

Man wollte und will formel- oder thesenhaft Kategorien
(Grundbegriffe, Wesensmerkmale) festhalten, möglichst knapp
und prägnant. Man spricht auch von sogenannten Anthropina,

129



Gute Nachrichten für alle Heimverwaltungen, die auf die erprobte,

anwenderfreundliche Kombination PC + Software gewartet haben:

Instant-Soft hat sie!

+
Die Symbiose zwischen IBM-Personal Computer, Software und

Beratung ist der Schlüssel zur Entlastung von administrativen

Routinearbeiten. Mit dem IBM-PC verfügen Sie über einen Computer,

der mit Ihren Aufgaben wächst. Das Tüpfchen auf das i setzt ein

ausgereiftes Branchen-Paket aus der Software-Schmiede von

Instant-Soft, das den speziellen Bedürfnissen der Heimverwaltungen

Rechnung trägt.

z.B.

• Pensionärverwaltung

• Fakturierung

• Adressenverwaltung (Garanten, Warteliste etc.)

• Lohn und Gehalt

• Finanzbuchhaltung

• Statistik

Instant-Soft sichert die Wirtschaftlichkeit Ihrer Datenverarbeitung. Sie

haben die Administration sicher im Griff und somit bleibt Ihnen mehr

Zeit für Ihre eigentlichen Aufgaben.

Instant-Soft
der PC Consultant 0 I

Instant-Soft AG Instant-Soft AG

Stetterstr. 25 Birmensdorferstr. 118

5507 Mellingen 8003 Zürich

Tel. 056/91 20 21 Tel. 01/463 22 72



Merkmalen, die dem Menschen zugeschrieben werden können.

Derartige Antworten auf die Frage nach dem Wesen des Menschen

sind zum Beispiel:

Der Mensch sei weltoffen (Scheler), ein handelndes Mängelwesen

(Gehlen), exzentrisch (Plessner), ein zoon politikon (Aristoteles),

sei ein Sprachwesen (Piaton, Herder), eine normalisierte
Frühgeburt (Portmann), ein homo ludens (Schiller, Huizinga),
ein Geschichtswesen (Herder, Dilthey). Auch diese Aufzählung
ist nur eine Liste von Beispielen.

Könnte man, so lautet eine berechtigte Frage, das Wesen des Menschen

einfangen, wenn man möglichst alle Merkmale zusammentrüge

und eine Art «Fundamental-Anthropologie» erstellte? Diesen

Versuch hat Michael Landmann 1979 unter diesem Titel
unternommen. Er glaubte, das Wesen Mensch in 23 Kategorien
einfangen zu können. Nach meiner Meinung kann eine Zusammenstellung

dieser Art nie vollständig sein. Vielleicht ist gerade der

nicht fassbare Rest das entscheidende Merkmal. Karl Jaspers hat
in seinem kleinen Buch «Der philosophische Glaube» formuliert:

«Der Mensch ist stets mehr als er von sich weiss.» Ich halte

dafür, dass diese Aussage nicht nur anthropologisch sehr bedeutsam

ist, sondern auch pädagogisch: Nie kann ich endgültig wissen,

was alles in mir und meinen Schülern noch verborgen ist.

Der Mensch - ein phantasiebegabtes Wesen

DerMensch ist ein Wesen der Phantasie. - Das bedeutet für mich
zweierlei:

a) Phantasie ist ein den Menschen auszeichnendes Merkmal.
Daneben gibt es noch andere Wesenskennzeichen, die ich auch

sehe und durchaus anerkenne. Phantasie ist nie das einzige und
unumschränkt bestimmende Charakteristikum.

b) Phantasie hat jedoch für den Menschen eine ganz besondere

Bedeutung, die meines Erachtens zu wenig gesehen worden ist.
Sie ermöglicht dem Menschen erst das eigentliche Menschsein,
das nach meinem Verständnis ein permanentes Mensch-Werden
ist. Darin besteht für mich auch das Axiom für die Begründung
der anthropologischen Bedeutung der Phantasie: Mensch-sein,
heisst Mensch-werden.

Am offensichtlichsten wird diese Aussage in der Anthropologie
des Kindes. Wenn wir versuchen, das Wesen des Kindes einzufan-

gen, dann liegt ein jedermann zugängliches Merkmal darin, dass

wir feststellen können, das Kind sei ein sich entwickelndes, sich
aufbauendes, sich suchendes, sich differenzierendes Lebewesen,
kurz: ein werdendes. Müsste man dieses Merkmal des Kindes und
Jugendlichen in eine Formel fassen, dürfte man von einem
«Noch-Nicht» sprechen. Es gibt derartige Schlüsselbegriffe für
das Wesen des Kindes. Ich erinnere an zwei Beispiele: Für Erik
Erikson besteht das Wesen des Heranwachsenden darin, dass
er/sie seine/ihre Identität sucht. - Hans Saner bezeichnete das
Kind als die natürliche Dissidenz.

Im Merkmal des Noch-Nicht liegt nach meinem Dafürhalten
noch etwas Umfassenderes und weiter Gespanntes vor: Liegt in
dieser formelhaften Zusammenfassung für das Wesen des Kindes
(und Jugendlichen) nicht ein Grundmuster, ein Vorbild für die
Eigenheit, für die Wesenseigentümlichkeit des Menschen vor?
Der Mensch, nicht nur das Kind, ist ein Noch-Nicht, denn
niemand ist das, was er im Grunde noch werden kann. Auch der
erwachsene Mensch befindet sich in einem dynamischen Werde-
prozess, wie das Kind dies lebendig vorlebt.

Bevor ich diesen Werdeprozess des Menschen etwas genauer
betrachte, will ich zu dieser Formel des Noch-Nicht noch zwei Be¬

merkungen anfügen: Zu diesem Thema existiert eine kenntnis-
und anregungsreiche Untersuchung aus der Feder des unbequemen

Denkers Ernst Bloch mit dem Titel «Das Prinzip
Hoffnung». «Das Thema dieses Werks» - geschrieben wurde es

zwischen 1938 und 1947, durchgesehen 1953 und 1959 - «sind Träume

vom bessern Leben». Bloch hat seine «Entdeckung des Noch-
Nicht-Bewussten» zu einer «Funktionsanalyse der Hoffnung»
ausgeweitet.

Das Unvollendete ist der Grund
des Schöpferischen

Das Zweite, das ich noch unterstreichen will: Ich fasse dieses

Noch-Nicht in keiner Weise als defizienten Modus auf im Sinne
des noch nicht reif, noch nicht erwachsen, noch nicht erfahren
genug, sondern als Hinweis und Beleg für neue, andere, grössere
Möglichkeiten, also als profizienten, nach vorn und positiv
gerichteten Modus. Das Kind ist ein schönes Symbol für den
permanenten Anfang, ein Paradigma für das Werden.

Diesen Werdeprozess wollen wir noch etwas präziser ins Auge
fassen: Wir sind und werden zugleich. Alles Sein des Menschen ist
ein vorläufiges, ein vorlaufendes Sein, das durch neues Sein abgelöst

wird, und jedem realen Sein geht seine Möglichkeit voraus.
Jedes zukünftige Sein wird zum gegenwärtigen, wird zum
vergehenden und vergangenen Sein.

Anders formuliert: Jedes potentielle Sein kann zu einem realen
Sein werden. Jede Wirklichkeit war einmal Möglichkeit. Aus der
Viehlzahl der Potentialitäten wird ein reales Sein : eine von vielen
Möglichkeiten wird realisiert. Wir wählen aus den Möglichkeiten
und versuchen das Gewählte zu verwirklichen. Aus vielen
Möglichkeiten - nicht aus unbegrenzt vielen - wird eine Wirklichkeit,
die aber wieder durch eine neue Wahl verändert, umgestaltet,
überholt werden kann.

Gibt es neben der Wahl, die zwischen Möglichkeiten und der
Wirklichkeit vermittelt, noch eine andere Brücke, die zwischen
diesen beiden Seinsformen eine Verbindung herstellt?

Ich sehe diese Verbindung zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit

in der Fähigkeit des Menschen zum Entwurf. Wir entwerfen
dauernd in die Zukunft und erkunden dadurch Möglichkeiten,
lassen Möglichkeiten in der Vorstellung Gestalt annehmen.

Darin zeigt sich auch menschliche Freiheit, dass wir Entwürfe
hervorbringen können, dass wir aus verschiedenen vorgestellten
Möglichkeiten wählen und Entwürfe realisieren können. Die
Umsetzung des Möglichen ins Wirkliche, das ist Freiheit.

Wir erfahren uns dauernd als das Imperfekte, das Unfertige, das

Unabgeschlossene. Das ist jedoch kein Verhängnis, sondern eine

Chance, an der Idee des Menschen zu arbeiten. Das noch nicht
Vollendete ist das Fundament des Schöpferischen.

Was ist Phantasie?

Welches ist nun die bestimmende und hilfreiche Kraft in diesem

Konzept vom Menschen als einem sich entwerfenden, sich
wählenden? Diese Kraft ist die Phantasie - auch Vorstellungskraft
oder Einbildungskraft genannt oder Imagination.

Kant nennt die Einbildungskraft ein «Grundvermögen der
menschlichen Seele». Man könnte sie auch umschreiben als

bildschaffende, antizipierende, prospektive, proflexive (statt nur
reflexive) Kraft bezeichnen. Phantasie ist das sich selber Davoneilende.

Im Gegensatz dazu ist Vernunft die sich selber kontrollie-

131



rende Instanz. Phantasie steht fast immer im Schatten der
Vernunft und wird auch gerne abschätzig behandelt. Die Geschichte
des philosophischen Denkens ist eine Geschichte der Vernunft
und des Verstandes, kaum und höchstens am Rande eine
Geschichte der Phantasie. Freud spricht etwa davon, dass die Phantasie

ein «Naturschutzpark» des Menschen sei, in dem er
Zuflucht suche. Ganz anders stuft C. G. Jung die Träume und
Imaginationen ein. Sie sind für ihn der «Urstoff der wissenschaftlichen
Arbeit». «Alle meine Arbeiten, alles, was ich geistig geschaffen
habe, kommt aus Initialimaginationen und -träumen... Alles,
was ich in meinem späteren Leben getan habe, ist in ihnen bereits

enthalten, wenn auch erst in Form von Emotionen oder Bildern.»
(Erinnerungen, Träume, Gedanken von C. G. Jung, 1962.)

Wo liegen die Gründe für diese allgemeine Geringschätzung und
Abseitsstellung der Phantasie? - Phantasie ist, zugegeben, nicht
leicht zu fassen. Sie wird zwar meist dem Denken zugeordnet, das

von Gefühlen begleitet sei. Man spricht deshalb auch von einem
Fühldenken. Phantasie ist etwas Vagierendes, Fluktuierendes
und nicht besonders Verlässliches. Die Verwandtschaft zum
Traum, insbesondere zum Tagtraum liegt nah. Der Anteil des

Intuitiven und des Erschauens ist gross.

In der Geistesgeschichte wurde die Phantasie in ihrer Bedeutung
recht unterschiedlich eingestuft. Die Scholastik sprach von einem

Seelenvermögen niederer Art, oder Hume umschreibt die
Imaginationen mit abgeblassten Vorstellungen. Interessanterweise
haben zwei Schweizer die Phantasie sehr hoch eingestuft, etwa
Paracelsus, der als erster das Wort imaginatio verdeutscht und als

Einbildung bezeichnet habe. Einbildung hat bei ihm die gleiche
Bedeutung wie Entwurf!, und Phantasie ist nach Paracelsus eine

der wichtigsten Geistestätigkeiten. Für I.P.V Troxler, einen
originellen Denker des 19. Jahrhunderts, ist Phantasie eine Ur-
kraft, in der die höchste Einheit von Sinn und Trieb sichtbar werde;

sie markiere auch den Übergang von Denken und Wollen ins
Gemüt. An das schöne Wort von Hölderlin sei noch erinnert: «O
ein Gott ist der Mensch, wenn er träumt, ein Bettler wenn er
nachdenkt.»

Phantasie in neuem Licht

Wenn nicht alles täuscht, zeigen sich auch in der Gegenwart
Ansätze zu einer gewandelten Einstellung gegenüber der Phantasie.
Mich hat es überrascht, dass ein derart nüchterner und rational
eingestellter Kopf wie Karl Popper der Einbildungskraft eine
Schlüsselstellung einräumt: Die Naturwissenschaft hätte drei
Komponenten: «Die fragestellende Phantasie, die antwortfindende

Phantasie und das kritische Denken, das auch an die Phantasie

appelliert.»

Der schon früher erwähnte Arnold Gehlen sieht im «Entwurfsfeld
derPhantasie» eine wichtige Grundlage für sein anthropologisches

Denken, j a er geht sogar so weit zu behaupten : «In der Tat

wäre der Mensch als Phantasiewesen so richtig bezeichnet wie als
Vernunftwesen.» Er muss aber auch gleichzeitig zugeben: «Keines

der menschlichen Vermögen ist weniger gut bekannt.» Damit
drückt er etwas Ähnliches aus wie schon Johann Gottfried Herder:

« Überhaupt ist die Phantasie noch die unerforschteste und
vielleicht die unerforschlichste aller menschlichen Seelenkräfte.»

Und in der Tat : Wer immer sich mit dem Phänomen Phantasie be-

fasst, muss zum Schluss kommen, dass sie noch nicht richtig
erkannt worden ist, nämlich in der psychologischen, philosophischen,

kurz: in der anthropologischen Bedeutung.

Was bedeutet Phantasie für die Entwicklung des Kindes, für das
Werden des Menschen? Meine grosse Sorge geht in die Richtung,
dass heute den Kindern - aber auch den Erwachsenen - die Fähig¬

keit zur Phantasie untergraben, ja zerstört wird. Gerade wir als

Lehrer können «Phantasietöter» und «Traumräuber» sein. Es

wird zu wenig beachtet, dass jede Biographie, jeder Lebenslauf
das Ergebnis einer lebendigen, schöpferischen, innovativen
Phantasie sein kann oder eben einer gestauchten, vernachlässigten,

vertrockneten Phantasie.

Ich will nicht übersehen und gebe es auch zu, dass in der Phantasie

Gefahren lauern: Sie kann zum Illusionären verleiten und eine
Flucht vor der harten Realität darstellen. Sie kann mithelfen, ins
Verschwebende, in die Schein- und Trugwelt, in die Phantasterei
abzugleiten, so dass sie zu einer «Spielwiese rückwärtsgewandter
Infantilismen» (Bittner) wird.

Im Bewusstsein um diese Gefährdung möchte ich jedoch betonen,

dass Phantasie eine zentrale Fähigkeit des Menschen ist, die
es erlaubt, Vergangenheit lebendig zu machen und zu verarbeiten,

Gegenwart zu übersteigen, «sich selbst und dem Gang der

Dinge vorweg zu sein» (Lersch), um die «Erweiterung der
individuellen Persönlichkeit» (W. Stern) anzustreben.

Mein grosses Anliegen ist es, für die Rehabilitierung der Phantasie

einzutreten und sie aus dem Schattendasein herauszuholen,
damit sie eine Neubewertung erfährt, denn Phantasie ist eine das

Fühlen, Denken und Wollen ergänzende, unterstützende,
bereichernde, nährende, vermittelnde und überhöhende Kraft. Sie übt
eine wichtige Brückenfunktion zwischen Fühlen und Denken aus
und hilft mit, die Potentialität des Menschen zu entdecken und zu
befreien und erlaubt im sozialen Bereich, Verkrustetes zu
überwinden und neue Formen des Miteinanders zu erproben.

Die Nähe zur Ästhetik

Gibt es ein Feld menschlichen Tuns, das eine besondere Affinität
zur Phantasie hat, zu dem sie vielleicht ursprünglich gehört und
auf dem sie besonders gut blüht und gedeiht?

Ich sehe dieses Feld in der Ästhetik, wo überraschende Verwandtschaften,

ja Parallelen und Übereinstimmungen bestehen. Wie
die Phantasie zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit, zwischen

Subjekt und Welt, zwischen Innen und Aussen, zwischen
Zukunft und Gegenwart vermittelt und eine Brückenfunktion
ausübt, so ist es alte Tradition und von Kant erneut bestätigt, dass die

Ästhetik als philosophische Disziplin zwischen der Erkenntnistheorie

und der Ethik vermittelt. Eindrücklich ist, wie Kant
seiner dritten Kritik - der Kritik der Urteilskraft Ästhetik) - die

Aufgabe zugewiesen hat, zwischen reiner und praktischer
Vernunft zu vermitteln. An anderer Stelle spricht er von der Vermittlung

zwischen theoretischer und praktischer Philosophie oder
zwischen Naturbegriffen und Freiheitsbegriffen. «In der Familie
der oberen Erkenntnisvermögen gibt es doch noch ein Mittelglied
zwischen dem Verstände und der Vernunft. Dieses ist die Urteilskraft.»

Sie ist ein «Verbindungsmittel der zwei Teile der Philosophie

zu einem Ganzen».

Der beste zeitgenössische Interpret von Kant, besonders was die

Ästhetik betrifft, war Friedrich Schiller. In seiner Betrachtungsweise

wird diese Verknüpfungsfunktion folgendermassen gesehen

: So wie die Einbildungskraft die engen Schranken der Gegenwart

öffnet auf eine unbeschränkte Zukunft hin, so öffnet sich

das Unendliche in der Imagination, obschon es an das Endliche,
an Hier und Jetzt gebunden ist. In ähnlicher Weise ist die Ästhetik

vermittelnde Instanz zwischen Stoff und Form, Materie und

Geist, Sinnlichkeit und Moral. - Man beachte wohl, dass für
Schiller die Ästhetik das höchste Produkt der Einbildungskraft
ist, also Phantasie und Ästhetik in einem sehr engen Verhältnis
zueinander stehen, und das Höchstmögliche der Ästhetik ist

132 Schweizer Heimwesen IIX/90



Schönheit. Sie vereint Natur und Vernunft in der Freiheit. Schönheit

ist sozusagen das freie Spiel von Stoff und Form. Schönheit

ist zugleich auch das Symbol des Guten, ganz im Sinne von Kant:
«Das Schöne ist das Symbol des Sittlichguten.» Schiller strebt
einen harmonischen, spielerischen Ausgleich an, und zwar in der
höheren Einheit des Wahren und Guten durch das Schöne.

Müssen wir heute wieder zu Schiller und seinen von Kant
inspirierten Ideen zurückkehren? - Nach meiner Überzeugung gilt es,

nicht nur die Phantasie in ihrer Bedeutung für den Menschen neu

zu sehen, sondern im gleichen Ausmass auch die philosophische
Disziplin der Ästhetik. Auch diese müssen wir aus ihrem
Schattendasein herausholen und rehabilitieren. Dabei genügt es nicht,
bei Schiller stehen zu bleiben. Wir müssen weit hinter ihn zurücktragen

und gleichzeitig über ihn hinausschreiten.

Ästhetik meint zweierlei:
Verfeinerung der Wahrnehmungsfähigkeit

und Lehre vom Schönen

Der ursprüngliche Sinn von Ästhetik - aisthesis, aistetike episte-

me - meint die Lehre von der Wahrnehmung, die Theorie der
Sinnlichkeit, die die Sinne betreffende Wissenschaft. Diese

ursprüngliche Bedeutung sollten wir neu ins Zentrum stellen, sie

steht dem Menschen sehr nahe, denn er ist und bleibt ein Sinnenwesen,

ein sensorisch vielstimmiges Wesen. In der Bildung und
Erziehung des Menschen geht es darum, die Verfeinerung und
Differenzierung der Wahrnehmungsfähigkeit der psychophysi-
schen Ganzheit anzustreben. - Wir wissen, dass sich aus der
aisthesis später die Lehre vom Schönen entwickelte, die Lehre vom
ästhetisch Bedeutsamen, den Menschen besonders Ansprechenden,

Anmutenden, Erhebenden, Erfüllenden, Erfreuenden,
Befreienden. Auf diese Weise entstand dann die Ästhetik im engeren
Sinne, als Lehre vom Erhabenen, vom Naturschönen und
Kunstschönen, als Lehre von der Kunst.

Ich unterscheide deshalb zwei Dimensionen der Ästhetik:

a) Eine Ästhetik im umfassenden Sinne ästhetisches Prinzip.
Dieses Prinzip soll alle physischen und psychischen Tätigkeiten

durchstimmen und bestimmen, auch und gerade im
Unterricht, und zwar nicht nur in den sogenannt musischen
Fächern, sondern als durchgängiges Unterrichtsprinzip, besser:

Bildungsprinzip.

b) Eine Ästhetik im engeren Sinne, eingeschränkt und bezogen
auf die Lehre vom Schönen, auf Kunst. Es ist offensichtlich,
dass auch bei dieser Dimension das ästhetische Prinzip
massgeblich mitbeteiligt ist.

Was ich hier mit dem Beachten des ästhetischen Prinzips anstrebe,

ist gewiss nichts Neues. Gegen die Entsinnlichung des Unterrichts

haben schon viele andere angekämpft. Ich erinnere an
Namen wie Wagenschein, Kükelhaus, von Heutig. Auch an Pestalozzis

Forderung der Anschauung, die das Fundament aller
Erkenntnis sei, ist zu erinnern. Leider wird gerade dieser Begriff der
Anschauung sehr oft missverstanden und nur rein optisch gedeutet.

Pestalozzi meinte damit «das Vor-die-Sinne-Stellen».

Wenn wir heute dem ästhetischen Prinzip zum Durchbruch
verhelfen wollen, dann heisst das, dass wir eine (neue) Kultur der
Sinne aufbauen, dass wir eine breitgefächerte, die Einseitigkeit
überwindende Wahrnehmungskultur realisieren. Was zum
Beispiel durch den erweiterten Musikunterricht - durch die
verdienstvolle Gruppe IASEM - angestrebt und erfolgreich verwirklicht

werden konnte, müsste noch erweitert und ergänzt werden.
Neben Gesang, Musik und Tanz wäre die Palette noch aufzufüllen

mit Farben und Formen, mit einer Fülle von Gestaltungsmaterialien.

Bei allem Respekt vor dieser hier entworfenen Kultur der
Sinnlichkeit, müssen wir dazu stehen, dass zum geistigen Wachstums-
prozess auch Reduktionen gehören. Entsinnlichungen und der
Verlust der Unmittelbarkeit sind nun einmal Kennzeichen geistiger

Prozesse. Dennoch braucht es bei den notwendigen Verinner-
lichungen den Nachhall, herrührend von der erlebten Fülle
reicher Sinnenhaftigkeit. Musik ist geradezu das klassische Beispiel
einer Verbindung von höchster übersinnlicher, metaphysischer
Geistigkeit mit der unmittelbaren Nähe zum Sinnenerlebnis und
zum Sinnengenuss.

Ausblick

Wenn wir in Bildung und Erziehung das ästhetische Prinzip
beachten und an seine Nährquelle für die Phantasie denken,

- dann ist in uns das Bewusstsein lebendig, dass der Mensch
physisch-sinnlich fundiert und geistig-symbolisch orientiert ist,

- dann wirken wir der sinnlichen Austrocknung des Menschen
entgegen,

- dann helfen wir mit, dass die Heranwachsenden spontan und
unmittelbar ansprechbar bleiben,

- dann arbeiten wir an einer neuen ästhetischen Kultur (im
Doppelsinn des Wortes), die auch für den Alltag Gültigkeit hat,
indem die ganze Lebensgestaltung durch und durch ästhetisch -
sinnlich und künstlerisch - wird. Das bedeutet für mich eine
immer differenziertere Sensibilität und einen immer grösseren
Freiraum für die schöpferische Phantasie.

Abonnements-Bestellung

für das monatlich erscheinende

Schweizer
Heimwesen
Fachblatt VSA

Name

Strasse

PLZ/Ort

Jahresabonnement

Halbjahresabonnement

Preisreduktion für VSA-Mitglieder

Bitte ausschneiden und einsenden ;

Fr. 63,

Fr. 40,

Stutz + Co. AG, Offe
8820 Wädenswil,

+ Buchdruc
780 08 37

133


	Phantasie und Ästhetik - Waisenkinder unserer Zeit?

