Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 3

Artikel: Phantasie und Asthetik - Waisenkinder unserer Zeit?
Autor: Weisskopf, Traugott

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Phantasie und Asthetik — Waisenkinder unserer Zeit?

Von Professor Dr. Traugott Weisskopf

Gehorte es zum Wesen des Menschen, dass er iiber Phantasie verfiigt und sie in den Dienst seiner eigenen Entwicklung stellen kann,
dann miissten wir mehr iiber diese humane Grundkraft wissen und sie gleichzeitig aus dem Abseits herausholen, worin sie sich gegen-
wirtig befindet. Eine besondere Aufgabe kommt dabei der ésthetischen Erziehung zu, die in einer doppelten Funktion gesehen werden
kann: als Erziehung zu einer differenzierten Wahrnehmungsfihigkeit und als Erziehung zur Kunst im herkémmlichen Sinn *

Von der Wesensbestimmung des Menschen

Als Pestalozzi in seinem Versuch mit der Armenerziechung auf
dem Neuhof totalen Schiffbruch erlitten hatte, gab es fiir ihn in
dieser prekdren Situation nur die eine Moglichkeit: sich noch
griindlicher als bisher auf die Bestimmung des Menschen zu be-
sinnen. Die Frucht dieses Nachdenkens ist die Schrift mit dem et-
was seltsamen Titel: Die Abendstunde eines Einsiedlers. Sie be-
ginnt mit einer grundsatzlichen Frage: « Der Mensch, so wie er
auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches sich gleich ist,
der Mensch in seinem Wesen, was ist er?»

Diese Frage - man nennt sie die anthropologische - ist wesentlich
dlter als Pestalozzi. Esist nicht einmal genau auszumachen, wann
sie zum ersten Mal gestellt worden ist, wahrscheinlich schon bei
den Chalddern, einem Volksstamm in Mesopotamien, sicher
aber etwa ein halbes Jahrtausend spéter bei den Vorsokratikern.
Im Bereich philosophischen Denkens geht die kosmologische
Frage (nach Ursprung und Entstehung der Welt) der anthropolo-
gischen Frage voraus; die Riickwendung auf den Menschen selbst
als Frageobjekt erfolgt in einem spéiteren Zeitpunkt. Die Ver-
kniipfung von beidem hat besonders pragnant der Grieche De-
mokrit hervorgehoben, wenn er formulierte: «Der Mensch eine
kleine Welt».

Die Frage nach dem Wesen des Menschen wurde von der Antike
bis zur Gegenwart dauernd gestellt, manchmal mehr hintergriin-
dig und eingehiillt in andere Betrachtungen, dann wieder hiufi-
ger und vor allem dringlicher und fordernder in Umbruchzeiten.
Eine derartige Umbruchzeit war auch die Phase der Zwischen-
kriegszeit im 20. Jahrhundert. Entscheidende Impulse fiir die
philosophische Anthropologie der Gegenwart gingen von der
Schrift Max Schelers aus:

Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928). Sie ist Ausdruck
eines ausgesprochenen Krisenbewusstseins und sucht nach mog-
lichen Losungen: «Der Mensch weiss nicht mehr, was er ist, und
weiss, dass er es nicht weiss.» Eine zeitgemisse Losung konnte
darin gefunden werden, dass eine «Grundwissenschaft vom We-
sen und Wesensaufbau des Menschen» geschaffen wiirde, eben
eine philosophisch fundierte Anthropologie. Eine zentrale Aus-
sage Schelers - gleichsam seine anthropologische These - lautet :
«Der Mensch ist das X, das sich in unbegrenztem Masse ,weltof-
fen’ verhalten kann. Menschwerdung ist Erhebung zur Weltof-
fenheit kraft des Geistes.»

* Gekiirzte und iiberarbeitete Fassung des Referates «Die anthropologische Bedeu-
tung der Phantasie und die Funktion des dsthetischen Prinzips», gehalten vor der
«Interkantonalen Arbeitsgruppe fiir Schulversuche mit erweitertem Musikunter-
richt» in Basel, am 12. September 1989.

Von dieser Initialschrift gingen grosse Wirkungen aus. In unmit-
telbarem Zusammenhang damit sind zwei Werke zu sehen, einer-
seits die «Einfithrung in die philosophische Anthropologie» von
Helmut Plessner unter dem Titel: Die Stufen des Organischen
und der Mensch (1928), andererseits das bisher fundierteste,
wenn auch in vieler Beziehung angreifbare Werk von Arnold
Gehlen: Der Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt
(1940). Die These Gehlens lautet: Beim Menschen miissen wir
einen lebensgefahrlichen Mangel an Instinkten feststellen, Mén-
gel, die er kompensatorisch ausgleichen muss durch Handeln.
Deshalb ist der Mensch ein Miingelwesen, das handeln muss.
Diese wichtigen Impulse 16sten ein tiefgreifendes Fragen nach

o
Ll fnals Katre

Phanomen Phantasie: Schlafende Katze, Tuschzeichnung Erika Ritter.

dem Wesen des Menschen in den verschiedensten Fachgebieten
aus, nicht nur in der Philosophie - zu erinnern wére an Paul Hd-
berlin (Der Mensch 1941), an Gabriel Marcel, Wilhelm Keller,
Hans Kunz, Michael Landmann und viele andere —, nicht nur in
der Padagogik (Heinrich Roth, Karl Dienelt, Otto Friedrich Boll-
now), sondern auch in der Medizin (Hans Binder, Viktor von
Weizsdicker, Ludwig Binswanger), in der Theologie (Helmut
Thielicke, Walther Zimmerli, Hermann Ringeling, Teilhard de
Chardin), in der Soziologie (Rolf Dahrendorf), in der Biologie
(Konrad Lorenz, Adolf Portmann). Eine ganz besondere Stellung
in dieser keineswegs vollstindigen Aufzdhlung nimmt der Be-
griinder der Anthroposophie ein. Rudolf Steiner ging es gerade
auch bei seinen Anregungen fiir die Pddagogik um ein anderes,
neu entwickeltes Menschenbild, das nachzuvollziehen nicht je-
dermanns Sache ist.

Allen diesen beinahe uniibersehbaren Versuchen liegt die Absicht
zugrunde, eine kategoriale Bestimmung des Menschen herauszu-
arbeiten. Man wollte und will formel- oder thesenhaft Kategorien
(Grundbegriffe, Wesensmerkmale) festhalten, moglichst knapp
und pridgnant. Man spricht auch von sogenannten Anthropina,

129



D Marti ASW

130

Gute Nachrichten fiir alle Heimverwaltungen, die auf die erprobte,
anwenderfreundliche Kombination PC + Software gewartet haben:
Instant-Soft hat sie!

Die Symbiose zwischen IBM-Personal Computer, Software und
Beratung ist der Schiiissel zur Entlastung von administrativen
Routinearbeiten. Mit dem IBM-PC verfligen Sie ber einen Computer
der mit Inren Aufgaben wachst. Das Tupfchen auf das i setzt ein
ausgereiftes Branchen-Paket aus der Software-Schmiede von
Instant-Soft, das den speziellen Bedtirfnissen der Heimverwaltungen
Rechnung tragt.

ZB.

@ Pensionrverwaltung

@ Fakturierung

@ Adressenverwaltung (Garanten, Warteliste etc.)
@ Lohnund Gehalt

@ Finanzbuchhaltung

@ Statistik

Instant-Soft sichert die Wirtschaftlichkeit Ihrer Datenverarbeitung. Sie
haben die Administration sicher im Griff und somit bleibt Ihnen mehr
Zeitfiir Ihre eigentlichen Aufgaben.

|
Instant-Soft
der PC Consultant | 0 |

Instant-Soft AG Instant-Soft AG
Stetterstr. 25 Birmensdorferstr. 118
5507 Mellingen 8003 Zurich

Tel. 056/91 20 21 Tel. 01/463 22 72



Merkmalen, die dem Menschen zugeschrieben werden kdnnen.
Derartige Antworten auf die Frage nach dem Wesen des Men-
schen sind zum Beispiel:

Der Mensch sei weltoffen (Scheler), ein handelndes Miingelwe-
sen (Gehlen), exzentrisch (Plessner), ein zoon politikon (Aristo-
teles), sei ein Sprachwesen (Platon, Herder), eine normalisierte
Friihgeburt (Portmann), ein homo [udens (Schiller, Huizinga),
ein Geschichtswesen (Herder, Dilthey). Auch diese Aufzdhlung
ist nur eine Liste von Beispielen.

Konnte man, so lautet eine berechtigte Frage, das Wesen des Men-
schen einfangen, wenn man moglichst alle Merkmale zusammen-
triige und eine Art «Fundamental-Anthropologie» erstellte? Die-
sen Versuch hat Michael Landmann 1979 unter diesem Titel un-
ternommen. Er glaubte, das Wesen Mensch in 23 Kategorien ein-
fangen zu konnen. Nach meiner Meinung kann eine Zusammen-
stellung dieser Art nie vollstandig sein. Vielleicht ist gerade der
nicht fassbare Rest das entscheidende Merkmal. Karl Jaspers hat
in seinem kleinen Buch «Der philosophische Glaube» formu-
liert: «Der Mensch ist stets mehr als er von sich weiss.» Ich halte
dafiir, dass diese Aussage nicht nur anthropologisch sehr bedeut-
sam ist, sondern auch padagogisch: Nie kann ich endgiiltig wis-
sen, was alles in mir und meinen Schiilern noch verborgen ist.

Der Mensch - ein phantasiebegabtes Wesen

Der Mensch ist ein Wesen der Phantasie. — Das bedeutet fiir mich
zweierlei:

a) Phantasie ist ein den Menschen auszeichnendes Merkmal.
Daneben gibt es noch andere Wesenskennzeichen, die ich auch
sehe und durchaus anerkenne. Phantasie ist nie das einzige und
unumschriankt bestimmende Charakteristikum.

b) Phantasie hat jedoch fiir den Menschen eine ganz besondere
Bedeutung, die meines Erachtens zu wenig gesehen worden ist.
Sie ermoglicht dem Menschen erst das eigentliche Menschsein,
das nach meinem Verstindnis ein permanentes Mensch-Werden
ist. Darin besteht fiir mich auch das Axiom fiir die Begriindung
der anthropologischen Bedeutung der Phantasie: Mensch-sein,
heisst Mensch-werden.

Am offensichtlichsten wird diese Aussage in der Anthropologie
des Kindes. Wenn wir versuchen, das Wesen des Kindes einzufan-
gen, dann liegt ein jedermann zugéngliches Merkmal darin, dass
wir feststellen konnen, das Kind sei ein sich entwickelndes, sich
aufbauendes, sich suchendes, sich differenzierendes Lebewesen,
kurz: ein werdendes. Miisste man dieses Merkmal des Kindes und
Jugendlichen in eine Formel fassen, diirfte man von einem
«Noch-Nicht» sprechen. Es gibt derartige Schliisselbegriffe fir
das Wesen des Kindes. Ich erinnere an zwei Beispiele: Fiir Erik
Erikson besteht das Wesen des Heranwachsenden darin, dass
er/sie seine/ihre Identitét sucht. — Hans Saner bezeichnete das
Kind als die natiirliche Dissidenz.

Im Merkmal des Noch-Nicht liegt nach meinem Dafiirhalten
noch etwas Umfassenderes und weiter Gespanntes vor: Liegt in
dieser formelhaften Zusammenfassung fiir das Wesen des Kindes
(und Jugendlichen) nicht ein Grundmuster, ein Vorbild fiir die
Eigenheit, fiir die Wesenseigentiimlichkeit des Menschen vor?
Der Mensch, nicht nur das Kind, ist ein Noch-Nicht, denn nie-
mand ist das, was er im Grunde noch werden kann. Auch der er-
wachsene Mensch befindet sich in einem dynamischen Werde-
prozess, wie das Kind dies lebendig vorlebt.

Bevor ich diesen Werdeprozess des Menschen etwas genauer be-
trachte, will ich zu dieser Formel des Noch-Nicht noch zwei Be-

merkungen anfiigen: Zu diesem Thema existiert eine kenntnis-
und anregungsreiche Untersuchung aus der Feder des unbeque-
men Denkers Ernst Bloch mit dem Titel «Das Prinzip Hoff-
nungy». «Das Thema dieses Werks» — geschrieben wurde es zwi-
schen 1938 und 1947, durchgesehen 1953 und 1959 - «sind Trau-
me vom bessern Leben». Bloch hat seine «Entdeckung des Noch-
Nicht-Bewussten» zu einer «Funktionsanalyse der Hoffnung»
ausgeweitet.

Das Unvollendete ist der Grund
des Schopferischen

Das Zweite, das ich noch unterstreichen will: Ich fasse dieses
Noch-Nicht in keiner Weise als defizienten Modus auf im Sinne
des noch nicht reif, noch nicht erwachsen, noch nicht erfahren
genug, sondern als Hinweis und Beleg fiir neue, andere, grossere
Moglichkeiten, also als profizienten, nach vorn und positiv ge-
richteten Modus. Das Kind ist ein schones Symbol fiir den per-
manenten Anfang, ein Paradigma fiir das Werden.

Diesen Werdeprozess wollen wir noch etwas praziser ins Auge fas-
sen: Wir sind und werden zugleich. Alles Sein des Menschen ist
ein vorldufiges, ein vorlaufendes Sein, das durch neues Sein abge-
16st wird, und jedem realen Sein geht seine Mdglichkeit voraus.
Jedes zukiinftige Sein wird zum gegenwértigen, wird zum verge-
henden und vergangenen Sein.

Anders formuliert: Jedes potentielle Sein kann zu einem realen
Sein werden. Jede Wirklichkeit war einmal Moglichkeit. Aus der
Viehlzahl der Potentialitdten wird ein reales Sein: eine von vielen
Moglichkeiten wird realisiert. Wir wahlen aus den Moglichkeiten
und versuchen das Gewéhlte zu verwirklichen. Aus vielen Mog-
lichkeiten — nicht aus unbegrenzt vielen — wird eine Wirklichkeit,
die aber wieder durch eine neue Wahl verandert, umgestaltet,
iiberholt werden kann.

Gibt es neben der Wahl, die zwischen Moglichkeiten und der
Wirklichkeit vermittelt, noch eine andere Briicke, die zwischen
diesen beiden Seinsformen eine Verbindung herstellt?

Ich sehe diese Verbindung zwischen Moglichkeit und Wirklich-
keit in der Fahigkeit des Menschen zum Entwurf. Wir entwerfen
dauernd in die Zukunft und erkunden dadurch Mdglichkeiten,
lassen Moglichkeiten in der Vorstellung Gestalt annehmen.

Darin zeigt sich auch menschliche Freiheit, dass wir Entwiirfe
hervorbringen kénnen, dass wir aus verschiedenen vorgestellten
Moglichkeiten wihlen und Entwiirfe realisieren konnen. Die
Umsetzung des Moglichen ins Wirkliche, das ist Freiheit.

Wir erfahren uns dauernd als das Imperfekte, das Unfertige, das
Unabgeschlossene. Das ist jedoch kein Verhdngnis, sondern eine
Chance, an der Idee des Menschen zu arbeiten. Das noch nicht
Vollendete ist das Fundament des Schopferischen.

Was ist Phantasie?

Welches ist nun die bestimmende und hilfreiche Kraft in diesem
Konzept vom Menschen als einem sich entwerfenden, sich wéh-
lenden? Diese Kraft ist die Phantasie - auch Vorstellungskraft
oder Einbildungskraft genannt oder Imagination.

Kant nennt die Einbildungskraft ein «Grundvermogen der
menschlichen Seele». Man konnte sie auch umschreiben als bild-
schaffende, antizipierende, prospektive, proflexive (statt nur re-
flexive) Kraft bezeichnen. Phantasie ist das sich selber Davonei-
lende. Im Gegensatz dazu ist Vernunft die sich selber kontrollie-

131



rende Instanz. Phantasie steht fast immer im Schatten der Ver-
nunft und wird auch gerne abschétzig behandelt. Die Geschichte
des philosophischen Denkens ist eine Geschichte der Vernunft
und des Verstandes, kaum und hochstens am Rande eine Ge-
schichte der Phantasie. Freud spricht etwa davon, dass die Phan-
tasie ein «Naturschutzpark» des Menschen sei, in dem er Zu-
flucht suche. Ganz anders stuft C. G. Jung die Trdume und Imagi-
nationen ein. Sie sind fiir ihn der «Urstoff der wissenschaftlichen
Arbeit». «Alle meine Arbeiten, alles, was ich geistig geschaffen
habe, kommt aus Initialimaginationen und -trdumen. .. Alles,
was ich in meinem spéateren Leben getan habe, ist in ihnen bereits
enthalten, wenn auch erst in Form von Emotionen oder Bildern.»
(Erinnerungen, Trdume, Gedanken von C. G. Jung, 1962.)

Wo liegen die Griinde fiir diese allgemeine Geringschdtzung und
Abseitsstellung der Phantasie? - Phantasie ist, zugegeben, nicht
leicht zu fassen. Sie wird zwar meist dem Denken zugeordnet, das
von Gefiihlen begleitet sei. Man spricht deshalb auch von einem
Fiihldenken. Phantasie ist etwas Vagierendes, Fluktuierendes
und nicht besonders Verldssliches. Die Verwandtschaft zum
Traum, insbesondere zum Tagtraum liegt nah. Der Anteil des In-
tuitiven und des Erschauens ist gross.

In der Geistesgeschichte wurde die Phantasie in ihrer Bedeutung
recht unterschiedlich eingestuft. Die Scholastik sprach von einem
Seelenvermogen niederer Art, oder Hume umschreibt die Imagi-
nationen mit abgeblassten Vorstellungen. Interessanterweise ha-
ben zwei Schweizer die Phantasie sehr hoch eingestuft, etwa Pa-
racelsus, der als erster das Wort imaginatio verdeutscht und als
Einbildung bezeichnet habe. Einbildung hat bei ihm die gleiche
Bedeutung wie Entwurf!, und Phantasie ist nach Paracelsus eine
der wichtigsten Geistestatigkeiten. Fiir ZRPV. Troxler, einen ori-
gienellen Denker des 19. Jahrhunderts, ist Phantasie eine Ur-
kraft, in der die hochste Einheit von Sinn und Trieb sichtbar wer-
de; sie markiere auch den Ubergang von Denken und Wollen ins
Gemiit. An das schone Wort von Holderlin sei noch erinnert: «O
ein Gottist der Mensch, wenn er traumt, ein Bettler wenn er nach-
denkt.»

Phantasie in neuem Licht

Wenn nicht alles tduscht, zeigen sich auch in der Gegenwart An-
sédtze zu einer gewandelten Einstellung gegeniiber der Phantasie.
Mich hat es iiberrascht, dass ein derart niichterner und rational
eingestellter Kopf wie Kar/ Popper der Einbildungskraft eine
Schlisselstellung einrdumt: Die Naturwissenschaft hitte drei
Komponenten: «Die fragestellende Phantasie, die antwortfin-
dende Phantasie und das kritische Denken, das auch an die Phan-
tasie appelliert.»

Der schon frither erwéahnte Arnold Gehlen sieht im «Entwurfs-
feld der Phantasie» eine wichtige Grundlage fiir sein anthropolo-
gisches Denken, ja er geht sogar so weit zu behaupten: «In der Tat
widre der Mensch als Phantasiewesen so richtig bezeichnet wie als
Vernunftwesen.» Er muss aber auch gleichzeitig zugeben: «Kei-
nes der menschlichen Vermogen ist weniger gut bekannt.» Damit
driickt er etwas Ahnliches aus wie schon Johann Gottfried Her-
der: «Uberhaupt ist die Phantasie noch die unerforschteste und
vielleicht die unerforschlichste aller menschlichen Seelenkriifte.»

Und in der Tat: Wer immer sich mit dem Phdnomen Phantasie be-
fasst, muss zum Schluss kommen, dass sie noch nicht richtig er-
kannt worden ist, ndmlich in der psychologischen, philosophi-
schen, kurz: in der anthropologischen Bedeutung.

Was bedeutet Phantasie fiir die Entwicklung des Kindes, fiir das
Werden des Menschen? Meine grosse Sorge geht in die Richtung,
dass heute den Kindern - aber auch den Erwachsenen - die Fahig-

132

keit zur Phantasie untergraben, ja zerstort wird. Gerade wir als
Lehrer konnen «Phantasietoter» und «Traumrduber» sein. Es
wird zu wenig beachtet, dass jede Biographie, jeder Lebenslauf
das Ergebnis einer lebendigen, schopferischen, innovativen
Phantasie sein kann oder eben einer gestauchten, vernachléssig-
ten, vertrockneten Phantasie.

Ich will nicht iibersehen und gebe es auch zu, dass in der Phanta-
sie Gefahrenlauern: Sie kann zum Illusionéren verleiten und eine
Flucht vor der harten Realitdt darstellen. Sie kann mithelfen, ins
Verschwebende, in die Schein- und Trugwelt, in die Phantasterei
abzugleiten, so dass sie zu einer «Spielwiese riickwirtsgewandter
Infantilismen» (Bittner) wird.

Im Bewusstsein um diese Gefahrdung mdochte ich jedoch beto-
nen, dass Phantasie eine zentrale Fihigkeit des Menschen ist, die
es erlaubt, Vergangenheit lebendig zu machen und zu verarbei-
ten, Gegenwart zu iibersteigen, «sich selbst und dem Gang der
Dinge vorweg zu sein» (Lersch), um die «Erweiterung der indivi-
duellen Personlichkeit» (W. Stern) anzustreben.

Mein grosses Anliegen ist es, fiir die Rehabilitierung der Phanta-
sie einzutreten und sie aus dem Schattendasein herauszuholen,
damit sie eine Neubewertung erfahrt, denn Phantasie ist eine das
Fiihlen, Denken und Wollen erginzende, unterstiitzende, berei-
chernde, nihrende, vermittelnde und iiberhohende Kraft. Sie iibt
eine wichtige Briickenfunktion zwischen Fiihlen und Denken aus
und hilft mit, die Potentialitdt des Menschen zu entdecken und zu
befreien und erlaubt im sozialen Bereich, Verkrustetes zu iiber-
winden und neue Formen des Miteinanders zu erproben.

Die Nihe zur Asthetik

Gibt es ein Feld menschlichen Tuns, das eine besondere Affinitdit
zur Phantasie hat, zu dem sie vielleicht urspriinglich gehort und
auf dem sie besonders gut bliiht und gedeiht?

Ich sehe dieses Feld in der Asthetik, wo iiberraschende Verwandt-
schaften, ja Parallelen und Ubereinstimmungen bestehen. Wie
die Phantasie zwischen Mdoglichkeit und Wirklichkeit, zwischen
Subjekt und Welt, zwischen Innen und Aussen, zwischen Zu-
kunft und Gegenwart vermittelt und eine Briickenfunktion aus-
iibt, soist es alte Tradition und von Kant erneut bestétigt, dass die
Asthetik als philosophische Disziplin zwischen der Erkenntnis-
theorie und der Ethik vermittelt. Eindriicklich ist, wie Kant sei-
ner dritten Kritik — der Kritik der Urteilskraft (= Asthetik) - die
Aufgabe zugewiesen hat, zwischen reiner und praktischer Ver-
nunft zu vermitteln. An anderer Stelle spricht er von der Vermitt-
lung zwischen theoretischer und praktischer Philosophie oder
zwischen Naturbegriffen und Freiheitsbegriffen. «In der Familie
der oberen Erkenntnisvermogen gibt es doch noch ein Mittelglied
zwischen dem Verstande und der Vernunft. Dieses ist die Urteils-
kraft.» Sie ist ein «Verbindungsmittel der zwei Teile der Philoso-
phie zu einem Ganzen».

Der beste zeitgenossische Interpret von Kant, besonders was die
Asthetik betrifft, war Friedrich Schiller. In seiner Betrachtungs-
weise wird diese Verkniipfungsfunktion folgendermassen gese-
hen: So wie die Einbildungskraft die engen Schranken der Gegen-
wart O6ffnet auf eine unbeschrankte Zukunft hin, so 6ffnet sich
das Unendliche in der Imagination, obschon es an das Endliche,
an Hier und Jetzt gebunden ist. In dhnlicher Weise ist die Asthe-
tik vermittelnde Instanz zwischen Stoff und Form, Materie und
Geist, Sinnlichkeit und Moral. - Man beachte wohl, dass fiir
Schiller die Asthetik das hochste Produkt der Einbildungskraft
ist, also Phantasie und Asthetik in einem sehr engen Verhéltnis
zueinander stehen, und das Hochstmogliche der Asthetik ist

Schweizer Heimwesen 111/90



Schonheit. Sie vereint Natur und Vernunft in der Freiheit. Schon-
heit ist sozusagen das freie Spiel von Stoff und Form. Schonheit
ist zugleich auch das Symbol des Guten, ganz im Sinne von Kant:
«Das Schone ist das Symbol des Sittlichguten.» Schiller strebt
einen harmonischen, spielerischen Ausgleich an, und zwar in der
hoheren Einheit des Wahren und Guten durch das Schone.

Miissen wir heute wieder zu Schiller und seinen von Kant inspi-
rierten Ideen zuriickkehren? — Nach meiner Uberzeugung gilt es,
nicht nur die Phantasie in ihrer Bedeutung fiir den Menschen neu
zu sehen, sondern im gleichen Ausmass auch die philosophische
Disziplin der Asthetik. Auch diese miissen wir aus ihrem Schat-
tendasein herausholen und rehabilitieren. Dabei geniigt es nicht,
bei Schiller stehen zu bleiben. Wir miissen weit hinter ihn zuriick-
fragen und gleichzeitig tiber ihn hinausschreiten.

Asthetik meint zweierlei:
Verfeinerung der Wahrnehmungsfiahigkeit
und Lehre vom Schonen

Der urspriingliche Sinn von Asthetik - aisthesis, aistetike episte-
me - meint die Lehre von der Wahrnehmung, die Theorie der
Sinnlichkeit, die die Sinne betreffende Wissenschaft. Diese wur-
spriingliche Bedeutung sollten wir neu ins Zentrum stellen, sie
steht dem Menschen sehr nahe, denn er ist und bleibt ein Sinnen-
wesen, ein sensorisch vielstimmiges Wesen. In der Bildung und
Erziehung des Menschen geht es darum, die Verfeinerung und
Differenzierung der Wahrnehmungsfihigkeit der psychophysi-
schen Ganzheit anzustreben. - Wir wissen, dass sich aus der aist-
hesis spéter die Lehare vom Schonen entwickelte, die Lehre vom
asthetisch Bedeutsamen, den Menschen besonders Ansprechen-
den, Anmutenden, Erhebenden, Erfiillenden, Erfreuenden, Be-
freienden. Auf diese Weise entstand dann die Asthetik im engeren
Sinne, als Lehre vom Erhabenen, vom Naturschonen und Kunst-
schonen, als Lehre von der Kunst.

Ich unterscheide deshalb zwei Dimensionen der Asthetik:

a) Eine Asthetik im umfassenden Sinne = #sthetisches Prinzip.
Dieses Prinzip soll alle physischen und psychischen Tétigkei-
ten durchstimmen und bestimmen, auch und gerade im Un-
terricht, und zwar nicht nur in den sogenannt musischen Fa-
chern, sondern als durchgéngiges Unterrichtsprinzip, besser:
Bildungsprinzip.

b) Eine Asthetik im engeren Sinne, eingeschrinkt und bezogen
auf die Lehre vom Schonen, auf Kunst. Es ist offensichtlich,
dass auch bei dieser Dimension das dsthetische Prinzip mass-
geblich mitbeteiligt ist.

Was ich hier mit dem Beachten des ésthetischen Prinzips anstre-
be, ist gewiss nichts Neues. Gegen die Entsinnlichung des Unter-
richts haben schon viele andere angekdmpft. Ich erinnere an Na-
men wie Wagenschein, Kiikelhaus, von Hentig. Auch an Pesta-
lozzis Forderung der Anschauung, die das Fundament aller Er-
kenntnis sei, ist zu erinnern. Leider wird gerade dieser Begriff der
Anschauung sehr oft missverstanden und nur rein optisch gedeu-
tet. Pestalozzi meinte damit «das Vor-die-Sinne-Stelleny.

Wenn wir heute dem ésthetischen Prinzip zum Durchbruch ver-
helfen wollen, dann heisst das, dass wir eine (neue) Kultur der
Sinne aufbauen, dass wir eine breitgeficherte, die Einseitigkeit
Uberwindende Wahrnehmungskultur realisieren. Was zum Bei-
spiel durch den erweiterten Musikunterricht — durch die ver-
dienstvolle Gruppe IASEM - angestrebt und erfolgreich verwirk-
licht werden konnte, miisste noch erweitert und ergidnzt werden.
Neben Gesang, Musik und Tanz wire die Palette noch aufzufiil-

len mit Farben und Formen, mit einer Fiille von Gestaltungsma-
terialien.

Bei allem Respekt vor dieser hier entworfenen Kultur der Sinn-
lichkeit, miissen wir dazu stehen, dass zum geistigen Wachstums-
prozess auch Reduktionen gehoren. Entsinnlichungen und der
Verlust der Unmittelbarkeit sind nun einmal Kennzeichen geisti-
ger Prozesse. Dennoch braucht es bei den notwendigen Verinner-
lichungen den Nachhall, herrithrend von der erlebten Fiille rei-
cher Sinnenhaftigkeit. Musik ist geradezu das klassische Beispiel
einer Verbindung von hochster iibersinnlicher, metaphysischer
Geistigkeit mit der unmittelbaren Ndhe zum Sinnenerlebnis und
zum Sinnengenuss.

Ausblick

Wenn wir in Bildung und Erziehung das dsthetische Prinzip be-
achten und an seine N#hrquelle fiir die Phantasie denken,

- dannistin uns das Bewusstsein lebendig, dass der Mensch p/hy-
sisch-sinnlich fundiert und geistig-symbolisch orientiert ist,

- dann wirken wir der sinnlichen Austrocknung des Menschen
entgegen,

- dann helfen wir mit, dass die Heranwachsenden spontan und
unmittelbar ansprechbar bleiben,

- dann arbeiten wir an einer neuen dsthetischen Kultur (im Dop-
pelsinn des Wortes), die auch fiir den Alltag Giiltigkeit hat, in-
dem die ganze Lebensgestaltung durch und durch dsthetisch —
sinnlich und kiinstlerisch - wird. Das bedeutet fiir mich eine
immer differenziertere Sensibilitiit und einen immer grdsseren
Freiraum fiir die schopferische Phantasie.

133



	Phantasie und Ästhetik - Waisenkinder unserer Zeit?

