
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 2

Artikel: Spiritualität und Lebensqualität im Altersheim

Autor: Mödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiritualität und Lebensqualität im Altersheim
Von Prof. Dr. Ludwig Modi, Horw

Professor Dr. Ludwig Mödl ist Pastoraltheologe an der Theologischen Fakultät Luzern. Er wurde 1938 in Ingolstadt/Donau geboren
und besuchte die Gymnasien in Ingolstadt und Eichstätt. Nach dem Studium der Theologie in Eichstätten erhielt er 1966 die Priesterweihe.

Nach vielseitigen Studien promovierte er 1984 an der Universität München zum Dr. theol. mit dem Thema : Priesterfortbildung
um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Von 1971 bis 1987 war er Regens des Eichstätter Priesterseminars. 1987 übernahm er die Leitung
des Bildungshauses Schloss Hirschberg. 1988 wurde er als Professor nach Luzern berufen. Als Bauherr war er tätig zusammen mit dem
Architekten Karljosef Schatter beim Umbau der Sommerresidanz Eichstätt, Umbau der Willisbaldburg zu Museumszwecken, Um-
und Neubau im Priesterseminar Eichstätt, Planung von Um- und Neubau in Schloss Hirschberg.

Das Thema, das Sie mir gestellt haben, liegt in der Luft; denn
Lebensqualität für das Alter wird seit langem bedacht. Welche Rolle
dabei aber die Spiritualität spielen könnte, diese Frage wurde zur
Seite geschoben. Sie sei heute angesprochen.

Ich möchte Ihnen drei Gedanken zu diesem Thema vortragen:
Zunächst sei kurz umrissen, wie sich die beiden Begriffe «Lebensqualität»

und «Spiritualität» aufeinander beziehen lassen. Im
zweiten Teil möchte ich anhand von drei Erfahrungsfeldern im
Altersheim die Möglichkeit einer spirituellen Bewältigung
skizzieren. Und im dritten Teil seien ein paar Anmerkungen zu
Planung und Bau versucht.

I. Spiritualität als Lebensqualität -
ein Zusammenhang

Im Kontext der Jahre nach 1968 hat der Begriff «Spiritualität»
einen neuen Klang bekommen (1). Zuvor hatte er den
Beigeschmack von weltfremd, unwirklich, kirchlich-eng. Doch dann
ergab sich eine Wende im gesamten Denken. Die kritische Jugend
hat es signalisiert: die Werte eines materiellen Lebensgefühls
entsprechen nicht den wahren Bedürfnissen und lösen vor allem
auch nicht die Probleme derMenschheit (2). Ein Suchen begann.
Es hält bis heute an. Und bei diesem Suchen begannen viele neu
nach der Religion zu fragen - nicht zunächst nach den bekannten
Formen der Konfessionen, sondern nach Religion überhaupt.
Das begann schon im Umfeld der Hippy-Bewegung. Es entstand
der Wunsch, das Bewusstsein zu erweitern, um zu Wirklichkeiten
vorzudringen, die durch die rationale Vernunft nicht erreicht
werden. Die Welt des Fühlens und der Intuition interessierte. Da
gibt es offensichtlich Bereiche der Seele, die mit unseren Begriffen

nicht erschlossen werden können. Sie zu erkunden machten
sich viele auf (3).

Da in unseren Konfessionen eine rationalisierende Theologie die
mystischen Elemente zurückgedrängt hatte, wandten sich viele
Suchende zunächst asiatischen Mustern von Religiosität zu, die
durch ihre Vorherrschaft für geistliche Techniken und ihre offenen

Inhalte Auskunft zu geben versprachen über das, was man
suchte. Doch im Rahmen dieses Denkens wurde nun jede Religion

interessant (4). Und einige begannen, nach den Mythologien

und Sprachformen des Religiösen zu fragen.

Was noch als befreiendes Stichwort der fünfziger Jahre herrschte,
das Wort von der Entmythologisierung, ist nun nicht mehr der
Weisheit letzter Satz (5). Denn allenthalben versuchten
Menschen herauszubringen, was in den verschiedenen Mythen der Re-

Prof. Dr. Ludwig Mödl : «Früher habe ich für Euch gearbeitet, heute bete
ich für Euch.»

ligionen und der Jahrhunderte an tieferen Erfahrungen zum
Ausdruck kommt (6) und was vor allem durch sie von jenen Wirklichkeiten

zur Sprache gelangt, über die unsere Begriffe keine
Auskunft mehr geben. Die grössere Wirklichkeit interessierte, und
zwar nicht nur deswegen, um von ihr zu wissen, sondern um aus
ihr heraus das Leben gültig gestalten zu können.

So interessiert also Religion nicht so sehr als soziale Grösse,
sondern inwiefern sie spirituell ist, dass heist, die Seele des Menschen
bewegt und Wirklichkeitsanteile des Inneren zum Schwingen
bringt. So erweitert sie das Denken und Fühlen und eröffnet
damit neue Möglichkeiten, das Leben zu meistern. (Und darin zeigt
sich, dass diese Geistesbewegung durchaus ein Kind der Säkularisation

ist ; denn es geht ihr nicht zunächst um j enseitige Wirklichkeiten,

sondern um die Frage, inwieweit unsere diesseitige Wirk-

72 Schweizer Heimwesen 11/90



lichkeit Bereiche kennt, die in sich Jenseitiges enthalten.) Die
spirituelle Erkenntnis aber sollte uns befähigen, den Horizont unseres

Daseins auszuloten und so grosse Zusammenhänge zu erfühlen

und in neuer Weise zu verwirklichen. Religion ist also als
Spiritualität, als Seelenanteil und als Ausgreifen des eigenen Lebens
in grössere Daseinsbereiche hinein neu interessant geworden.

Dabei gibt es eine Tendenz zum Synkretismus, zum Auswählen
und neu Zusammenstellen von Gedanken, Ideen und Praktiken.
In diesem Zusammenhang ist nun auch die Religion in unserer
eigenen Tradition wieder in den Blick gekommen, in der unsere
Kultur, unser Denken und Fühlen gründet. Und an sie stellt man
die Frage: Welche spirituellen Elemente sind noch wirksam und
welche Traditionen geben Auskunft über die erweiterte Wirklichkeit?

Welche Methoden der Frömmigkeit führen zu einer Mystik,
die den Menschen erkennen lässt, dass er nicht nur geboren ist,
um zu sterben, sondern dass er noch im Sterben zum Leben
kommt?

Gegen alle Versuche, synkretistisch und eklektisch religiöse
Elemente für eine Lebenspraxis nutzbar zu machen, stehen in allen
Religionen (auch bei uns) sogenannte fundamentalistische
Bewegungen auf, die die eigene Religion als die einzige und unver-
mischbare ansehen und für sie kämpfen. Doch auch diesen

Bewegungen ist es eigen, dass sie - trotz ihrer politischen Aktivitäten -
die spirituellen Elemente stark betonen (7). Religion als spirituelle

Lebenspraxis steht in unserem Jahrzehnt im Interessefeld vieler.

Und damit kommt zwangsläufig die Frage ins Visier, was denn
die Spiritualität beitragen kann, um das menschliche Leben
qualitativ zu stützen.

Denn im gleichen Zeitraum, in dem Spiritualität neu ins Bewusst-
sein rückte, hat sich auch der Begriff «Lebensqualität» eingebürgert

Er war plötzlich in vieler Munde. Wer ihn zuerst geprägt hat,
weiss ich nicht. Doch dieser Begriff peilte, wenn ich recht sehe,

ähnliches an wie der Begriff Spiritualität.

Das Leitstreben nach technischen Dingen, wie es nach dem Zweiten

Weltkrieg allgemein herrschte, wurde abgelöst von dem
Wunsch, menschliche Werte neu zu finden. Es ging ins allgemeine

Bewusstsein ein, dass es noch keinen besonderen Wert
darstellt, einen Kühlschrank zu haben oder mit einem Auto zu fahren.

Der Besitz von Dingen und Techniken, so erkannten viele,
muss im Zusammenhang mit dem Leben der Leute stehen und
muss diesem Leben in seinen Qualitäten förderlich sein. Es darf
nicht alles nur praktisch funktionieren, sondern muss die
Tendenz haben, das Menschliche zu fördern, das heisst die Beziehungen,

die Befreiung aus Zwängen, die Erweiterung des Daseinsgefühls.

So hat im Umfeld dieses neuen Denkens auch die Altenarbeit -
freilich mitgetragen durch viele Erkenntnisse der Gerontologie -
andere Fragen ins Zentrum gestellt. Man begann, das Alter des
Menschen anders einzuschätzen. Zuvor waren die Konzepte -
nach meiner Kenntnis - noch geprägt von jener Haltung, die
meinte: das Alter ist gezeichnet von Defiziten. Dabei war der
Mensch gemessen am «Homo faber», am arbeitenden
Menschen. Und die Generation der damals Alten hatte diesen Maßstab

mit seiner Wertung selbst mitgeprägt. Um so schlimmer war
es für sie, nicht mehr im Arbeitsprozess eingegliedert zu sein.
Und mancher fühlte sich unnütz, auch wenn ihm gesagt wurde:
«Du hast einen ruhigen Lebensabend verdient!»(8) So mühten
sich viele, den alten Menschen ein sorgenfreies, angenehmes
Leben zu ermöglichen. Sie sollten den Mangel an Leistung, an
Beweglichkeit, an Genussfähigkeit und an Aktivität so wenig wie
möglich spüren. Deshalb wollte man ihnen Räume schaffen, in

denen sie sich wohl fühlen konnten. Bequem sollte alles sein, sauber

und hygienisch, alle wichtigen Orte sollten auf kurzem Weg
erreicht werden können. Dazu gehört noch eine harmonische
Betreuung, ein bekömmliches und gesundes Essen und eine ortsnahe

medizinische Betreuung. Die Defizienzen sollten ausgeglichen
sein duch technische Hilfen, durch das Personal und durch
optimale Wohnbedingungen in gesunder Luft und ruhiger Lage (9).

Dieses Konzept hat man abgewandelt beziehungsweise erweitert,
seit der Begriff von der Lebensqualität im Räume steht. Was
macht die Qualität für das Leben eines betagten Menschen aus?

Da steht nun als Leitidee die Erkenntnis : Das A Itsein ist nicht ein
Mangel an Jungsein, sondern ein eigener Abschnitt des Lebens
mit eigenen Werten. Der alte Mensch steht zwar - meist - nicht im
aktiven Arbeitsprozess (wie ja auch der junge nicht), aber er ist
trotzdem ein volles Glied der Gesellschaft. Er gehört dazu. So
darf er nicht abgeschoben werden in ein Reservat, sondern nimmt
so am Leben teil, wie es seine Möglichkeiten zulassen. Er gestaltet
aktiv mit, wo er mitgestalten kann. Hilfe wird ihm nur subsidiär
angeboten.

Die verschiedenen Typen von Wohneinrichtungen - Altenwohn-
anlage, Altersheim, Pflegeheim - in ihrer organisatorischen
Zuordnung sind Früchte dieser Überzeugung. Ebenso sind die
Aktivierungsgemeinschaften und die Altenorganisationen
Konsequenzen aus diesem Ansatz.

Um zu bestimmen, was Lebensqualität im Alter ausmacht, setzt
man also an bei der Überzeugung: das Altsein ist eine Stufe
menschlichen Lebens, die nicht in Isolation und defizitären
Lebenspraktiken zu erleiden ist. Vielmehr gehört es in die Biographie

eines Menschen und muss im sozialen Gefüge seinen
angemessenen Platz finden (10). Aus diesem Nachdenken über die
Lebensqualität im Alter sind dann auch Planungsgrundsätze und
Entwürfe zum Bau erstellt worden, die als leitende Gesichtspunkte

festhalten : soziale Integriertheit, Möglichkeit zu angemessener
Aktivität, Wohlbefinden und Nähe subsidiärer Unterstützungen

(11).

Spätestens hier wird klar, dass solche Vorstellungen von
Lebensqualität nicht mehr länger umhin können, auch jenen weiteren

Gesichtspunkt zu bedenken, den das Stichwort von der Spiritualität

einbringt. Die Frage lautet: Was kann Spiritualität beitragen,

um die Lebensqualtität für betagte Menschen im Altenheim
zu fördern?

II. Spirituelle Hilfen für Altersprobleme

Es gibt ein Vorurteil, das besagt, alte Menschen seien frömmer als

junge. Das stimmt nicht. Wer im Laufe seiner Biographie nicht zu
religiösen Erkenntnissen gefunden hat, erlangt sie meist auch im
Alter nicht. Eine früh gefundene Frömmigkeit hingegen
verstärkt sich oft im Alter (12). Trotzdem bestimmen den Lebensabschnitt

«Alter» viele Besonderheiten, die durch eine religiöse
Deutung leichter verkraftbar und sinnvoller lebbar erscheinen.
Ein Mühen um eine spirituelle Praxis könnte also beitragen, dass

ein betagter Mensch sein Leben als qualitativ wertvoller erlebt.
Welche Erfahrungen betagter Menschen im Alters- oder Pflegeheim

rufen geradezu nach religiöser Hilfe?

Ich meine, vornehmlich drei Erlebnisfelder stossen in Zonen der
Seele, die bei religiöser Deutung dem ganzen eine andere Qualität
geben: der Bruch in der Biographie, die Beschwerden des Alters
und die Nähe des Todes.

73



1. Bruch iu der Biographie

Wer ins Altersheim gezogen ist, hat - gezwungen oder freiwillig -
einen Schritt aus seinem früheren Leben heraus getan, mögen
noch so viele Verbindungen geblieben sein. Er hat seinen Beruf
abgeschlossen und den Haushalt weithin aufgelöst. Beruf und
Familie aber waren es, in denen er sich nützlich wusste. Das ist
vorbei. Jetzt wird er dort nicht mehr gebraucht. Das kann belasten.

Es kann aber auch befreien, wenn jemand sich sagt : «Meine
Aufgabe ist erfüllt. Jetzt sind andere dran. Ich habe mir eine ruhige

Zeit verdient. Es ist gut so.»

Ambivalent also kann die Erfahrung sein. Abgeschoben kann
sich ein Mensch fühlen oder im Feierabend. Beide Empfindungen

können spirituell gestützt werden.

Das Grundmuster solcher Stützen schaut immer zweifach aus:
Wird der Verlust eines Wertes erlebt, dann zeigt die Religion die
Relativität dieses Wertes und verweist zugleich auf einen höheren
Wert, der gerade angesichts des Verlustes gewonnen werden kann.

So ist etwa der Anfang der Bergpredigt (Mt 5, 1-12) so zu verstehen,

dass gesagt ist : Selbst wenn ihr traurig seid und weint, selbst

wenn ihr von inneren Sehnsüchten geplagt und von äusserem
Druck beengt werdet, ihr seid dennoch selig zu preisen als die, die

ihr vor Gott seid; denn ihr geht einen Weg, der zu einem grossen
Ziel führt, und als die «Armen» gehört ihr zu den Gerechten;
denn was sich als gross ausgibt, der Reichtum oder das laute
Glück oder das ruhmvolle Sichdurchsetzen, und wofür die meisten

tagaus tagein rennen, das ist unvergleichlich geringer als das,

was ihr als neue Möglichkeit eröffnet bekommt.

Jener Mensch, der seine Pension als Feierabend deutet, hat
bereits die Vorstellung vom «Homo faber» relativiert und erkannt:
die Arbeit ist für den Menschen da und nicht umgekehrt. Das Ru-

Wegleitung für
vormundschaftliche
und fürsorgerische
Organe

Christoph Häfeli, lie. iur./dipl. Sozialarbeiter
Jugendsekretär des Bezirkes Dielsdorf

Fachbuch im Format A5,128 Seiten stark, Fr. 19.-

Nachschlagewerk für Praktiker:

- Vormünder, Beistände und Beiräte

- Sozialarbeiter, kommunale Sozialdienste

- Rechtsanwälte

- Studierende an Schulen für Soziale Arbeit

Die Zusammenhänge werden mit einfachem Text
und guten grafischen Darstellungen erklärt.

Verein Zürcherischer Gemeindeschreiber
und Verwaltungsbeamter VZGV

Verlag Stutz + Co. AG, 8820 Wädenswil
Tel. 01 780 08 37

hen ist ein menschlicher Wert. Ruhe ist geschenkt, damit der
Blick sich weiten kann.

Spirituell wird diese Erkenntnis noch verstärkt durch jene Aussagen

unserer Theologie, die in den Begriffen «Sabbat» oder
«Sonntag» gefasst sind und die besagen: Ich darf ruhen und
muss nicht allzeit werkeln, weil das Entscheidende schon getan
ist; denn Gott ist am Werk. Er lässt wachsen und schenkt Kraft.
Er hat die Dinge vorgeordnet und trägt sie. So bleibt mir, Dank zu
sagen und darüber nachzudenken, was hinter allem steht. Ich
darf die Wege nachzeichnen, darf erkennen, wie alles gelaufen
ist.

Einen religiösen Menschen im Altersheim kann also seine
spirituelle Kompetenz befähigen, dass ihm die Ruhe nicht leer und
sein Nachdenken über das, was gewesen ist, nicht nostalgischwehmütig

aufstösst, sondern dass er seine Biographie bearbeiten
und die freie Zeit als erfüllt erfahren darf. Er braucht dann die
wachen Stunden nicht mit dauernden neuen Erlebnissen ausfüllen,

die elektrisch oder papieren bleiben, weil sie nichts mit dem
persönlichen Erleben (früher und jetzt) zu tun haben. So mag der
Betagte zu sich sagen : «Ich darf ruhen, ich darf mit gutem Gewissen

tun, was mir Spass macht; denn es ist Feierabend. Die Zeit
meiner Verantwortung ist geschafft. Andere arbeiten für mich
mit. Sie können es, weil Gott sie wirken lässt und dazu die Kraft
gibt.»

So kann ein Schuss Weisheit einen Menschen erreichen, die aus
der Erkenntnis heraus wächst: Ich selbst stehe relativ zu meiner
Umgebung, weil ich woanders verankert bin. Die Welt eines so
fühlenden Menschen wird nicht klein werden, auch wenn sein
Radius eingeschränkt wird; denn er denkt weit über ihn hinaus.

2. Beschwerliche Existenz

Eine weitere Erfahrung von betagten Menschen, die durch das

Zusammenleben im Alters- und Pflegeheim noch verstärkt werden

kann, ist die Wahrnehmung von körperlichen oder seelischen

Ausfällen beziehungsweise Behinderungen. Kranksein und nicht
mehr so können, wie das früher ging - das bedrückt viele im Alter.

So sagt sich mancher: «Ich muss mich fügen und kann nur hoffen,

dass es einigermassen gut weitergeht. Wenn ich nur anderen
nicht zur Last werde! Wenn nur mein Verstand noch zu gebrauchen

ist!» So klein werden die Wünsche. Und oft schwingen bei
solchen Worten resignative Untertöne mit. Als qualitativ empfindet

es dann jemand schon, wenn das Normale noch halbwegs
normal vonstatten geht. Und wichtig wird es dann, dass es keine

Treppe zu steigen gibt und der Weg kurz ist. Trost und Hoffnung
bleiben dabei oft weit zurück. Kann ein spirituelles Moment dazu

beitragen?

Einem Christen fällt dazu etwas ein. Ich formuliere es mit
katholischen Untertönen. Sie könnten genauso reformiert klingen und
beim alten Menschen gleiches bewirken.

Die Stuktur der spirituellen Hilfe sieht immer gleich aus - wie
oben genannt: Aufzeigen, wie relativ die abnehmenden Werte
sind und welche Dimension die bislang nur teilweise wahrgenommenen

Werte gerade durch das defizitäre Erleben bekommen
können.

Zunächst sagt unsere Religion grundsätzlich: Ein Kranker ist
nicht weniger wert als ein Gesunder. Und die Erfahrung zeigt:
oftmals hat ein Problem oder ein Mangel einen Menschen dazu

gebracht, auf ungeahnter Weise einen anderen Weg zu finden.

74 Schweizer Heimwesen 11/90



Wer krank oder behindert ist, darf sich also nicht minderwertig
fühlen, und er muss nicht in Passivität sinken, sondern kann im
Gegenteil zu einer neuen Aktivität finden, die ihm ungeahnte
Wert-Räume eröffnet.

Einen solchen Wert kann ihm eine spirituelle Sicht seiner
Beschwerden vermitteln, etwa wenn ihm in den Blick kommt, was
der Verfasser des Kolosserbriefes so ausdrückt: «Ich freue mich
in den Leiden, die ich für euch ertrage. Für den Leib Christi, die
Kirche, ergänze ich in meinem irdischen Leben, was an den Leiden

Christi noch fehlt» (Kol 1,24). In diesem Text kommt eine
urchristliche Idee zur Sprache. Sie knüpft an beim Zentrum des
spezifisch Christlichen. Wir feiern es an Karfreitag und Ostern.
Doch am deutlichsten kommt es durch in den zwei Worten, die
Jesus am Abend vor seinem Leiden gesagt hat: «für euch». Was

meint dies?

Ich versuche eine Deutung:

Begründet ist der Gedanke im Geheimnis der Menschwerdung,
die besagt : Gott hat nicht an Stelle von uns Menschen gehandelt,
um die Erlösung in die Welt zu bringen, sondern der Sohn wurde
Mensch. Er hat das Menschsein in einer Weise gelebt, dass
dadurch der Kontakt mit dem Göttlichen hergestellt werden konnte.

Menschwerdung war nötig, damit nicht für die Menschheit etwas

geleistet wurde, sondern damit in der Menschheit etwas geschah.
Der Mensch ist deshalb nicht das Objekt göttlichen Handelns,
sondern er wird zum Subjekt des Handelns. So ist Jesu
Menschenleben nicht einfach nur ein «als ob», sondern es bewirkt
eine Realität. Sein Sterben ist nicht nur ein Untergehen, um
aufgelöst zu werden, sondern es ist ein Akt seines Menschseins und
als solcher die Weise, Menschliches mit dem Göttlichen zu
verbinden. Sein Leben und sein Absterben sind also eine Aktivität.
Im Sterben bleibt Jesus nicht passiv. Er denkt und betet seinen

Zustand auf den Vater-Gott hin und erleidet so das Sterben als
eine Weise der Hingabe, des aktiven Sichhinwendens. Absterben
wird zum Zeichen, das die Bereitschaft kundtut: Ich will ganz
offen sein für dich. Diese Haltung nannte man Opfer. Indem sich
Jesus ganz offen gehalten hat für den Vater-Gott, wusste er sich
auch solidarisch mit den anderen Menschen, so dass er ihnen
zusichern konnte: Ich trete nicht allein hin an das Tor des Ewigen.
Ich sterbe nicht für mich allein dorthinein. Sondern so wie mein
Leben, so sei auch mein leidvolles Sterben eine Solidarisierung
mit euch. Mein Leben wird «für euch» hingegeben. Mein Blut
wird «für euch» vergossen.

So wie Gott nicht unabhängig von dem Menschen für ihn etwas
leisten wollte, sondern den Sohn sandte, damit er als Mensch
inmitten der Menschheit das vollbringe, was Aufgabe des
Menschen immer gewesen sei und ist, so handelt dieser Sohn nicht
anstelle der anderen Menschen, sondern in Verbindung mit ihnen,
also nicht unabhängig von ihnen und nicht ohne Wirkung auf sie.

In diesem Zusammenhang wird das Wort des Kolosserbriefes
verstehbar. Meine Leiden sollen ergänzen, was noch ergänzungsfähig

ist an dem, was Christus mit uns und für uns zu tun gedachte.
Und somit können die Beschwerden eines so fühlenden und
denkenden Menschen zu einem Symbol und Ausdruck der Hinwendung

zu Gott und der Solidarität mit den anderen werden.

Das klingt dann in sehr einfacher Sprache etwa so, wenn eine
betagte Frau sagt: «Ich opfere meine Leiden für euch auf.» Oder:
«Ich bete für euch. Früher habe ich für euch gearbeitet. Jetzt
müsst ihr für mich arbeiten. Aber ich bete für euch !»

Ein Mensch, der in diesen Zusammenhängen fühlt und denkt,
der wird getröstet, und dessen Leid wird zu einem Symbol, ja ge¬

radezu zu einer Methode der Solidarisierung und der Kommunikation.

Die Beschwerden isolieren ihn nicht, sondern verbinden
ihn geistig mit all jenen, denen er sich verbunden weiss. Sie werden

zu Zeichen für Hingabe und für die innere Bereitschaft, sich
mit dem Absoluten zu vereinen und die Einheit zu den Menschen
hin zum Ausdruck zu bringen.

Noch ein weiteres ergibt sich für einen spirituellen Menschen aus
diesem Grundgefühl: Er muss sich nicht gedemütigt vorkommen,

wenn er sich selbst nicht mehr versorgen kann, sondern die
Pflege anderer braucht. Es ist nicht mehr erniedrigend, gepflegt
zu werden. Er ist ja nicht völlig unaktiv. Was er noch leisten kann,
das tut er. Dort aber, wo er nicht mehr kann, bleibt er nicht passiv.
Er leidet solidarisch, er tut etwas für die anderen, indem er nichts
mehr tun kann. Er ist nicht ein Gedemütigter, sondern ein
Beschenkter. Und indem er empfängt, bleibt er doch ein Gebender.

3. Die Nähe der Todeserfahrung

Eine dritte Erfahrung, die Menschen im Alten- und Behindertenheim

vermehrt machen müssen, ist die Nähe des Todes. Nicht
dass sie grundsätzlich anders als die übrigen Menschen in unserer
Zeit das Phänomen Tod betrachten. Auch sie neigen dazu, ihn zu
verdrängen, zur Tagesordnung überzugehen und nicht viel
darüber zu reden, den eigenen Tod als ein irgendwann in weiter Ferne
sich ereignendes Phänomen zu betrachten. Auch sie, die Alten,
haben mehr Angst vor einem beschwerlichen Verfall des Lebens
als vor dem Tod selbst (13). Auch sie würden am liebsten
verdampfen und sich unbemerkt aus der Welt hinwegschleichen,
niemanden aufregen und niemanden mehr durch Grabpflege oder
ähnlichem belastend. Die Einstellung zum Tod unterscheidet sich
bei den meisten Alten also nicht von jener jüngerer Menschen.
Auch sie kennen heutzutage kaum eine «Ars moriendi», wie wir
sie zu anderen Zeiten der Frömmigkeitsgeschichte kannten (14).
Auch für sie ist der Tod allemal überraschend und ein nicht
verstehbares Phänomen.

Und doch erfahren die Menschen im Alters- und Pflegeheim den
Tod noch in anderer Weise; denn viele von denen, mit denen sie

gelebt, geredet, gelacht und gestritten haben, sind nicht mehr da.
Immer wieder verschwindet einer. Die Todesanzeigen in der
Zeitung werden täglich zu einer interessanten Lektüre, die freilich
mancher Alte fast verstohlen anschaut. Wer ist jetzt wieder dran?
Der und die Wieder einer weniger aus unserem Kreis. Der Tod
wirdso zu einem Beziehungsproblem. Er wird zur Erfahrung : Ich
werde immer isolierter, ich werde immer einsamer. Nun wird
durch die allgemeine Tabuisierung der Trauerprozesse allen
trauernden Menschen wenig Hilfe geboten. Sie dürfen ihre Trauer
nicht zeigen, es sei denn in Grabpflege und privatesten Gesprächen.

Damit ist es erschwert, dass die Trauer in Normalleben
umgeführt werden kann und sich zu dem Verstorbenen eine neue
Beziehung aufbauen lässt; denn dazu muss man über ihn erzählen

können, dazu verhilft der Ritus des Gedenkens, dazu verhilft das

Beten für die Verstorbenen, dazu helfen die erlaubten und
angesprochenen Gedenktage, dazu helfen Erinnerungssymbole und
Bilder, dazu helfen Rituale. Wer einem alten Menschen hilft, seine

Trauer zu meistern und die abnehmenden Beziehungen zu
verkraften, der trägt bei zur qualitativen Gestaltung seiner Tage.

Hier könnte die Spiritualität einen Betrag leisten. Sie relativiert
sowohl die Erfahrung der zunehmenden Isolation und der
absterbenden Beziehungen als auch des eigenen Absterbens durch eine

«Ars moriendi», eine Kunst, Sterben einzuüben und das Absterben

als eine Form von Lebensgewinn zu entdecken - weil Gott
dahinter steht. Diese Kunst vermittelt wieder ein Element jener
Weisheit, die frühere Zeiten reifen Menschen (nicht nur alten)
zugesprochen hat.

75



SIC Beckenspülautomaten:
für jeden Bedarf das richtige Modell

Modell SM20 mit automatischer Schiebetüre

Standmodell SM20 SM20 Ellbogenstart Wandmodell SM15

30 Jahre
Entwicklung
aus
Erfahrung

Spitaleinrichtungen
Equipement hospitalier
Hospital equipment

SIC AG
CH-4020 Basel, Postfach
Warten bergstrasse 15
Telefon 061-311 97 84
Telefax 061 311 97 42

Als Ergänzung zu der
bewährten SIC SM20 Modellreihe

mit automatischer
Schiebetüre wurden die SIC
SM15 Beckenspülautomaten
mit manuell zu bedienendem
Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
wurden vom SIC SM20
übernommen. Damit ist die gleich
hohe Qualität und Zuverlässigkeit

gewährleistet.
Ob wandhängend, freistehend

oder untertisch montiert:

jetzt gibt es den passenden
SIC Beckenspülautomaten.

SM15 Klappdeckel



Drei Erfahrungen habe ich angesprochen, die betagte Menschen
im Alters- und Pflegeheim in besonderer Weise erleben mögen.
Dazu kommt noch die Nähe zu vielen anderen Alten. Das befreit
zwar manchen aus Isolierung, erzeugt aber auch Spannungen. In
jedem Fall verstärken sich dadurch die Probleme und übertragen
sich auch auf das Personal im Hause; denn die Arbeit mag noch
so sehr ablenken und die Distanz nach Dienstschluss als befreiende

Entlastung empfunden werden, die Probleme der alten Leute
fordern die menschlichen Gefühle von Pflegerinnen und Pflegern

heraus, so dass sie nicht auf Dauer fliehen können vor den

Fragen nach Biographiebewältigung, Defizit und Tod. Sie sind
immer wieder direkt konfrontiert. Und die Frage heisst: Kann
auch ihnen eine Spiritualität helfen, das zu bewältigen, was
bewältigt werden muss? Noch eine weitere Frage steht im Raum:
Kann die bauliche Gestalt eines Alters- und Pflegeheimes etwas
dazu beitragen, dass spirituelle Hilfen dadurch gefördert
werden? Ich möchte dazu ein paar Gedanken versuchen.

III. Bauplanung und Spiritualität
im Altersheim

Lassen Sie mich beginnen mit einem Blick in die Geschichte unserer

Institution. Die Heilig-Geist-Spitäler des Hochmittelalters,
die zu einem Gutteil die Funktion von Pflege- und Altersheimen
für Arme hatten, waren in ihrer Planung oftmals von spirituellen
Ideen geprägt. Von den Beispielen, die ich kenne, zeigt dies das

Stift in Lübeck am deutlichsten. Wer das Heim durch das grosse
Westportal betritt, steht unvermittelt in einem Kirchenraum. Er
hat zwei Joche und zu den Seiten zwei Schiffe, so dass der
Eindruck eines quergestellten Raumes entsteht. Das Laienschiff
einer Kirche ist hier zugleich die Eingangshalle des Heimes.
Gegenüber dem Eingang steht ein Lettner. Fünf Säulen tragen seine
Galerie. Der Lettner trennte damals den Laienraum vom Presby-
terium, dem Allerheiligsten. Unter dem Lettner führen zwei Türen

in diesen Raum des Allerheiligsten. Und dieser besteht aus
dem grossen Wohnraum der Alten und Kranken (15). Das ist eine

gewaltige Symbolik - von den Menschen damals verstanden: von
den Kranken als Trost, von den Pflegern als Motiv; denn nach der
damaligen Theologie war klar: Im Altarraum erneuert sich
unblutig das Opfer Christi. Und der vornehmste Dienst ist es, hier
mitzuwirken. Damit ist mitgesagt: Was hier an Pflege geschieht,
ist Gottesdienst, vornehmster Gottesdienst im Zentrum des

Heiligtums. Und jene, die da leiden, haben etwas gemeinsam mit den
Leiden Christi. Sie sind beteiligt an dem Werk der Erlösung, das

Christus vollzieht.

Ein spirituelles Konzept findet also hier in der Bauplanung eine
umwerfende Symbolik.

Wir können das natürlich heute nicht annähernd nachahmen,
das ist wohl allen klar. Aber es ist doch zu fragen : Könnte es auch
für unsere Bauten Elemente einer Symbolik geben, die den Insassen

eines Hauses Trost und dem Personal Motivation vermitteln?

Ich möchte ein paar Anregungen versuchen.

1. Gestaltung geistlicher Orte

Der Glaube ist eine Sache des Herzens und braucht deshalb keine

ausgeprägten Symbole in Stein. Das mag grundsätzlich richtig
sein. Aber gleichzeitig gilt auch : Jede Überzeugung und jede
Spiritualität drückt sich in Zeit und Raum aus. Und die geprägten
Zeiten und Räume wirken wieder zurück auf die Spiritualität und
stützen sie. Das ist zu bedenken, wenn man Gottesdiensträume in

unseren Altersheimen schafft. Wir können heute wohl kaum für
jede Konfession der Insassen einen eigenen Raum bauen.
Vielleicht ist das auch gar nicht sinnvoll, da die Menschen ja als
Gemeinschaft zusammenleben und alle anderen Gemeinschaftsräume

zusammen benutzen. Trotzdem ist ihre christliche Glaubensform

unterschiedlich gewachsen, so dass sie eine unterschiedliche
Spiritualität haben. Deshalb gebe ich zu überlegen : Wäre es nicht
sinnvoll, ein Simultaneum zu errichten, also einen Raum für beide

(oder drei) Konfessionen (16). Dieser müsste aber, wie ich meine,

so gestaltet sein, dass jede Konfession einen Teil des Raumes
mit der ihr vertrauten Symbolik hat. Das könnte konkret so
aussehen: In einem Heim, in dem die Mehrzahl der Bewohner reformiert

sind, baut man eine reformierte Kirche mit einer «katholischen»

Kapellenecke, in welcher ein Altar und ein Tabernakel
steht. Hingegen würde in einem Heim mit überwiegend katholischen

Insassen die katholische Kirche eine reformierte Kapellennische

einbinden, in der das Evangelienpult dominiert. Die jeweiligen

Gottesdienste müssten dann auf diese Zentren gerichtet
sein.

Auf diese Weise könnte die Wirklichkeit des Zusammenlebens
und die in der Biographie erfolgte unterschiedliche geistliche
Sozialisation angemessen ausgedrückt werden. Und jeder im Haus
hätte in seinem Wohn- und Lebensbereich ein Symbol seiner
spirituellen Heimat. Deshalb scheint es mir für den Fall, dass in
einem Haus kein eigener Kirchenraum geschaffen werden kann,
wichtig, in dem für die Gottesdienste benützten Mehrzweckraum
wenigstens andeutungsweise Symbole anzubringen, die
Erinnerungspunkte und damit Ansätze für ein spirituelles Heimatgefühl

geben.

Das gilt freilich nicht nur für den Raum des Gottesdienstes. Auch
andere Orte können Symbole spiritueller Erinnerung
ausdrücken. Denken Sie an das Beispiel von dem mittelalterlichen
Radfenster in der Kapelle Saint Gabriel vor Arles, das uns Otto
Schärli gezeigt hat. Das Fenster ist so konstruiert, dass die am
Abend untergehende Sonne auf der gegenüberliegenden Wand
ein aufgehendes Licht projeziert (17). Ein Mensch, dem dies zum
Symbol für Auferstehung und Hoffnung geworden ist, wird
immer wieder an einen solchen Ort kommen, um sich trösten und
bestärken zu lassen. Haben wir in unseren Häusern solche Orte?
Oder könnte da nicht auch die Gartenlandschaft um ein Heim
herum «Wallfahrtspunkte» haben, zu denen Betagte hingehen,
um wieder neu bestärkt zu werden?

In diese Richtung müssen wir wohl auch denken, wenn wir für die
zweite dominante Erfahrung der Menschen im Altersheim, die

Beschwerlichkeit, spirituelle Hilfen anbieten wollen, die sich

räumlich ausdrücken.

2. Religiöse Symbole

Seit dem Spätmittelalter gibt es eine Trostkunst. Sie war ein
Medium, Leiden bewältigen zu helfen. Es wurden dabei diese Leiden
direkt dargestellt anhand von Beispielen ähnlich leidender
Menschen, wie wir sie in der Bibel oder in Heiligenleben finden; und
diese Darstellungen haben Deutungen enthalten (18). So war zum
Beispiel ein Isenheimer Altar in seiner expressiven Überzeichnung

und seiner Kombination theologischer Themen den
Pestkranken, in deren Krankenraum er stand, zum geistlichen Trost
gegeben. Bekanntlich tröstet ja nicht das Verschweigen oder
Verdrängen einer leidvollen Wirklichkeit, sondern das Ansprechen,
verbunden mit dem Aufzeigen einer Hoffnung oder eines Ausweges.

Das Problem für uns freilich ist es, dass wir auf diesem Gebiet der

heutigen religiösen Kunst weiterhin Fehlanzeige haben, bezie-

77



hungsweise, dass wir sie zum Dekor haben verkommen lassen,

zum nichtssagenden Zierrat. Auch verhindern unsere
Sehgewohnheiten, dass wir religiöse Aussagen in manchem Werk nicht
erkennen - nicht bei alter Kunst und auch nicht bei neuer.

In der reformierten Tradition sind solche Zeichen beschränkt auf
das Kreuz-Bild, auf Farben und akustische Wort- und Klangbilder;

in der katholischen Tradition wurden die vielen vorhandenen

Bilder zu Hülsen und unverstandenem Dekor. Gemeinsam
müssen wir uns neu mühen um die Sprache einer nonverbalen
Trostkunst, die erfahrene Beschwerden und Seelenrisse darzustellen

vermag und sie mit Deutehilfen versieht. Alten Menschen
könnte eine solche Kunst helfen zur Bewältigung der Leiderfahrung

(19).

Damit ist freilich das Thema Kunst im Altersheim und ihre Funktion

als Beitrag zur Lebensqualität angesprochen, das ich nicht
ausführen kann.

3. Zur Nähe des Todes

Der dritte oben angesprochene Erfahrungsbereich, die Nähe des

Todes, kann nicht nur auf der Ebene menschlicher und fachlicher
Trauerbegleitung allein gelöst werden. Ich meine, dass man sich
hier auch bei der Planung Gedanken machen muss : Wo bewahren
wir die Verstorbenen auf, bis sie abgeholt werden? Wo und wie
verabschieden wir sie?

Ich halte es für problematisch, wenn ein Toter die Nacht über im
Keller deponiert und dann heimlich durch den Lieferanteneingang

abtransportiert wird (20). Ich meine, man müsste den
Heimbewohnern eine Chance geben, sich von ihm zu verabschieden,
um sprechend beziehungsweise betend das Faktum seines Fehlens

zu verarbeiten. Die Hinterbliebenen müssen zu ihm ja eine neue
Beziehung aufbauen, um sich nicht verlassen vorzukommen.
Und die spirituelle Sicht des Phänomens Tod lässt sich
ausdrücken in der Weise, wie man mit einem Toten umgeht, welche
Riten man ihm angedeihen lässt, wo man ihn aufbewahrt und wie
man den Ort seines Grabes pflegt. Vielen Heimbewohnern bleibt
ja nicht der Trost des Grabpflegens. Also müssen Gedächtnistage
und Gedächtnisorte geschaffen werden, an denen ein Erinnern
möglich ist. Das kann reichen vom Bild im Zimmer bis zu einem
Gedächtnisort, an dem die Namen der Toten festgehalten sind.

Freilich gilt hier das gleiche wie bei allen anderen spirituellen
Elementen: sie sind vornehmlich geistig zu gestalten und lassen sich

nur bedingt in räumliche und materielle Formen umsetzen,
zumal uns - anders als im Mittelalter - eine einheitlich verständliche
Bildsprache fehlt. Trotzdem sollten wir uns Gedanken machen,
ob wir nicht das eine oder andere Element einer solchen Symbolik

in unsere Planungen einbeziehen. Dadurch könnte die Qualität

des Lebens im Altersheim für Betagte und auch für das Personal

um Nuancen verbessert werden.

Sie in diese Richtung anzuregen, war der Sinn meiner Worte.

Anmerkungen
1 Vgl. A. Schilson, Christliche Spiritualität im Zeichen der Mystago-

gie, in: ders. (Hrg.) Gottes Weisheit im Mysterium. Vergessene Wege
christlicher Spiritualität, Mainz 1989, 17-23.

2 Vgl. W. Hollstein, Der Untergrund, Neuwied/Berlin 1969, 20-24.

3 ebd. 64-80.

4 Vgl. R. Hummel, Neue Religiosität und New Age, in: A. Schilson,
a.a.O. 61-67.

5 Vgl. J. Blank, Die überforderte Rationalität : Zur Aktualität des
Mythos, in: Kairos. Zeitschrift für Religionswissenschaft und Theologie
24. Jhrg. (1987), 29-42.

6, Vgl. H. Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985 ; R. Schle-
sier (Hrg.), Faszination des Mythos : Studien zur antiken und modernen

Interpretation, Basel/Frankfurt a. M. 1988; R. Panikar, Rückkehr

zum Mythos, Frankfurt 1988.

7 Beschreibungen und Analysen des Phänomens unter psychologi¬
schen, soziologischen, politischen und theologischen Gesichtspunkten

in: Th. Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne,
Reinbeck 1989; ders. (Hrg.), Fundamentalismus in der modernen
Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1989; J. Niewiadomski (Hrg.), Eindeutige

Antworten? Fundamentalistische Versuchung in Religion und
Gesellschaft (2. Aufl.), Taur 1988.

8 So stellt etwa 1951 G. Vettiger fest, sie habe bei jenen alten Menschen
im Heim, die sie befragte, «eine eigentliche positive Einstellung zum
Alter nur in den seltensten Fällen gefunden». G. Vettiger, A. Jaf-
fé, A. Vogt, Alte Menschen im Altersheim, Soziologische, psychologische

und medizinische Studien im Altersheim der Stadt Basel, Basel

1951, 88; Vornehmlich das «Fremdbild» machte das Alter zu
einem «sozialen Schicksal» (H. Thomae), das heisst, selbst dort, wo
ein alter Mensch noch hätte Aktivitäten einbringen können, wurde er
aufgrund der Defizitbestimmung von aussen zu Inaktivität veranlasst.

Vgl. zum Beispiel U. Lehr, Älterwerden - psychologisch gesehen,

in: K. F. Becker, Älter - doch dabei. Ruhestand in der
Leistungsgesellschaft - zwischen Krise und Möglichkeit, Stuttgart/Göttingen
1972, 19 f.

9 Allerdings zeigt G. Vettiger, dass bereits zu Anfang der fünfziger Jahre

«das Gefühl des Versorgtseins, der Pflege und einer(r) wohnlichen
Wärme» durchaus sich nicht allein vom Defizitgedanken her
aufrecht erhalten lässt. So tendierten damals progressive Vordenker
schon in die nachfolgende Richtung. Vgl. a.a.O 66 f.

10 Vgl. E. M. Dennebaum, Soziale Altenarbeit - Bedeutung und Anfor¬
derung, in: Caritas. Zeitschrift für Caritasarbeit und Caritaswissenschaft

82. Jhrg. (1981), 151-158; H. Reimann/H. Reimann (Hrgg.),
Das Alter. Einführung in die Gerontologie, Stuttgart (2. Aufl.) 1983,
17-21 (dort Literaturangaben).

11 Vgl. zum Beispiel Wohnen im Alter. Erarbeitung von Planungs¬
grundsätzen und Entwurf (Universität Hannover), in: Architekt +
Wettbewerb 128 (Dez. 1986), 92 f.

12 Wenn tatsächlich im kirchlichen Alltag die alten Menschen weit mehr
aktiv sind als die jungen, dann hängt das Wohl mit der Biographie
und nicht mit einer konstitutiveren Frömmigkeit zusammen. Vgl. F.
K. Becker und andere, Kirche und ältere Generation, Stuttgart 1978,
55.

13 Vgl. H. Schilling, Alter/Älterwerden, in: Ch. Schütz (Hrg.), Prakti¬
sches Lexikon der Spiritualität, Freiburg 1989, 69-71.

14 Vgl. G. Greshake, Ars moriendi, in: ebd. 69-71.

15 Vgl. E. Enns und andere, Lübeck. Ein Führer durch die Bau- und
Kunstdenkmäler der Hansestadt, Lübeck (11. Aufl.) 1984, 90-96.

16 Die Handreichung «Pastorale Hilfe für die Betagtenarbeit», erarbei¬
tet vom diözesanen Seelsorgerat und herausgegeben von der
Pastoralstelle des Bistums Basel 1977 schreibt: «In Altersheimen und
Altensiedlungen sind Gottesdiensträume einzurichten, die beiden
Konfessionen dienen können» (S.10).

17 Vgl. O. Schärli, Der Einbruch der Zeit in der Architektur. Gewinn der
4. Dimension, in: Beiträge zur integralen Weltsicht, Hrg. von der
Internationalen Jean Gebser Gesellschaft Schaffhausen, Schaffhausen

o.J., 38.

18 Dahinter stand wohl der von Aristoteles und Augustinus her kom¬
mende Denkansatz: Aristoteles bestimmt die Kunst als Nachahmung

(Mimesis) einer Praxis, die durch Mitleid und Furcht eine
Reinigung der Gefühle bewirkt (vgl. Poetik 1449 b); Augustinus sucht
die Wahrheit des Schönen auch angesichts des Hässlichen (De civita-
te Dei XVI, 8). Damit bot sich an, durch eine Mitleid und Furcht
erregende Darstellung der hässlich-leidvollen Plagen eine reinigende
Erkenntnis zu gewinnen, welche die versichernde Zusage eines göttlichen

Handelns in Aussicht stellt. Durch die Grausamkeit hindurch
bricht das neue Handeln Gottes hervor wie ein junger Trieb durch die
Erdkruste.

19 Es wäre zu untersuchen, ob nicht viele der sog. modernen Kunstrich¬
tungen Katharsis-Elemente in sich bergen, auch wenn ihnen nur eine
verfremdete Mimesis zugrundeliegt, die die Seelenbrüche des Künstlers

darstellt. Die Motivation zu schaffen und kreativ zu ordnen setzt
eine Hoffnung auf die grundsätzliche Ordnungsmöglichkeit voraus,
die Leben ursprünglich bewegt (Nietzsche) und im Sinne Adornos ein
Handeln darstellt, das in aller Negativität die Sehnsucht nach einer
anderen Wirklichkeit wachhält.

20 Zum neuen Trend absoluter Todesverdrängung vgl. H. Albrecht, Der
trivialisierte Tod. Bestattung im nachbürgerlichen Zeitalter, in:
Theologia Practica 24. Jhrg. (1989), 188-201.

78 Schweizer Heimwesen 11/90


	Spiritualität und Lebensqualität im Altersheim

