Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 2

Artikel: Spiritualitat und Lebensqualitat im Altersheim
Autor: Maodl, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-809953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-809953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spiritualitit und Lebensqualitidt im Altersheim

Von Prof. Dr. Ludwig Modl, Horw

Professor Dr. Ludwig Modl ist Pastoraltheologe an der Theologischen Fakultit Luzern. Er wurde 1938 in Ingolstadt/Donau geboren
und besuchte die Gymnasien in Ingolstadt und Eichstétt. Nach dem Studium der Theologie in Eichstétten erhielt er 1966 die Priester-
weihe. Nach vielseitigen Studien promovierte er 1984 an der Universitit Miinchen zum Dr. theol. mit dem Thema: Priesterfortbildung
um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Yon 1971 bis 1987 war er Regens des Eichstétter Priesterseminars. 1987 iibernahm er die Leitung
des Bildungshauses Schloss Hirschberg. 1988 wurde er als Professor nach Luzern berufen. Als Bauherr war er titig zusammen mit dem
Architekten Karljosef Schatter beim Umbau der Sommerresidanz Eichstitt, Umbau der Willisbaldburg zu Museumszwecken, Um-
und Neubau im Priesterseminar Eichstéitt, Planung von Um- und Neubau in Schloss Hirschberg.

Das Thema, das Sie mir gestellt haben, liegt in der Luft; denn Le-
bensqualitat fiir das Alter wird seit langem bedacht. Welche Rolle
dabei aber die Spiritualitédt spielen konnte, diese Frage wurde zur
Seite geschoben. Sie sei heute angesprochen.

Ich mochte Thnen drei Gedanken zu diesem Thema vortragen:
Zundéchst sei kurz umrissen, wie sich die beiden Begriffe « Lebens-
qualitat» und «Spiritualitdt» aufeinander beziehen lassen. Im
zweiten Teil mochte ich anhand von drei Erfahrungsfeldern im
Altersheim die Moglichkeit einer spirituellen Bewaltigung skiz-
zieren. Und im dritten Teil seien ein paar Anmerkungen zu Pla-
nung und Bau versucht.

I. Spiritualitét als Lebensqualitit —
ein Zusammenhang

Im Kontext der Jahre nach 1968 hat der Begriff «Spiritualitét»
einen neuen Klang bekommen (1). Zuvor hatte er den Beige-
schmack von weltfremd, unwirklich, kirchlich-eng. Doch dann
ergab sich eine Wende im gesamten Denken. Die kritische Jugend
hat es signalisiert: die Werte eines materiellen Lebensgefiihls ent-
sprechen nicht den wahren Bediirfnissen und losen vor allem
auch nicht die Probleme der Menschheit (2). Ein Suchen begann.
Es hélt bis heute an. Und bei diesem Suchen begannen viele neu
nach der Religion zu fragen - nicht zunédchst nach den bekannten
Formen der Konfessionen, sondern nach Religion tiberhaupt.
Das begann schon im Umfeld der Hippy-Bewegung. Es entstand
der Wunsch, das Bewusstsein zu erweitern, um zu Wirklichkeiten
vorzudringen, die durch die rationale Vernunft nicht erreicht
werden. Die Welt des Fiihlens und der Intuition interessierte. Da
gibt es offensichtlich Bereiche der Seele, die mit unseren Begrif-
fen nicht erschlossen werden konnen. Sie zu erkunden machten
sich viele auf (3).

Da in unseren Konfessionen eine rationalisierende Theologie die
mystischen Elemente zuriickgedrangt hatte, wandten sich viele
Suchende zunichst asiatischen Mustern von Religiositit zu, die
durch ihre Vorherrschaft fiir geistliche Techniken und ihre offe-
nen Inhalte Auskunft zu geben versprachen tiber das, was man
suchte. Doch im Rahmen dieses Denkens wurde nun jede Reli-
gion interessant (4). Und einige begannen, nach den Mytholo-
gien und Sprachformen des Religiosen zu fragen.

Was noch als befreiendes Stichwort der fiinfziger Jahre herrschte,
das Wort von der Entmythologisierung, ist nun nicht mehr der
Weisheit letzter Satz(5). Denn allenthalben versuchten Men-
schen herauszubringen, was in den verschiedenen Mythen der Re-

72

Prof. Dr. Ludwig Modl: «Frither habe ich fiir Euch gearbeitet, heute bete
ich fiir Euch.»

ligionen und der Jahrhunderte an tieferen Erfahrungen zum Aus-
druck kommt (6) und was vor allem durch sie von jenen Wirklich-
keiten zur Sprache gelangt, tiber die unsere Begriffe keine Aus-
kunft mehr geben. Die grossere Wirklichkeit interessierte, und
zwar nicht nur deswegen, um von ihr zu wissen, sondern um aus
ihr heraus das Leben giiltig gestalten zu konnen.

So interessiert also Religion nicht so sehr als soziale Grosse, son-
derninwiefern sie spirituell ist, dass heist, die Seele des Menschen
bewegt und Wirklichkeitsanteile des Inneren zum Schwingen
bringt. So erweitert sie das Denken und Fiihlen und er6ffnet da-
mit neue Moglichkeiten, das Leben zu meistern. (Und darin zeigt
sich, dass diese Geistesbewegung durchaus ein Kind der Sakulari-
sationist; denn es geht ihr nicht zunéchst um jenseitige Wirklich-
keiten, sondern um die Frage, inwieweit unsere diesseitige Wirk-

Schweizer Heimwesen 11/90



lichkeit Bereiche kennt, die in sich Jenseitiges enthalten.) Die spi-
rituelle Erkenntnis aber sollte uns befahigen, den Horizont unse-
res Daseins auszuloten und so grosse Zusammenhénge zu erfiih-
len und in neuer Weise zu verwirklichen. Religion ist also als Spi-
ritualitiit, als Seelenanteil und als Ausgreifen des eigenen Lebens
in grossere Daseinsbereiche hinein neu interessant geworden.

Dabei gibt es eine Tendenz zum Synkretismus, zum Auswédhlen
und neu Zusammenstellen von Gedanken, Ideen und Praktiken.
In diesem Zusammenhang ist nun auch die Religion in unserer ei-
genen Tradition wieder in den Blick gekommen, in der unsere
Kultur, unser Denken und Fiihlen griindet. Und an sie stellt man
die Frage: Welche spirituellen Elemente sind noch wirksam und
welche Traditionen geben Auskunft iiber die erweiterte Wirklich-
keit ? Welche Methoden der Frommigkeit fithren zu einer Mystik,
die den Menschen erkennen ldsst, dass er nicht nur geboren ist,
um zu sterben, sondern dass er noch im Sterben zum Leben
kommt?

Gegen alle Versuche, synkretistisch und eklektisch religiose Ele-
mente fiir eine Lebenspraxis nutzbar zu machen, stehen in allen
Religionen (auch bei uns) sogenannte fundamentalistische Bewe-
gungen auf, die die eigene Religion als die einzige und unver-
mischbare ansehen und fiir sie kimpfen. Doch auch diesen Bewe-
gungen ist es eigen, dass sie - trotz ihrer politischen Aktivitdten —
die spirituellen Elemente stark betonen (7). Religion als spirituel-
le Lebenspraxis steht in unserem Jahrzehnt im Interessefeld vie-
ler.

Und damit kommt zwangsldufig die Frage ins Visier, was denn
die Spiritualitit beitragen kann, um das menschliche Leben qua-
litativ zu stiitzen.

Dennim gleichen Zeitraum, in dem Spiritualitit neu ins Bewusst-
sein riickte, hat sich auch der Begriff «Lebensqualitit» eingebiir-
gert. Er war plotzlich in vieler Munde. Wer ihn zuerst gepragt hat,
weiss ich nicht. Doch dieser Begriff peilte, wenn ich recht sehe,
dhnliches an wie der Begriff Spiritualitét.

Das Leitstreben nach technischen Dingen, wie es nach dem Zwei-
ten Weltkrieg allgemein herrschte, wurde abgelost von dem
Wunsch, menschliche Werte neu zu finden. Es ging ins allgemei-
ne Bewusstsein ein, dass es noch keinen besonderen Wert dar-
stellt, einen Kiihlschrank zu haben oder mit einem Auto zu fah-
ren. Der Besitz von Dingen und Techniken, so erkannten viele,
muss im Zusammenhang mit dem Leben der Leute stehen und
muss diesem Leben in seinen Qualitédten forderlich sein. Es darf
nicht alles nur praktisch funktionieren, sondern muss die Ten-
denz haben, das Menschliche zu fordern, das heisst die Beziehun-
gen, die Befreiung aus Zwiangen, die Erweiterung des Daseinsge-
fiihls.

So hat im Umfeld dieses neuen Denkens auch die Altenarbeit —
freilich mitgetragen durch viele Erkenntnisse der Gerontologie —
andere Fragen ins Zentrum gestellt. Man begann, das Alter des
Menschen anders einzuschdtzen. Zuvor waren die Konzepte —
nach meiner Kenntnis — noch geprigt von jener Haltung, die
meinte: das Alter ist gezeichnet von Defiziten. Dabei war der
Mensch gemessen am «Homo faber», am arbeitenden Men-
schen. Und die Generation der damals Alten hatte diesen Maf-
stab mit seiner Wertung selbst mitgepréigt. Um so schlimmer war
es fiir sie, nicht mehr im Arbeitsprozess eingegliedert zu sein.
Und mancher fiihlte sich unniitz, auch wenn ihm gesagt wurde:
«Du hast einen ruhigen Lebensabend verdient!» (8) So miihten
sich viele, den alten Menschen ein sorgenfreies, angenehmes Le-
ben zu ermoglichen. Sie sollten den Mangel an Leistung, an Be-
weglichkeit, an Genussfihigkeit und an Aktivitit so wenig wie
moglich spiiren. Deshalb wollte man ihnen Raume schaffen, in

denen sie sich wohl fithlen konnten. Bequem sollte alles sein, sau-
ber und hygienisch, alle wichtigen Orte sollten auf kurzem Weg
erreicht werden konnen. Dazu gehort noch eine harmonische Be-
treuung, ein bekommliches und gesundes Essen und eine ortsna-
he medizinische Betreuung. Die Defizienzen sollten ausgeglichen
sein duch technische Hilfen, durch das Personal und durch opti-
male Wohnbedingungen in gesunder Luft und ruhiger Lage (9).

Dieses Konzept hat man abgewandelt beziehungsweise erweitert,
seit der Begriff von der Lebensqualitdt im Raume steht. Was
macht die Qualitat fiir das Leben eines betagten Menschen aus?

Da steht nun als Leitidee die Erkenntnis: Das Altsein ist nicht ein
Mangel an Jungsein, sondern ein eigener Abschnitt des Lebens
mit eigenen Werten. Der alte Mensch steht zwar — meist - nicht im
aktiven Arbeitsprozess (wie ja auch der junge nicht), aber er ist
trotzdem ein volles Glied der Gesellschaft. Er gehort dazu. So
darfer nicht abgeschoben werden in ein Reservat, sondern nimmt
soam Leben teil, wie es seine Moglichkeiten zulassen. Er gestaltet
aktiv mit, wo er mitgestalten kann. Hilfe wird ihm nur subsididr
angeboten.

Die verschiedenen Typen von Wohneinrichtungen - Altenwohn-
anlage, Altersheim, Pflegeheim - in ihrer organisatorischen Zu-
ordnung sind Friichte dieser Uberzeugung. Ebenso sind die Akti-
vierungsgemeinschaften und die Altenorganisationen Konse-
quenzen aus diesem Ansatz.

Um zu bestimmen, was Lebensqualitédt im Alter ausmacht, setzt
man also an bei der Uberzeugung: das Altsein ist eine Stufe
menschlichen Lebens, die nicht in Isolation und defizitiren Le-
benspraktiken zu erleiden ist. Vielmehr gehort es in die Biogra-
phie eines Menschen und muss im sozialen Gefiige seinen ange-
messenen Platz finden (10). Aus diesem Nachdenken tiber die Le-
bensqualitdat im Alter sind dann auch Planungsgrundsitze und
Entwiirfe zum Bau erstellt worden, die als leitende Gesichtspunk-
te festhalten: soziale Integriertheit, Moglichkeit zu angemessener
Aktivitat, Wohlbefinden und Nihe subsididrer Unterstiitzun-

gen (11).

Spétestens hier wird klar, dass solche Vorstellungen von Lebens-
qualitédt nicht mehr ldnger umhin konnen, auch jenen weiteren
Gesichtspunkt zu bedenken, den das Stichwort von der Spiritua-
litat einbringt. Die Frage lautet: Was kann Spiritualitét beitra-
gen, um die Lebensqualtitét fiir betagte Menschen im Altenheim
zu fordern?

II. Spirituelle Hilfen fiir Altersprobleme

Es gibt ein Vorurteil, das besagt, alte Menschen seien frommer als
junge. Das stimmt nicht. Wer im Laufe seiner Biographie nicht zu
religiosen Erkenntnissen gefunden hat, erlangt sie meist auch im
Alter nicht. Eine frith gefundene Frommigkeit hingegen ver-
starkt sich oft im Alter (12). Trotzdem bestimmen den Lebensab-
schnitt «Alter» viele Besonderheiten, die durch eine religiose
Deutung leichter verkraftbar und sinnvoller lebbar erscheinen.
Ein Miihen um eine spirituelle Praxis konnte also beitragen, dass
ein betagter Mensch sein Leben als qualitativ wertvoller erlebt.
Welche Erfahrungen betagter Menschen im Alters- oder Pflege-
heim rufen geradezu nach religioser Hilfe?

Ich meine, vornehmlich drei Erlebnisfelder stossen in Zonen der
Seele, die bei religioser Deutung dem ganzen eine andere Qualitit
geben: der Bruch in der Biographie, die Beschwerden des Alters
und die Néhe des Todes.

73



1. Bruch in der Biographie

Wer ins Altersheim gezogen ist, hat — gezwungen oder freiwillig -
einen Schritt aus seinem fritheren Leben heraus getan, mogen
noch so viele Verbindungen geblieben sein. Er hat seinen Beruf
abgeschlossen und den Haushalt weithin aufgelost. Beruf und
Familie aber waren es, in denen er sich niitzlich wusste. Das ist
vorbei. Jetzt wird er dort nicht mehr gebraucht. Das kann bela-
sten. Es kann aber auch befreien, wenn jemand sich sagt: «Meine
Aufgabe st erfiillt. Jetzt sind andere dran. Ich habe mir eine ruhi-
ge Zeit verdient. Es ist gut so.»

Ambivalent also kann die Erfahrung sein. Abgeschoben kann
sich ein Mensch fiihlen oder im Feierabend. Beide Empfindun-
gen konnen spirituell gestiitzt werden.

Das Grundmuster solcher Stiitzen schaut immer zweifach aus:
Wird der Verlust eines Wertes erlebt, dann zeigt die Religion die
Relativitit dieses Wertes und verweist zugleich auf einen hoheren
Wert, der gerade angesichts des Verlustes gewonnen werden kann.

So ist etwa der Anfang der Bergpredigt (Mt 5, 1-12) so zu verste-
hen, dass gesagt ist: Selbst wenn ihr traurig seid und weint, selbst
wenn ihr von inneren Sehnsiichten geplagt und von dusserem
Druck beengt werdet, ihr seid dennoch selig zu preisen als die, die
ihr vor Gott seid; denn ihr geht einen Weg, der zu einem grossen
Ziel fiihrt, und als die «Armen» gehort ihr zu den Gerechten;
denn was sich als gross ausgibt, der Reichtum oder das laute
Gliick oder das ruhmvolle Sichdurchsetzen, und wofiir die mei-
sten tagaus tagein rennen, das ist unvergleichlich geringer als das,
was ihr als neue Moglichkeit eroffnet bekommt.

Jener Mensch, der seine Pension als Feierabend deutet, hat be-
reits die Vorstellung vom «Homo fabery relativiert und erkannt:
die Arbeit ist fiir den Menschen da und nicht umgekehrt. Das Ru-

Wegleitung fur
vormundschaftliche
und fursorgerische
Organe

Christoph Hafeli, lic. iur./dipl. Sozialarbeiter
Jugendsekretér des Bezirkes Dielsdorf

Fachbuch im Format A5, 128 Seiten stark, Fr. 19.—

Nachschlagewerk flr Praktiker:

Vorminder, Beistédnde und Beirate
Sozialarbeiter, kommunale Sozialdienste
Rechtsanwalte

Studierende an Schulen fiir Soziale Arbeit

Die Zusammenhéange werden mit einfachem Text
und guten grafischen Darstellungen erklart.

Verein Ziircherischer Gemeindeschreiber
und Verwaltungsbeamter VZGV

Verlag Stutz + Co. AG, 8820 Wadenswil
Tel. 01 780 08 37

74

hen ist ein menschlicher Wert. Ruhe ist geschenkt, damit der
Blick sich weiten kann.

Spirituell wird diese Erkenntnis noch verstarkt durch jene Aussa-
gen unserer Theologie, die in den Begriffen «Sabbat» oder
«Sonntag» gefasst sind und die besagen: Ich darf ruhen und
muss nicht allzeit werkeln, weil das Entscheidende schon getan
ist; denn Gott ist am Werk. Er ldsst wachsen und schenkt Kraft.
Er hat die Dinge vorgeordnet und tragt sie. So bleibt mir, Dank zu
sagen und dartiber nachzudenken, was hinter allem steht. Ich
darf die Wege nachzeichnen, darf erkennen, wie alles gelaufen
ist.

Einen religiosen Menschen im Altersheim kann also seine spiri-
tuelle Kompetenz befdhigen, dass ihm die Ruhe nicht leer und
sein Nachdenken iiber das, was gewesen ist, nicht nostalgisch-
wehmiitig aufstdsst, sondern dass er seine Biographie bearbeiten
und die freie Zeit als erfiillt erfahren darf. Er braucht dann die
wachen Stunden nicht mit dauernden neuen Erlebnissen ausfiil-
len, die elektrisch oder papieren bleiben, weil sie nichts mit dem
personlichen Erleben (frither und jetzt) zu tun haben. So mag der
Betagte zu sich sagen: «Ich darf ruhen, ich darf mit gutem Gewis-
sen tun, was mir Spass macht; denn es ist Feierabend. Die Zeit
meiner Verantwortung ist geschafft. Andere arbeiten fiir mich
mit. Sie konnen es, weil Gott sie wirken ldsst und dazu die Kraft
gibt.»

So kann ein Schuss Weisheit einen Menschen erreichen, die aus
der Erkenntnis heraus wéchst: Ich selbst stehe relativ zu meiner
Umgebung, weil ich woanders verankert bin. Die Welt eines so
fithlenden Menschen wird nicht klein werden, auch wenn sein Ra-
dius eingeschrankt wird; denn er denkt weit tiber ihn hinaus.

2. Beschwerliche Existenz

Eine weitere Erfahrung von betagten Menschen, die durch das
Zusammenleben im Alters- und Pflegeheim noch verstiarkt wer-
den kann, ist die Wahrnehmung von korperlichen oder seelischen
Ausfillen beziehungsweise Behinderungen. Kranksein und nicht
mehr so konnen, wie das frither ging - das bedriickt viele im Al-
ter.

So sagt sich mancher: «Ich muss mich fiigen und kann nur hof-
fen, dass es einigermassen gut weitergeht. Wenn ich nur anderen
nicht zur Last werde! Wenn nur mein Verstand noch zu gebrau-
chen ist!» So klein werden die Wiinsche. Und oft schwingen bei
solchen Worten resignative Untertone mit. Als qualitativ empfin-
det es dann jemand schon, wenn das Normale noch halbwegs
normal vonstatten geht. Und wichtig wird es dann, dass es keine
Treppe zu steigen gibt und der Weg kurz ist. Trost und Hoffnung
bleiben dabei oft weit zuriick. Kann ein spirituelles Moment dazu
beitragen?

Einem Christen fillt dazu etwas ein. Ich formuliere es mit katho-
lischen Untertonen. Sie konnten genauso reformiert klingen und
beim alten Menschen gleiches bewirken.

Die Stuktur der spirituellen Hilfe sieht immer gleich aus - wie
oben genannt: Aufzeigen, wie relativ die abnehmenden Werte
sind und welche Dimension die bislang nur teilweise wahrgenom-
menen Werte gerade durch das defizitdre Erleben bekommen
konnen.

Zunichst sagt unsere Religion grundsétzlich: Ein Kranker ist
nicht weniger wert als ein Gesunder. Und die Erfahrung zeigt:
oftmals hat ein Problem oder ein Mangel einen Menschen dazu
gebracht, auf ungeahnter Weise einen anderen Weg zu finden.

Schweizer Heimwesen 11/90



Wer krank oder behindert ist, darf sich also nicht minderwertig
fithlen, und er muss nicht in Passivitéit sinken, sondern kann im
Gegenteil zu einer neuen Aktivitit finden, die ihm ungeahnte
Wert-Raume eréffnet.

Einen solchen Wert kann ihm eine spirituelle Sicht seiner Be-
schwerden vermitteln, etwa wenn ihm in den Blick kommt, was
der Verfasser des Kolosserbriefes so ausdriickt: «Ich freue mich
in den Leiden, die ich fiir euch ertrage. Fiir den Leib Christi, die
Kirche, ergidnze ich in meinem irdischen Leben, was an den Lei-
den Christi noch fehlt» (Kol 1,24). In diesem Text kommt eine ur-
christliche Idee zur Sprache. Sie kniipft an beim Zentrum des spe-
zifisch Christlichen. Wir feiern es an Karfreitag und Ostern.
Doch am deutlichsten kommt es durch in den zwei Worten, die Je-
sus am Abend vor seinem Leiden gesagt hat: «fiir euch». Was
meint dies?

Ich versuche eine Deutung:

Begriindet ist der Gedanke im Geheimnis der Menschwerdung,
die besagt: Gott hat nicht an Stelle von uns Menschen gehandelt,
um die Erlosung in die Welt zu bringen, sondern der Sohn wurde
Mensch. Er hat das Menschsein in einer Weise gelebt, dass da-
durch der Kontakt mit dem Goéttlichen hergestellt werden konnte.

Menschwerdung war notig, damit nicht fiir die Menschheit etwas
geleistet wurde, sondern damit in der Menschheit etwas geschah.
Der Mensch ist deshalb nicht das Objekt gottlichen Handelns,
sondern er wird zum Subjekt des Handelns. So ist Jesu Men-
schenleben nicht einfach nur ein «als ob», sondern es bewirkt
eine Realitdt. Sein Sterben ist nicht nur ein Untergehen, um auf-
gelost zu werden, sondern es ist ein Akt seines Menschseins und
als solcher die Weise, Menschliches mit dem Gottlichen zu ver-
binden. Sein Leben und sein Absterben sind also eine Aktivitét.
Im Sterben bleibt Jesus nicht passiv. Er denkt und betet seinen
Zustand auf den Vater-Gott hin und erleidet so das Sterben als
eine Weise der Hingabe, des aktiven Sichhinwendens. Absterben
wird zum Zeichen, das die Bereitschaft kundtut: Ich will ganz of-
fen sein fiir dich. Diese Haltung nannte man Opfer. Indem sich
Jesus ganz offen gehalten hat fiir den Vater-Gott, wusste er sich
auch solidarisch mit den anderen Menschen, so dass er ihnen zu-
sichern konnte: Ich trete nicht allein hin an das Tor des Ewigen.
Ich sterbe nicht fiir mich allein dorthinein. Sondern so wie mein
Leben, so sei auch mein leidvolles Sterben eine Solidarisierung
mit euch. Mein Leben wird «fiir euch» hingegeben. Mein Blut
wird «fiir.euch» vergossen.

So wie Gott nicht unabhidngig von dem Menschen fiir ihn etwas
leisten wollte, sondern den Sohn sandte, damit er als Mensch in-
mitten der Menschheit das vollbringe, was Aufgabe des Men-
schen immer gewesen sei und ist, so handelt dieser Sohn nicht an-
stelle der anderen Menschen, sondern in Verbindung mit ihnen,
also nicht unabhéngig von ihnen und nicht ohne Wirkung auf'sie.

In diesem Zusammenhang wird das Wort des Kolosserbriefes ver-
stehbar. Meine Leiden sollen ergédnzen, was noch erginzungsfi-
hig ist an dem, was Christus mit uns und fiir uns zu tun gedachte.
Und somit konnen die Beschwerden eines so fithlenden und den-
kenden Menschen zu einem Symbol und Ausdruck der Hinwen-
dung zu Gott und der Solidaritit mit den anderen werden.

Das klingt dann in sehr einfacher Sprache etwa so, wenn eine be-
tagte Frau sagt: «Ich opfere meine Leiden fiir euch auf.» Oder:
«Ich bete fiir euch. Frither habe ich fiir euch gearbeitet. Jetzt
miisst ihr fiir mich arbeiten. Aber ich bete fiir euch!»

Ein Mensch, der in diesen Zusammenhéngen fiihlt und denkt,
der wird getrostet, und dessen Leid wird zu einem Symbol, ja ge-

radezu zu einer Methode der Solidarisierung und der Kommuni-
kation. Die Beschwerden isolieren ihn nicht, sondern verbinden
ihn geistig mit all jenen, denen er sich verbunden weiss. Sie wer-
den zu Zeichen fiir Hingabe und fiir die innere Bereitschaft, sich
mit dem Absoluten zu vereinen und die Einheit zu den Menschen
hin zum Ausdruck zu bringen.

Noch ein weiteres ergibt sich fiir einen spirituellen Menschen aus
diesem Grundgefiihl: Er muss sich nicht gedemiitigt vorkom-
men, wenn er sich selbst nicht mehr versorgen kann, sondern die
Pflege anderer braucht. Es ist nicht mehr erniedrigend, gepflegt
zu werden. Er ist ja nicht vollig unaktiv. Was er noch leisten kann,
das tut er. Dort aber, wo er nicht mehr kann, bleibt er nicht passiv.
Er leidet solidarisch, er tut etwas fiir die anderen, indem er nichts
mehr tun kann. Er ist nicht ein Gedemiitigter, sondern ein Be-
schenkter. Und indem er empféngt, bleibt er doch ein Gebender.

3. Die Néhe der Todeserfahrung

Eine dritte Erfahrung, die Menschen im Alten- und Behinderten-
heim vermehrt machen miissen, ist die Ndhe des Todes. Nicht
dass sie grundsétzlich anders als die tibrigen Menschen in unserer
Zeit das Phanomen Tod betrachten. Auch sie neigen dazu, ihn zu
verdrangen, zur Tagesordnung iiberzugehen und nicht viel dar-
iiber zureden, den eigenen Tod als ein irgendwann in weiter Ferne
sich ereignendes Phdnomen zu betrachten. Auch sie, die Alten,
haben mehr Angst vor einem beschwerlichen Verfall des Lebens
als vor dem Tod selbst (13). Auch sie wiirden am liebsten ver-
dampfen und sich unbemerkt aus der Welt hinwegschleichen, nie-
manden aufregen und niemanden mehr durch Grabpflege oder
dhnlichem belastend. Die Einstellung zum Tod unterscheidet sich
bei den meisten Alten also nicht von jener jiingerer Menschen.
Auch sie kennen heutzutage kaum eine « Ars moriendi», wie wir
sie zu anderen Zeiten der Frommigkeitsgeschichte kannten (14).
Auch fiir sie ist der Tod allemal tiberraschend und ein nicht ver-
stehbares Phdnomen.

Und doch erfahren die Menschen im Alters- und Pflegeheim den
Tod noch in anderer Weise; denn viele von denen, mit denen sie
gelebt, geredet, gelacht und gestritten haben, sind nicht mehr da.
Immer wieder verschwindet einer. Die Todesanzeigen in der Zei-
tung werden tédglich zu einer interessanten Lektiire, die freilich
mancher Alte fast verstohlen anschaut. Wer ist jetzt wieder dran?
Der und die! Wieder einer weniger aus unserem Kreis. Der Tod
wird so zu einem Beziehungsproblem. Er wird zur Erfahrung: Ich
werde immer isolierter, ich werde immer einsamer. Nun wird
durch die allgemeine Tabuisierung der Trauerprozesse allen trau-
ernden Menschen wenig Hilfe geboten. Sie diirfen ihre Trauer
nicht zeigen, es sei denn in Grabpflege und privatesten Gespra-
chen. Damit ist es erschwert, dass die Trauer in Normalleben um-
gefiihrt werden kann und sich zu dem Verstorbenen eine neue Be-
ziehung aufbauen lisst; denn dazu muss man iiber ihn erzdhlen
konnen, dazu verhilft der Ritus des Gedenkens, dazu verhilft das
Beten fiir die Verstorbenen, dazu helfen die erlaubten und ange-
sprochenen Gedenktage, dazu helfen Erinnerungssymbole und
Bilder, dazu helfen Rituale. Wer einem alten Menschen hilft, sei-
ne Trauer zu meistern und die abnehmenden Beziehungen zu ver-
kraften, der trigt bei zur qualitativen Gestaltung seiner Tage.
Hier konnte die Spiritualitit einen Betrag leisten. Sie relativiert
sowohl die Erfahrung der zunehmenden Isolation und der abster-
benden Beziehungen als auch des eigenen Absterbens durch eine
«Ars moriendi», eine Kunst, Sterben einzuiiben und das Abster-
ben als eine Form von Lebensgewinn zu entdecken — weil Gott da-
hinter steht. Diese Kunst vermittelt wieder ein Element jener
Weisheit, die frithere Zeiten reifen Menschen (nicht nur alten) zu-
gesprochen hat.

75



SIC Beckenspililautomaten:
fur jeden Bedarf das richtige Modell

Modell SM20 mit automatischer Schiebettire Modell SM15 mit manueller Klapptire

Standmodell SM20 SM20 Ellbogenstart Wandmodell SM15 SM15 Klappdeckel

30 J h Als Ergénzung zu der be-
a re wahrten SIC SM20 Modell-
reihe  mit automatischer

EﬂtWiCkIung Schiebetiire wurden die SIC

SM15 Beckenspllautomaten
mit manuell zu bedienendem
aus Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
Erfah rung wurden vom SIC SM20 tber-
nommen. Damit ist die gleich

hohe Qualitat und Zuverlas-

Spitaleinrichtungen sigkeit gewahrleistet.
Equipement hospitalier Ob wandhangend, freiste-
Hospital equipment hend oder untertisch mon-

tiert: jetzt gibt es den passen-
SIC AG den SIC Beckensptilautoma-
CH-4020 Basel, Postfach ten.

Wartenbergstrasse 15
Telefon 061-311 97 84
Telefax 061 311 97 42




Drei Erfahrungen habe ich angesprochen, die betagte Menschen
im Alters- und Pflegeheim in besonderer Weise erleben mogen.
Dazu kommt noch die Ndhe zu vielen anderen Alten. Das befreit
zwar manchen aus Isolierung, erzeugt aber auch Spannungen. In
jedem Fall verstarken sich dadurch die Probleme und iibertragen
sich auch auf das Personal im Hause; denn die Arbeit mag noch
so sehr ablenken und die Distanz nach Dienstschluss als befreien-
de Entlastung empfunden werden, die Probleme der alten Leute
fordern die menschlichen Gefiihle von Pflegerinnen und Pfle-
gern heraus, so dass sie nicht auf Dauer fliehen kénnen vor den
Fragen nach Biographiebewiltigung, Defizit und Tod. Sie sind
immer wieder direkt konfrontiert. Und die Frage heisst: Kann
auch ihnen eine Spiritualitédt helfen, das zu bewdltigen, was be-
wiltigt werden muss? Noch eine weitere Frage steht im Raum:
Kann die bauliche Gestalt eines Alters- und Pflegeheimes etwas
dazu beitragen, dass spirituelle Hilfen dadurch gefordert wer-
den? Ich mochte dazu ein paar Gedanken versuchen.

ITI. Bauplanung und Spiritualitat
im Altersheim

Lassen Sie mich beginnen mit einem Blick in die Geschichte unse-
rer Institution. Die Heilig-Geist-Spitdler des Hochmittelalters,
die zu einem Gutteil die Funktion von Pflege- und Altersheimen
fiir Arme hatten, waren in ihrer Planung oftmals von spirituellen
Ideen geprigt. Von den Beispielen, die ich kenne, zeigt dies das
Stift in Libeck am deutlichsten. Wer das Heim durch das grosse
Westportal betritt, steht unvermittelt in einem Kirchenraum. Er
hat zwei Joche und zu den Seiten zwei Schiffe, so dass der Ein-
druck eines quergestellten Raumes entsteht. Das Laienschiff
einer Kirche ist hier zugleich die Eingangshalle des Heimes. Ge-
geniiber dem Eingang steht ein Lettner. Fiinf Sdulen tragen seine
Galerie. Der Lettner trennte damals den Laienraum vom Presby-
terium, dem Allerheiligsten. Unter dem Lettner fithren zwei Tii-
ren in diesen Raum des Allerheiligsten. Und dieser besteht aus
dem grossen Wohnraum der Alten und Kranken (15). Das ist eine
gewaltige Symbolik - von den Menschen damals verstanden: von
den Kranken als Trost, von den Pflegern als Motiv; denn nach der
damaligen Theologie war klar: Im Altarraum erneuert sich un-
blutig das Opfer Christi. Und der vornehmste Dienst ist es, hier
mitzuwirken. Damit ist mitgesagt: Was hier an Pflege geschieht,
ist Gottesdienst, vornehmster Gottesdienst im Zentrum des Hei-
ligtums. Und jene, die da leiden, haben etwas gemeinsam mit den
Leiden Christi. Sie sind beteiligt an dem Werk der Erlosung, das
Christus vollzieht.

Ein spirituelles Konzept findet also hier in der Bauplanung eine
umwerfende Symbolik.

Wir konnen das natiirlich heute nicht anndhernd nachahmen,
dasist wohl allen klar. Aber es ist doch zu fragen: Kénnte es auch
fiir unsere Bauten Elemente einer Symbolik geben, die den Insas-
sen eines Hauses Trost und dem Personal Motivation vermitteln?

Ich mochte ein paar Anregungen versuchen.

1. Gestaltung geistlicher Orte

Der Glaube ist eine Sache des Herzens und braucht deshalb keine
ausgeprdgten Symbole in Stein. Das mag grundsatzlich richtig
sein. Aber gleichzeitig gilt auch: Jede Uberzeugung und jede Spi-
ritualitét driickt sich in Zeit und Raum aus. Und die geprigten
Zeiten und Rdume wirken wieder zuriick auf die Spiritualitdt und
stlitzen sie. Das ist zu bedenken, wenn man Gottesdienstraume in

unseren Altersheimen schafft. Wir konnen heute wohl kaum fiir
jede Konfession der Insassen einen eigenen Raum bauen. Viel-
leicht ist das auch gar nicht sinnvoll, da die Menschen ja als Ge-
meinschaft zusammenleben und alle anderen Gemeinschaftsriu-
me zusammen benutzen. Trotzdem ist ihre christliche Glaubens-
form unterschiedlich gewachsen, so dass sie eine unterschiedliche
Spiritualitdt haben. Deshalb gebe ich zu tiberlegen: Wire es nicht
sinnvoll, ein Simultaneum zu errichten, also einen Raum fiir bei-
de (oder drei) Konfessionen (16). Dieser miisste aber, wie ich mei-
ne, so gestaltet sein, dass jede Konfession einen Teil des Raumes
mit der ihr vertrauten Symbolik hat. Das konnte konkret so aus-
sehen: In einem Heim, in dem die Mehrzahl der Bewohner refor-
miert sind, baut man eine reformierte Kirche mit einer «katholi-
schen» Kapellenecke, in welcher ein Altar und ein Tabernakel
steht. Hingegen wiirde in einem Heim mit iiberwiegend katholi-
schen Insassen die katholische Kirche eine reformierte Kapellen-
nische einbinden, in der das Evangelienpult dominiert. Die jewei-
ligen Gottesdienste miissten dann auf diese Zentren gerichtet
sein.

Auf diese Weise konnte die Wirklichkeit des Zusammenlebens
und die in der Biographie erfolgte unterschiedliche geistliche So-
zialisation angemessen ausgedriickt werden. Und jeder im Haus
hétte in seinem Wohn- und Lebensbereich ein Symbol seiner spi-
rituellen Heimat. Deshalb scheint es mir fiir den Fall, dass in
einem Haus kein eigener Kirchenraum geschaffen werden kann,
wichtig, in dem fiir die Gottesdienste bentiitzten Mehrzweckraum
wenigstens andeutungsweise Symbole anzubringen, die Erinne-
rungspunkte und damit Ansétze fiir ein spirituelles Heimatge-
fiihl geben.

Das gilt freilich nicht nur fiir den Raum des Gottesdienstes. Auch
andere Orte konnen Symbole spiritueller Erinnerung aus-
driicken. Denken Sie an das Beispiel von dem mittelalterlichen
Radfenster in der Kapelle Saint Gabriel vor Arles, das uns Ofto
Schdrli gezeigt hat. Das Fenster ist so konstruiert, dass die am
Abend untergehende Sonne auf der gegeniiberliegenden Wand
ein aufgehendes Licht projeziert (17). Ein Mensch, dem dies zum
Symbol fiir Auferstehung und Hoffnung geworden ist, wird im-
mer wieder an einen solchen Ort kommen, um sich trosten und
bestirken zu lassen. Haben wir in unseren Hédusern solche Orte?
Oder konnte da nicht auch die Gartenlandschaft um ein Heim
herum «Wallfahrtspunkte» haben, zu denen Betagte hingehen,
um wieder neu bestédrkt zu werden?

In diese Richtung miissen wir wohl auch denken, wenn wir fiir die
zweite dominante Erfahrung der Menschen im Altersheim, die
Beschwerlichkeit, spirituelle Hilfen anbieten wollen, die sich
raumlich ausdriicken.

2. Religiése Symbole

Seit dem Spatmittelalter gibt es eine Trostkunst. Sie war ein Me-
dium, Leiden bewéltigen zu helfen. Es wurden dabei diese Leiden
direkt dargestellt anhand von Beispielen dhnlich leidender Men-
schen, wie wir sie in der Bibel oder in Heiligenleben finden; und
diese Darstellungen haben Deutungen enthalten (18). So war zum
Beispiel ein Isenheimer Altar in seiner expressiven Uberzeich-
nung und seiner Kombination theologischer Themen den Pest-
kranken, in deren Krankenraum er stand, zum geistlichen Trost
gegeben. Bekanntlich trostet ja nicht das Verschweigen oder Ver-
drangen einer leidvollen Wirklichkeit, sondern das Ansprechen,
verbunden mit dem Aufzeigen einer Hoffnung oder eines Auswe-
ges.

Das Problem fiir uns freilich ist es, dass wir auf diesem Gebiet der
heutigen religiosen Kunst weiterhin Fehlanzeige haben, bezie-

77



hungsweise, dass wir sie zum Dekor haben verkommen lassen,
zum nichtssagenden Zierrat. Auch verhindern unsere Sehge-
wohnheiten, dass wir religiose Aussagen in manchem Werk nicht
erkennen - nicht bei alter Kunst und auch nicht bei neuer.

In der reformierten Tradition sind solche Zeichen beschrankt auf
das Kreuz-Bild, auf Farben und akustische Wort- und Klangbil-
der; in der katholischen Tradition wurden die vielen vorhande-
nen Bilder zu Hiilsen und unverstandenem Dekor. Gemeinsam
miissen wir uns neu miihen um die Sprache einer nonverbalen
Trostkunst, die erfahrene Beschwerden und Seelenrisse darzu-
stellen vermag und sie mit Deutehilfen versieht. Alten Menschen
konnte eine solche Kunst helfen zur Bewéltigung der Leiderfah-
rung (19).

Damit ist freilich das Thema Kunst im Altersheim und ihre Funk-
tion als Beitrag zur Lebensqualitdt angesprochen, das ich nicht
ausfiihren kann.

3. Zur Nihe des Todes

Der dritte oben angesprochene Erfahrungsbereich, die Néahe des
Todes, kann nicht nur auf der Ebene menschlicher und fachlicher
Trauerbegleitung allein gelost werden. Ich meine, dass man sich
hier auch bei der Planung Gedanken machen muss: Wo bewahren
wir die Verstorbenen auf, bis sie abgeholt werden? Wo und wie
verabschieden wir sie?

Ich halte es fiir problematisch, wenn ein Toter die Nacht iiber im
Keller deponiert und dann heimlich durch den Lieferantenein-
gang abtransportiert wird (20). Ich meine, man miisste den Heim-
bewohnern eine Chance geben, sich von ihm zu verabschieden,
um sprechend beziehungsweise betend das Faktum seines Fehlens
zu verarbeiten. Die Hinterbliebenen miissen zu ihm ja eine neue
Beziehung aufbauen, um sich nicht verlassen vorzukommen.
Und die spirituelle Sicht des Phanomens Tod lédsst sich aus-
driicken in der Weise, wie man mit einem Toten umgeht, welche
Riten man ihm angedeihen l4sst, wo man ihn aufbewahrt und wie
man den Ort seines Grabes pflegt. Vielen Heimbewohnern bleibt
janicht der Trost des Grabpflegens. Also miissen Geddchtnistage
und Geddchtnisorte geschaffen werden, an denen ein Erinnern
moglich ist. Das kann reichen vom Bild im Zimmer bis zu einem
Gedéchtnisort, an dem die Namen der Toten festgehalten sind.

Freilich gilt hier das gleiche wie bei allen anderen spirituellen Ele-
menten: sie sind vornehmlich geistig zu gestalten und lassen sich
nur bedingt in rdumliche und materielle Formen umsetzen, zu-
mal uns - anders als im Mittelalter - eine einheitlich verstandliche
Bildsprache fehlt. Trotzdem sollten wir uns Gedanken machen,
ob wir nicht das eine oder andere Element einer solchen Symbo-
lik in unsere Planungen einbeziehen. Dadurch konnte die Quali-
tit des Lebens im Altersheim fiir Betagte und auch fiir das Perso-
nal um Nuancen verbessert werden.

Sie in diese Richtung anzuregen, war der Sinn meiner Worte.

Anmerkungen

1 Vel. A. Schilson, Christliche Spiritualitidt im Zeichen der Mystago-
gie, in: ders. (Hrg.) Gottes Weisheit im Mysterium. Vergessene Wege
christlicher Spiritualitdt, Mainz 1989, 17-23.

2 Vel. W. Hollstein, Der Untergrund, Neuwied/Berlin 1969, 20-24.
ebd. 64-80.

4 Vgl. R. Hummel, Neue Religiositdt und New Age, in: A. Schilson,
a.a.0. 61-67.

5 Vgl J. Blank, Die iiberforderte Rationalitdt: Zur Aktualitdt des My-
thos, in: Kairos. Zeitschrift fiir Religionswissenschaft und Theologie
24. Jhrg. (1987), 29-42.

78

6. Vgl. H. Hiibner, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985; R. Schle-
sier (Hrg.), Faszination des Mythos: Studien zur antiken und moder-
nen Interpretation, Basel/Frankfurt a. M. 1988; R. Panikar, Riick-
kehr zum Mythos, Frankfurt 1988.

7 Beschreibungen und Analysen des Phdnomens unter psychologi-
schen, soziologischen, politischen und theologischen Gesichtspunk-
ten in: Th. Meyer, Fundamentalismus. Aufstand gegen die Moderne,
Reinbeck 1989; ders. (Hrg.), Fundamentalismus in der modernen
Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1989; J. Niewiadomski (Hrg.), Eindeu-
tige Antworten? Fundamentalistische Versuchung in Religion und
Gesellschaft (2. Aufl.), Taur 1988.

8 Sostellt etwa 1951 G. Vettiger fest, sie habe bei jenen alten Menschen
im Heim, die sie befragte, «eine eigentliche positive Einstellung zum
Alter . . . nur in den seltensten Fillen gefunden». G. Vettiger, A. Jaf-
fé, A. Vogt, Alte Menschen im Altersheim, Soziologische, psycholo-
gische und medizinische Studien im Altersheim der Stadt Basel, Ba-
sel 1951, 88; Vornehmlich das «Fremdbild» machte das Alter zu
einem «sozialen Schicksal» (H. Thomae), das heisst, selbst dort, wo
ein alter Mensch noch hétte Aktivitdten einbringen konnen, wurde er
aufgrund der Defizitbestimmung von aussen zu Inaktivitit veran-
lasst. Vgl. zum Beispiel U. Lehr, Alterwerden - psychologisch gese-
hen, in: K. F. Becker, Alter - doch dabei. Ruhestand in der Leistungs-
gesellschaft — zwischen Krise und Mdoglichkeit, Stuttgart/Gottingen
1972, 19 1.

9 Allerdings zeigt G. Vettiger, dass bereits zu Anfang der fiinfziger Jah-
re «das Gefiihl des Versorgtseins, der Pflege und einer(r) wohnlichen
Wiérme» durchaus sich nicht allein vom Defizitgedanken her auf-
recht erhalten ldsst. So tendierten damals progressive Vordenker
schon in die nachfolgende Richtung. Vgl. a.a.0 66 f.

10 Vgl. E. M. Dennebaum, Soziale Altenarbeit - Bedeutung und Anfor-
derung, in: Caritas. Zeitschrift fiir Caritasarbeit und Caritaswissen-
schaft 82. Jhrg. (1981), 151-158; H. Reimann/H. Reimann (Hrgg.),
Das Alter. Einfithrung in die Gerontologie, Stuttgart (2. Aufl.) 1983,
17-21 (dort Literaturangaben).

11 Vgl. zum Beispiel Wohnen im Alter. Erarbeitung von Planungs-
grundsédtzen und Entwurf (Universitdt Hannover), in: Architekt +
Wettbewerb 128 (Dez. 1986), 92 f.

12 Wenn tatsdchlich im kirchlichen Alltag die alten Menschen weit mehr
aktiv sind als die jungen, dann hédngt das Wohl mit der Biographie
und nicht mit einer konstitutiveren Frommigkeit zusammen. Vgl. F.
K. Becker und andere, Kirche und éltere Generation, Stuttgart 1978,
SS.

13 Vgl. H. Schilling, Alter/Alterwerden, in: Ch. Schiitz (Hrg.), Prakti-
sches Lexikon der Spiritualitdt, Freiburg 1989, 69-71.

14 Vgl. G. Greshake, Ars moriendi, in: ebd. 69-71.

15 Vgl. E. Enns und andere, Liibeck. Ein Fiihrer durch die Bau- und
Kunstdenkmaler der Hansestadt, Liibeck (11. Aufl.) 1984, 90-96.

16 Die Handreichung «Pastorale Hilfe fiir die Betagtenarbeit», erarbei-
tet vom diézesanen Seelsorgerat und herausgegeben von der Pasto-
ralstelle des Bistums Basel 1977 schreibt: «In Altersheimen und Al-
tensiedlungen sind Gottesdienstrdume einzurichten, die beiden Kon-
fessionen dienen kénnen» (S.10).

17 Vgl. O. Schérli, Der Einbruch der Zeit in der Architektur. Gewinn der
4. Dimension, in: Beitrdge zur integralen Weltsicht, Hrg. von der In-
ternationalen Jean Gebser Gesellschaft Schaffhausen, Schaffhau-
sen:o.J;, 38.

18 Dabhinter stand wohl der von Aristoteles und Augustinus her kom-
mende Denkansatz: Aristoteles bestimmt die Kunst als Nachah-
mung (Mimesis) einer Praxis, die durch Mitleid und Furcht eine Rei-
nigung der Gefiihle bewirkt (vgl. Poetik 1449 b); Augustinus sucht
die Wahrheit des Schonen auch angesichts des Hasslichen (De civita-
te Dei XVI, 8). Damit bot sich an, durch eine Mitleid und Furcht erre-
gende Darstellung der hésslich-leidvollen Plagen eine reinigende Er-
kenntnis zu gewinnen, welche die versichernde Zusage eines gottli-
chen Handelns in Aussicht stellt. Durch die Grausamkeit hindurch
bricht das neue Handeln Gottes hervor wie ein junger Trieb durch die
Erdkruste.

19 Eswire zu untersuchen, ob nicht viele der sog. modernen Kunstrich-
tungen Katharsis-Elemente in sich bergen, auch wenn ihnen nur eine
verfremdete Mimesis zugrundeliegt, die die Seelenbriiche des Kiinst-
lers darstellt. Die Motivation zu schaffen und kreativ zu ordnen setzt
eine Hoffnung auf die grundsétzliche Ordnungsmoglichkeit voraus,
die Leben urspriinglich bewegt (Nietzsche) und im Sinne Adornos ein
Handeln darstellt, das in aller Negativitat die Sehnsucht nach einer
anderen Wirklichkeit wachhalt.

20 Zum neuen Trend absoluter Todesverdringung vgl. H. Albrecht, Der
trivialisierte Tod. Bestattung im nachbiirgerlichen Zeitalter, in:
Theologia Practica 24. Jhrg. (1989), 188-201.

Schweizer Heimwesen 11/90



	Spiritualität und Lebensqualität im Altersheim

