
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 2

Artikel: Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom
15./16. November in Baden : "Wohnkultur und Lebensqualität sind
etwas, das wir selber schaffen müssen"

Autor: Schärli, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 15./16. November in Baden

«Wohnkultur und Lebensqualität sind etwas,
das wir selber schaffen müssen.»

Wände und Mauern beschäftigten Mitte November in Baden während zweier Tage rund 200 Teilnehmerinnen an der VSA-Fortbil-
dungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal. «Wohnkultur und Lebensqualität im Heim» war als Gesamtthema der Badener

Tagung vorgegeben. Wohnkultur und Lebensqualität lassen sich nicht einfach so per Katalogbestellung ins Haus holen. Jeder
einzelne muss sich in seinem Umfeld, in seinen persönlichen «vier Wänden» darum bemühen. An der Badener Tagung ging es sowohl um
die äussere Gestaltung, den baulichen Rahmen mit seinem Bezug zur Umwelt, als auch um die inneren Zusammenhänge. Immer wieder

wurde von den Referenten dieser innere Wert in der Thematik aufgegriffen. Nachfolgend die drei Referate von Otto Schärli, Frohmut

Gerheuser und Ludwig Mödl.

Bauen für Wohnen: Mit diesem Themenkreis setzte sich Otto Schärli, dipl. Architekt BSA/SWB, auseinander. Otto Schärli ist
Teilhaber des Architekturbüros Gebr. Schärli, Dipl. Architekten ETH, in Luzern. Schärli hat an der ETH Zürich studiert und nahm 1955

seine selbständige Tätigkeit auf. Er befasst sich mit vielseitigen Planungen und Ausführungen. Er gehört zur Arbeitsgruppe
Lukasgesellschaft, hält Vorträge über Menschen und Raum, Wohnen und Biologisches Bauen. Zu seinen Aktivitäten gehören Publikationen
und ausgedehnte Studienreisen. Schärli ist auch kulturell tätig und amtet seit der Gründung 1977 als Präsident des Arbeitskreises
«Organismus und Technik». Seit 1980 redigiert er die Lose-Blatt-Folge.

Wohnkultur und Lebensqualität im Heim

haben Sie als Titel Ihrer Fortbildungstagung gewählt. Die Wahl
dieser Überschrift weist bereits daraufhin, dass Sie nicht auf
Forderungen gegenüber aussen, sondern auf Besinnung hinzielen.
Wohnkultur und Lebensqualität sind etwas, das wir selber schaffen

müssen. Als Lebende erzeugen wir uns in jedem Augenblick
selber. Spüren Sie Ihre Atmung: Im bewussten Vollzug dieser
lebenserhaltenden Funktion werden wir nicht nur unserem Thema,
sondern unserem Wesen generell näher kommen. Wir kommen
darauf zurück.

Es geht vorerst um das WOHNEN. Dieser Realität wollen wir uns
annähern.

Das Wohnen von uns Menschen soll uns beschäftigen. Menschlichkeit,

ganzheitlich erfasst, ist nirgends so sehr aufgehoben, wie
in der SPRACHE. Im Befragen der Sprache möchte ich dem
Philosophen Martin Heidegger folgen, der an den Darmstädter
Gesprächen Wesentliches ausgesagt hat.

Wir wollten beim Wohnen beginnen, stossen aber gleich zu
Anfang auf das althochdeutsche Wort «buan», welches bedeutet
«wohnen», das sich aber zu unserem «bauen» entwickelt hat.
«Bauen», das bedeutete also ursprünglich wohnen. Erhalten hat
sich diese Bedeutung im Nachbar (Nahgebur); Büren, Beuron
kommen von buan, bauen, und bedeuten Wohnstätte. Buan
wohnen sagt uns beim Weiterverfolgen der Wurzel noch etwas
über den Inhalt des Wohnen aus : buan, bhu, beo bin. Ich bin,
du bist, «bes doch vernünftig», sagen wir im Dialekt. Die Art,
wie du bist, wie du als Mensch auf der Erde bist, bedeutet das
Wohnen. «Mer gönd hei go wohne», oder «mer gönd hei go sii»
sind gleichbedeutende Wendungen, die sich in unserer Umgangssprache

erhalten haben. Aber nicht nur das Hiersein als wohnen
bedeutet das alte Wort buan, sondern zugleich auch hegen und
pflegen. Der Bauer bebaut seinen Acker, er hegt und pflegt seine
Kulturen. Jedoch das andere Bauen, das Errichten von Gebäuden
tritt im Laufe der Entwicklung in den Vordergrund; und beide,
das Pflegen und das Errichten, verdrängen den ursprünglichen
Sinn des «Seins auf Erden». Und doch meint dieses Ursprüngliche

das Wesentliche: Das Wohnen kommt vor dem Bauen. Versuchen

wir also, diesem Wohnen noch näher zu kommen. Doch hier

Otto Schärli: Möge der Bauende als Wohnender bauen und der Wohnende

als Bauender wohnen.
(AUg mdgr ms ßaden £ Rimr)

möchte ich Heidegger selbst zitieren, der in unnachahmlicher
Weise, in Freiheit und Verdichtung seine Sprachauslegung
betreibt.

«Das altsächsische ,wunon', ,wunian' bedeutet ebenso wie das

alte Wort bauen das Bleiben, das Sich-Aufhalten. Aber das gotische

,wunian' sagt deutlicher, wie dieses Bleiben erfahren wird.
Wunian heisst : zufrieden sein, zum Frieden gebracht, in ihm bleiben.

Das Wort Friede meint das Freie, das frye, und frey bedeutet,
bewahrt vor Schaden und Bedrohung, bewahrt vor das heisst

geschont. Freien bedeutet eigentlich schonen. Das Schonen
selbst besteht nicht nur darin, dass wir dem Geschonten nichts
antun. Das eigentliche Schonen ist etwas Positives und geschieht

61



dann, wenn wir etwas zum voraus in seinem Wesen belassen, und
wir etwas eigens in sein Wesen zurückbergen, es entsprechend
dem Wort freien: einfrieden. Wohnen, zum Frieden gebracht
sein, heisst eingefriedet bleiben in das frye, das heisst in das Freie,
das jegliches in seinem Wesen schont. Der Grundzug des Wohnens

ist dieses Schonen. Er durchzieht das Wohnen in seiner ganzen

Weite. Es zeigt sich uns, sobald wir daran denken, dass im
Wohnen das Menschsein beruht, und zwar im Sinne des Aufenthalts

der Sterblichen auf Erde.»

Der Sprachforscher, meine Damen und Herren, hat uns grosse
und tiefe Zusammenhänge aufgezeigt. Es steigt uns ins Bewusst-
sein, wie weit wir uns von der Realität ursprünglichen Wohnens

entfernt haben. - Sehnen wir uns in seltenen stillen Stunden nicht
zu den Wurzeln des Seins zurück?

Halten wir, bevor wir weitere Schritte unternehmen, zusammenfassend

fest:

1. Das Wohnen bedeutet die Art, wie wir als Sterbliche auf dieser
Erde sind, das heisst Sie und ich, wir wohnen jetzt gerade
gemeinsam in diesem Raum eingefriedet; mögen wir das Schonen

in seiner ursprünglichen Bedeutung erfahren
2. Bauen ist gleich wohnen. Die ursprüngliche Einheit von beiden

wurde zerstört. Damit das Werk menschlichen Bauens und
Wohnens wieder gelingt, möge

der Bauende als Wohnender bauen
und der Wohnende als Bauender wohnen.

Da ist nun offensichtlich der einzelne, jeder von uns, angesprochen.

Wie kann der einzelne wohnend Mensch werden? Eine
schwierige Frage.

In meiner Not greife ich auf mich selber zurück, ganz handgreiflich,

auf meinen Leib. Hier muss ich ganz konkrete Aufschlüsse

zum Thema finden, denn durch meinen Leib bin ich in die Raum-
Zeitlichkeit eingelassen, der auch das Wohnen angehört.

Unser Leib ist mit zunehmender Rationalisierung des Lebens

ausser Diskussion gerückt worden. Satre sagt dazu: Der Leib ist
das Übergangene, das stillschweigend Geschehene.

Im naiven Bewusstsein nimmt der Leib keinen Raum ein; der
Raum beginnt erst jenseits des Leibes, erst ausserhalb der Haut.

Erst gewisse Grenzerfahrungen lassen mir den Leib als räumliches

Gebilde zum ausdrücklichen Bewusstsein kommen.

Ein solches Grenzerlebnis kann sich in schwerer Krankheit, aber
auch eingekeilt in einer grossen Menschenmasse oder verklemmt
in einem zu schmalen Durchgang einstellen. Meist angstvoll wird
uns da die räumliche Ausdehnung unseres Körpers bewusst.

Im Alltag leben wir in der Welt der Begriffe und Vorurteile. Wir
begegnen auf der Strasse einem Menschen: Ach, Herr Huber,
sagen wir uns, und sämtliche Vorurteile und Informationen anderer
verdichten sich zu einem Begriff, der Mann ist katalogisiert, wir
eilen weiter, unserem Ziel entgegen.

Es ist schon von einer Schallmauer der Begriffe gesprochen worden,

hinter der wir stecken und die wir in seltenen Fällen durch-
stossen. Dieser uns anerzogene einseitige Rationalismus lässt uns
alles ausserhalb des registrierenden Verstandes als Objekt
erscheinen und bewirkt so die totale Vereinsamung des Menschen.

Mit dieser objekt- und zweckgerichteten Haltung ist ein Gegenpol

zu dem umschrieben, was wir als wohnen sichtbar zu machen
versuchen.

Versuchen wir nun dem zielgerichtet durch die Strassen oder
Büroräume eilenden Menschen ein Gegenbild gegenüberzustellen :

Ein nach rhythmischen Klängen tanzendes Paar: Da werden

Bewegungen ausgeführt, die uns als unbeteiligte Zuschauer, etwa
durch eine Glasscheibe, völlig sinnlos erscheinen und uns zum
Lachen zu reizen. Nun begeben wir uns selber auf die Tanzfläche,
überlassen uns dem Rhythmus und dem Zusammenspiel mit dem
Partner. Dabei versuchen wir, das veränderte Raumerlebnis
bewusst werden zu lassen.

Ein Psychologe schildert den Vorgang so: Der Mensch gewinnt
im Tanz ein verändertes Verhältnis zum Raum. Beim Gehen bewegen

wir uns durch den Raum, von einem Ort zum andern, beim
Tanzen bewegen wir uns im Raum. Das Entscheidende ist, dass

sich im Erlebnis des Tanzes die Aufhebung der zwischen Subjekt
und Objekt, ich und Welt bestehende Spannung vollzieht. Der
Mensch wird wieder eins mit dem Raum. Und darauf beruht die
unendliche Beglückung des Tanzes. Der Tanz wird zum tiefen
metaphysischen Erlebnis, in dem die Spaltung zwischen dem
Menschen und seiner Welt überwunden wird und er es wieder erfährt:
Eins zu sein mit allem, was lebt.

Raum ist nicht als Gegenstand vorhanden

Damit, meine Damen und Herren, haben wir uns in den zentralen
Bereich hineingetanzt, um den es mir heute vor allem geht:

Raum ist nicht als Gegenstand vorhanden, von dem man sich
einen Teil erorbern muss;

Raum ist uns in der Weise gegeben, wie wir ihn körperlich-seelisch

erleben.

Auf dem unendlichen Feld des Erlebnisraumes wollen wir einen
Pfad einschlagen, der uns auf möglichst kurzem Weg zum Aussagen

über das Wohnen führt.

Dabei gehen wir wieder von unserem Leib aus und stellen fest,
dass dieser nicht nur Raum einnimmt, sondern darüber hinaus
einen gewissen Bewegungsraum braucht. Sie haben sich für die
Dauer dieses Vortrages in den engen Raum einer festen Bestuhlung

freiwillig begeben. Im übrigen beanspruchen Sie einen weit

grösseren Lebensraum. Um diesen zu sichern, haben die
Menschen schon immer Zäune oder Mauern gebaut und sich damit
ihren abgegrenzten Eigenraum geschaffen.

Die Legitimität, ja die Notwendigkeit eines solchen Raumbesitzes

vergegenwärtigen wir uns zuerst an Erkenntnissen der
Verhaltensforschung, am Tier:

Wir wissen, dass Tiere ihr präzis umgrenztes Revier markieren
und ihre Bewegungen in selbstgesetzter Beschränkung auf
sogenannten «Wechseln» vollziehen. Ein bestimmter Ort im Revier

wird zum Heim des Tieres. Darüber sagt Prof. Portmann: Das

Heim wird zum Ort, an dem durch Sicherheit und Ruhe wesentliche

Bestimmungen jedes höheren Tieres maximale Befriedigung
finden - einem Ort, der Geborgenheit ermöglicht.

Wir wissen, dass diese tierische Natur auch in uns Menschen

noch wirksam ist. Doch wollen wir weiterschreiten und uns dem

spezifisch Menschlichen nähern.

Zuerst fassen wir das Bisherige zusammen:

1. Durch seinen Leib ist der Mensch eingelassen in die Räumlichkeit

der Welt.

2. Durch Setzen von Grenzen schafft sich der Mensch seinen

Eigenraum, seine Wohnung.

62 Schweizer Heimwesen 11/90



Die Weise, wie wir einen Eigenraum lebendig besitzen,
bezeichnen wir als bewohnen.

3. Der geschaffene Eigenraum wirkt verwandelnd auf den
Menschen zurück.

4. Zu Beginn seiner Entwicklung ist der Mensch auf den festen
Eigenraum der Geborgenheit angewiesen.

5. Als reife Menschen dürfen wir nicht der Gefahr erliegen, uns
im Innenraum abzukapseln. Durch entsprechende Ausbildung
der Grenzen soll die Aussenwelt voll in das Leben einbezogen
werden können.

6. Im Spannungsfeld zwischen Wohnung und Aussenwelt ist der
naive Glauben an die Festigkeit des Hauses zu überwinden.
Erst wenn wir uns zu einem umfassenden Vertrauen zum
grösseren Raum finden, erreichen wir die Freiheit des menschlichen

Wohnens.

Diese Thesen versuchen, Beziehungen des Menschen mit seiner

Leiblichkeit, seinem Eigenraum und dem Aussenraum räumlich
und im Entwicklungsablauf eines Lebens zu formulieren.

Wir Menschen müssen das Wohnen erst lernen, betont Martin
Heidegger. Das etwas sprunghafte Aufzeigen der Ziele eines
solchen Lernprozesses hat etwas Unbefriedigendes.

Die abstrakten leicht geäusserten Worte sind den inneren
seelischen Prozessen, die ein Leben lang dauern, wenig adäquat.

Leib- und Wohnerfahrungen

Lassen Sie mich daher versuchen, ein paar praktische Hinweise
auf Leib- und Wohnerfahrungen zu geben:

Meine eigene Erfahrung ist durch den Kontakt mit dem
deutschen Handwerker, Pädagogen und Philosophen Hugo Kükel-
haus wesentlich bereichert worden. In den folgenden Ausführungen

stütze ich mich auf seine Äusserungen. Im Walter-Verlag ist
sein Buch «Organismus und Technik» erschienen, das ich Ihnen
wärmstens zur Lektüre empfehle.

Unsere Augen sind des Sehens entwöhnt. Goethe bezeichnet es
als grösste Schwierigkeit im Leben, sehen zu lernen.

Wir haben früher das Beispiel der Begegnung zweier Menschen
auf der Strasse erwähnt und sind dabei auf die Schallmauer der
Vorurteile und Begriffe gestossen. Betrachten wir nun unser
erstes Bild, und wenden wir uns sehend dem Kraftfeld der Grenzen
zu.

3
Sie sehen zwei Buchstaben «a», den linken ohne Umrandung in
der freien Fläche, den rechten eingehegt durch eine Kreislinie.

Welcher von beiden ist grösser?

Sie sind von genau gleicher Grösse.

Wie Sie aber feststellen, erscheint das rechte ««» grösser.

Wir sind geneigt, solche Erscheinungen leichthin wegzuschieben:

Optische Täuschung, sagen wir etwa und wenden uns ab.

Hier ist eine entscheidende Hürde zu nehmen.

Wir haben erstens das jahrhundertealte Vorurteil in den
Knochen, dass subjektive Vorgänge keine seinshafte Bedeutung hätten,

dass sie «objektiv» belanglos seien. Zweitens erachten wir

subjektive, im obigen Fall «optische Täuschungen» als in einer
Fehlkonstruktion des Apparates «Auge» begründet. Mit diesen
beiden Vorurteilen ist die Hürde gekennzeichnet, die es zu nehmen

gilt - um «zu sehen, was vor Augen liegt». Es gesellt sich dem
aber noch ein drittes Vorurteil hinzu, nämlich: wir fassen ein
Organ auf einerseits als eine Art Apparat, anderseits als ein
«Teilstück» von uns. In Wahrheit aber ist ein Organ, wie hier das Auge,
der Mensch selbst. Im Prozess des Sehens wird der Mensch Auge

- (ich bin ganz Auge, ganz Ohr) - wie auch umgekehrt, das Auge
Mensch. In dieser Richtung liegen aus dem Bereich der Physiologie

und Anthropologie verblüffende Enthüllungen vor. Auch
Romano Guardinis Büchlein «Die Sinne und die religiöse Erkenntnis»

bestätigen diese Feststellungen.

Nachdem ich es überwunden habe, die Realität der Erscheinung
entweder zu leugnen oder mich des Objektes wie einer toten
Sache zu bemächtigen, beginnt die Erscheinung mit mir etwas
anzufangen: sie tritt eine «sinnlich-sittliche Wirkung» an, wie es Goethe

formuliert.

Es ist also zu bedenken: Bei den obigen Beispielen handelt es sich
nicht um die Beurteilung eines Gegenstandes, sondern um den
erkennenden Vollzug der strukturellen Eigentümlichkeit, genauer
noch: der Gestalt eines Erlebnis-Vorganges. Ich sehe das Sehen.
Diese, meine eigensten, autonomen Prozesse erlebend mitzutun,
darum handelt es sich hier; und von hier leitet sich die Methode
her, die uns das Wesen der Grenze im Kraftfeld des Wohnens
nicht nur einsichtig, sondern vielmehr leiblich erfahrbar machen
soll.

Das Auge belehrt mich, das heisst, durch das Auge belehre ich
mich über Wesen und Wirkung dessen, was der Begriff «Grenze»
beinhaltet: Die Grenze gibt Entfaltungsfreiheit. Sie steigert. Sie

gibt den Möglichkeiten die Bedingung, sich zu verwirklichen.

Ein weiteres Beispiel, das uns vielfältige Erinnerungen leicht
gegenwärtig macht : Wir sehen die Sonne blutrot und riesig untergehen

hinter den Stämmen und dem Geäst eines Streifens Kiefernwald.

Wir sind überwältigt von dem glühenden Rot und der unerhört

grossen Scheibe. Kurz darauf haben wir im Vorbeigehen den
Waldstreifen hinter uns gelassen, die Sonne steht nun nackt über
dem Horizont - und ist längst nicht mehr so riesig und längst
nicht mehr so rot.

Diese Zeichnung, bei der die Kreisscheibe von einem Bündel
gradliniger und gleichlaufender Balken überdeckt wird, bringt
zur Erscheinung, dass der Kreis zwar grösser als in der Mitte, aber
nicht so gross und bedeutend wie rechts erscheint, wo kraftvoll
drängende Linien dem Blick einen Sperrvorhang entgegenhalten.

Womit besagt und erfahren ist, dass eine bedeutungsträchtige
Blickhemmung mehr steigert als eine bedeutungsleere

Hemmung steigert.

Das nächste Bild zeigt acht und sechzehn Punkte in kreisförmiger
Anordnung.

63



Das Auge verbindet dieses Punkt-Diskontinuum zu einem Kreis-
Kontinuum, wobei die «Brücken» zwischen den Punkten als

leuchtende Fäden erscheinen und um die Punkte herum sich ein
feiner Leuchtgürtel lagert. Der Sehprozess ist hier - in der
Umwandlung seiner Unstetigkeit in eine Stetigkeit - voll angespannt,
wodurch bewirkt wird, dass der Punkt-Kreis ungleich intensiver
als Kreis erfahren wird, als wenn ich auf eine stetig gezogene
Zirkellinie blicke.

Bei diesem Vorhang nun gelangt eine weitere Wesenseigenschaft
dessen, was Grenze ist, zur Erfahrung. Grenze, durch die ein
aktuell Lebendiges sich verwirklicht, ist durchlässig, atmend,
osmotisch. Grenze ist Zellwand, ist Haut. Das Äussere (die Umwelt)
wird nach innen geholt; das Innere begibt sich nach aussen. Und
im Austausch von Innen und Aussen geschieht Verwandlung und
Steigerung beider Bereiche - geschieht Metamorphose. Bedingung

ist, dass die Grenze das ist, was das Wort Wand sagt, wenn
wir es, die Sprache als Informationsquelle nutzend, gehörig
abklopfen: Das Wort hängt zusammen mit Wenden - wie bei
Gewand, wie bei Wandlung, mit Windung, mit Gewundenheit. Mit
Wandern.

Das alles bestätigt, was das Auge sieht: Die Grenzfläche des

Lebendigen ist nicht starr; sie ist atmend, pulsierend, fluktuierend,
in Wandlung begriffen, nicht fixierbar. Sie ist ein Geschehen, ist
Geschichte.

Wir haben hier das Kriterium gegenüber einer beinahe
hemmungslos fortstürzenden Zeiterscheinung : einmal Grenzflächen
zu sterilisieren oder zu negieren. Im Materialfeld der Architektur:

Glas im Exzess oder, sobald es technisch möglich ist:
Luftvorhänge mit regulierter Temperatur.

Die andere Möglichkeit charakterisierten wir im vorigen Teil : Das
Erstarren von Grenzen zu totaler Undurchlässigkeit, zu unveränderbarer

Absicherung.

Die Wahrheit des Lebendigen liegt nun etwa in der Mitte
zwischen beiden Extremen, sondern sie ist als die unvermischte Einheit

von Gegensätzen das, was das Auge sieht, der Sinn erfährt,
der Mensch erlebt : Die Grenze ist eine sich in der Metamorphose
von Innen und Aussen, von Diesseits und Jenseits bewegende
Membrane.

Wir haben es in der Architektur mit der Dimension des Erlebens

zu tun. Auf das menschliche Erleben sind alle Sachfunktionen
abzustimmen. Erweckung und formende Steigerung von Leben-

RED1 AG
für Heime, Kliniken und Kurhäuser

Wir helfen Ihnen bei der

Evaluation und Einführung
Ihrer EDV-Anlage

REDIAG 8500 Frauenfeld
Telefon 054 210921

sprozessen ist das Kriterium. Aus diesem Grunde ist die
Erweckung eines Grenzbewusstseins im Felde der körperformenden
Architektur nicht mittels abschliessender Begriffsdefinitionen zu
erreichen, die dann gewissermassen als Rezepte propagiert werden

können. Die Erweckung eines Grenzbewusstseins ist nur
möglich durch öffnende Erlebensakte, deren sich ein jeder in
seinem Kämmerlein befleissigen möge. Auf diese Weise erbilde sich,
worauf es ankommt, nämlich: nicht abschliessende Grenzrezepte,

sondern schaffendwahrnehmende Grenz-Organe. Neue
Augen, neue Ohren, neue Hände. Organe, die uns Grenze und
Gliederung wahrnehmen und erzeugen lassen.

Entdeckt wird, dass der Raum von der Wand (von der Qualität
der Grenzfläche) her bestimmt wird. Und zwar der Raum in
vielerlei Hinsichten. Die Wand erst bringt die Möglichkeiten des
umschlossenen Raumes zur Erscheinung und Wirkung. Die Wand
erst verleiht dem Raum Wirklichkeit.

Die intensive und verwandelnde Betrachtung von geometrischen
Figuren hat uns zu einem neuen Ergebnis von Grenze geführt.
Kükelhaus schreibt zu diesem Thema in einem Brief :

Die Frage: Wie wirkt die gebaute Welt auf den Bauenden und
Wohnenden zurück, reduziert sich auf die Frage nach der Reflexion

einer auf Grenzen gerichteten Einwirkung. Die Qualität der
Grenze ist der entscheidende Rückwirk-Faktor. Und da gilt ein
einziges Prinzip :

- Grenzen sind Körper
- Grenzen sind dreidimensionale Prozesse.

Wenden wir uns der konkreten Architektur zu,
mit sensibilisierten Sinnesorganen, um diese Erkenntnisse zu
überprüfen.

auSStn
übe zone.

\ nnejn

Der Grundriss des Megaron, des Mittelmeer-Urhauses, zeigt in
einfacher Form sämtliche wesentlichen Elemente menschgerechter

Behausung.

Innenraum, Aussenraum, reiche, dreidimensionale Ausbildung
der Übergangszone. Ein eindrücklicher Grundriss, den man als

Schmuck auf dem Leib tragen möchte, und der als Meditationsbild

in den Arbeitsraum des Architekten gehört.

Diesem Menschsein den erhabensten und doch schlichtesten
Ausdruck verliehen zu haben, war das Verdienst der Griechen.
Der griechische Tempel mit der kleinen Zella findet seine ganze
Grösse in der Ausbildung der Übergangszone Innen (Heiligtum,
Zella) - Aussen.

Was diese Bauten in reiner Form darstellen, lässt sich aber auch

an heutigen Bauten aufzeigen und vor allem selber bauend
verwirklichen.

Betrachten wir zuerst einen Heimbau. Es handelt sich um die

Sonderschulefür Körperbehinderte aufRodtegg in Luzern.

64 Schweizer Heimwesen 11/90



Klassenzimmer mit Gruppenraum; vorgelagert auf dem
terrassenförmig nach Süden gestaffelten Bau die Aussenflächen für
den Unterricht im Freien. Partie des Erdgeschosses mit Räumen
verschiedener Nutzung. Auch hier sind dieselben vorfabrizierten,
in der Form einem auseinandergezogenen Z (das heisst mit
stumpfen Winkeln) gleichenden Elemente zur Ausbildung der
Fassade verwendet worden. Damit konnte auch die Wirtschaftlichkeit

gewährleistet werden.

r/ \1 -^%\\
ÜP

/
//

_J I
1 1 1 1 L.

Durch die Auffaltung der Fassade entstehen innen und aussen
Raumnischen, welche die Atmosphäre entscheidend beeinflussen

und verschiedene Nutzungen erlauben.

V
-y

u-

mit geschweiften Oblichtern über der abgerundeten Türe, die den
Eintretenden wie mit Augen betrachten

Es gehört ein Willensentscheid dazu, einzutreten oder draussen
zu bleiben. Je nach der Offenheit und Gastlichkeit eines Hauses
wird das Portal diesen Entscheid erleichtern oder erschweren.
Hier kommt die räumliche Tiefe der Übergangszone besonders
ins Spiel. Der Besucher wird schon durch den Bau erfasst, bevor
er die Türe fassen kann - durch vorgezogene Bauteile, Vordächer,
Bodengestaltungen (Beispiel Bethanien).

Der Mensch wird zum Menschen durch seine Beziehung zum
Kosmos. In Stonehenge sind auf kreisförmigem Grundriss mächtige

Steinblöcke aufgerichtet, welche wichtige Punkte im Wandel
der Sonne markieren.

Der Grundriss der abgebildeten Kirche von Bethanien in Obwal-
den stellt auch einen Kreis dar und ist ebenfalls auf den Wandel
der Sonne ausgerichtet. Im Gegensatz zu Stonehenge handelt es

sich um einen heutigen Innenraum. Der Aussenraum wird durch
die Dachform und den durchlässigen Raumabschluss einbezogen.

Das Dach ist eine doppelt gekrümmte Schale aus Holz.
Hyperbeln und Parabeln bilden die Schnittlinien.

Der Aussenraum wird einbezogen und wieder entlassen - ein
Atmen findet statt.

Eine wichtige Wirkung der schrägen Fassadenflächen ist die
Reflexion des Lichtes. Licht wird nur erlebbar, wo es auf Materie
auftritt und reflektiert wird. Auf diese Weise kann der Fensteranteil

der Fassade relativ niedrig gehalten werden.

Sobald das Fenster in seiner räumlichen Tiefe ausgebildet ist,
gewinnt es Leibung, wird körperlich und nimmt mit diesem Körper
Beziehung zum wandernden Licht auf. Wir erleben in der
Leibung die Tageszeiten - sich in dieses Geschehen hineinzubegeben,
war wohl das Ziel der Baumeister, die tiefe Fensterleibungen mit
Sitzbänken ausstatteten. Eine Begegnungsstätte für zwei
Menschen entstand, wie sie in ihrer Prozesshaftigkeit kaum intensiver
gedacht werden kann.

Der Eingang ist die wichtigste Ausbildung der Fassadenöffnungen.

Was haben sich Baumeister aller Zeiten nicht schon einfallen
lassen, um Eingänge gut sichtbar, attraktiv, verlockend,
staunenerregend zu gestalten: Eingänge gotischer Kathedralen mit ihren
trichterförmig gestuften Reihen von Heiligen, barocke Portale

Die Vision des gekrümmten kosmischen Raumes findet einen
schwachen irdischen Abglanz. Die quadratische Dachschale ist

nur an zwei Ecken verankert - die dünnwandige Lamelle schwingt
frei. Die Aussenwand besteht aus nichttragenden Holzwinkeln,
die gegenseitig Lichtöffnungen bilden. Die verschiedenen Winkel
dieser Flächen ermöglichen es, den Lauf der Sonne in jeder
Minute durch den Wechsel von Streiflicht und Schatten wahrzunehmen.

Kultstätten waren stets Orte der Wahrnehmung von kosmischen
Kräften. Die Grundformen Kreis und Quadrat des Baus versu-

65



>
00
I-
CÛ

Man könnte meinen,

dass den BVG-Versicherten

eines Kollektivs die

individuelle Lösung

versagt bleibt.

Nicht so bei der

SHP Pensionskasse.

Sie ermöglicht jedem

Mitarbeiter einen

individuellen Vorsorgeplan. Und zwar ohne grossen administrativen

Aufwand. Weil wir finden, dass Leben und Sicherheit eine sehr

persönliche Angelegenheit sind. Deshalb garantieren wir auch

Freizügigkeit bei Stellenwechsel. Und zwingen niemanden, bei

Beschäftigungsunterbruch jeden Monat die Prämien zu bezahlen.
«

Sie sehen, es lohnt sich, einmal über Ihre jetzige Altersversicherung

nachzudenken und unseren Peter Stürm anzurufen. Er gibt Ihnen

gerne nähere Auskünfte. Zum Beispiel über die zusätzliche

Gewinnausschüttung — die SHP ist nämlich auch eine Genossenschaft.

| | Darüber möchte ich Genaueres wissen. Bitte, senden £
00

Sie mir kostenlos und unverbindlich Ihre Broschüre.

~1 Ich möchte einen Termin mit Peter Stürm vereinbaren.

Rufen Sie mich an unter Telefon:

Name/Vorname:

Firma:

Strasse/Nr.:

PLZ/Ort:
Bitte senden an : SHP Pensionskasse fur Spital-, Heim- und Pflegepersonal,
Gladbachstrasse 117, 8044 Zürich, Telefon 01/252 53 00

Leben, wie es Ihnen passt.

Aber sicher.



chen auf diesen Anspruch zu antworten. In diesem Zeichen
finden sich auch die Schwestern und die Gäste zur Gemeinschaft
zusammen. Das Leben dieser Schwestern hat einen Mittelpunkt
gefunden. Im täglichen Gebet versammeln sie sich an diesem Ort.
Ihre Hingabe in der Gemeinschaft strahlt aus. Viele hilfesuchende

Menschen finden an diesem Ort Stärkung und neuen Lebenssinn.

Die Kapelle Bethanien der Dominikanerinnen steht ganz in der
Nähe des Ranft, dem Ort, wo der hl. Nikolaus von Flüe seine
Einsiedlerzeit verbrachte. Schon früh ist mir aufgegangen, dass sein
Meditationsbild eine der tiefgründigsten Deutungen des menschlichen

Wesens darstellt.

Das Bild zeigt zwei Kreise und zwei Gruppen von j e drei Strahlen,
die von innen nach aussen, beziehungsweise von aussen nach
innen führen.

3 Grundkräfte

ERINNERN kollekt. und pers. Unbewusstes

VERSTAND Wort der Erkenntnis

WILLE Streben nach dem Göttlichen

KREIS als Symbol des göttlichen Ganzen

MENSCH als nach göttlichem Ebenbild
geschaffener - in seinem Wesen
auf die Sinne angewiesen

Das SELBST im Zentrum - das Göttliche im
Menschen

Das menschliche Wesen wird als pulsierendes Leben bezogen auf
die Mitte und den umgebenden Kosmos gesehen. An diesen

Grundzug unseres Wesen werden wir mit jedem Atemzug
erinnert. Dieses Atmen ist nur möglich bei einer durchlässigen Wand.
Hier verweist uns die Architektur auf unsere Leiblichkeit. Sie

kann uns einstimmen auf ein Loslassen, auf Offenheit und
Durchlässigkeit - ganz im Sinne von Jean Gebser.

Der Zeitaspekt der Architektur manifestiert sich vornehmlich an
der Wand. Wand kommt, wie wir gehört haben, von wandeln,
verwandeln. Was dies bedeutet, lässt sich an einem eindrücklichen

Beispiel zeigen.

jonnc un bau
Sonne in
der natur

Ich bin vor Jahren mit Hugo Kükelhaus in die Provence gereist.
An einem Abend kamen wir zur romanischen Kapelle Saint
Gabriel vor Arles. Wir traten in den hohen, schlichten Bau ein. Ich
betrachte die Raumproportionen, schreite Masse ab, skizziere,
erprobe die Akustik. Nach einer halben Stunde wollen wir gehen.
Hugo Kükelhaus hält mich am Portal zurück. Sein Blick ist auf
die Chorwand gerichtet. Was sieht er wohl? Auf der Chorwand
über dem Apsisbogen sehe ich jetzt den hellen Schein der Sonne,
die durch die Rosette über dem Eingangsportal scheint. Kükelhaus

schaut immer noch unverwandt hin. Was sieht er wohl
Ungewöhnliches? Nach einiger Zeit gehen mir plötzlich die Augen
auf: Die Sonnenscheibe auf der Chorwand steigt! Während
draussen im Westen die Sonne untergeht, geht sie hier auf der
Ostwand dieser gebauten Kirche auf. Durch dieses reichverzierte
Rundfenster geschieht die Wandlung.

Dieser Bau soll uns Vorbild sein. Er ist kosmisch orientiert (Ost-
West), nimmt einen Naturvorgang auf und stellt ihn in verwan¬

delter Form im Innern dar. Natur wird Kultur. Der Bau ist auch
Bild des Menschen - die Beziehung von Innen und Aussen wird
erlebbar. Die Wände mit ihren Fenstern und Türen entsprechen
unserer Haut mit den Öffnungen der Sinnesorgane.

«Bewegung im Raum»

Wir haben am Anfang von der Körper- und Raumerfahrung
gesprochen, die ein Tanzender erlebt. Ich möchte zum Abschluss
noch einige Gedanken zum Thema «Bewegung im Raum»
vorbringen. Hier bewegen wir uns in Raum und Zeit - die Zeit als 4.
Dimension gewinnt eine entscheidende Bedeutung. Gesetze der
Zeitgestaltung werden nun bestimmend für die Gestaltung des

Raumes.

Ich folge hier dem Werk von Friedrich Neumann: Die Zeitgestalt.
Zeiterleben ist in Intervalle gegliedert. Die Aufmerksamkeit
wechselt ihre Gegenstände sprunghaft. Ein Zeitintervall, das
durch eine Setzung der Aufmerksamkeit innere Einheit erhält,
nennen wir eine Aufmerkung.

Wir betrachten nun die einzelne Aufmerkung als eine von
Zeitpunkten, nämlich von Anfang und Ende begrenzte Zeitstrecke.
Hier finden wir, dass das Ende der Aufmerksamkeit immer passiv

ist. Verfolgen wir nun eine Grundform des zeitlichen
Erlebens, um dann die Anwendung auf unser Raumleben vorzunehmen.

Das rhythmische Paar

A - B - (S)
Anfang Erfüllung Ende

Erwartung Erinnerung

Ein ungestörtes Ganzes von zwei gleich langen Aufmerkungen,
das durch zwei Ereignisse A und B und eine potentielle Schranke

(S) bestimmt wird, nennen wir ein rhythmisches Paar.

Die Zeitgestalt ist ein Qualitatives, Seelisches. Wenn wir diese
einfachste Form des Paares nach dem Inhalt befragen, ergibt sich

folgendes:

Auf dem Weg von A zu B ist das Zeitbewusstsein überwiegend in
die Zukunft, auf das B hin gerichtet. Diesen Zustand bezeichnen
wir als Erwartung. Von B bis (S) aber ist die Einstellung umgekehrt

: Das Bewusstsein blickt auf die vergangene Strecke A-B
zurück und vermeidet jeden Gedanken an die künftige potentielle
Schranke (S), um die Ganzheit des Paares nicht zu stören. Diesen
Zustand nennen wir Erinnerung. Erwartung und Erinnerung
bilden ein Ganzes von komplementären Qualitäten, deren Ordnung
nicht umgekehrt werden darf, ohne die Ganzheit zu zerstören. Es

liegt in der Natur der Erwartung, dass sie sich mit zunehmender
Dauer steigert, in der Natur der Erinnerung, dass sie verklingt.

In bezug auf Erwartung und Erinnerung erhalten ferner die das

rhythmische Paar begrenzenden und gliedernden Zeitpunkte
bestimmte Bedeutungen. Der Beginn der ersten Aufmerkung wird
zum Anfang, auf diesen folgt die sich steigernde Erwartung als

Gehalt der ersten Aufmerkung; die Erwartung wird mit aller
Macht ausgehalten, ja übergehalten, bis ihr Ziel, die Erfüllung,
eintritt und diese leitet ihrerseits als Ganzes zwischen den beiden

Aufmerkungen über zu Erinnerung. Die Erinnerung aber
bröckelt gleichsam ab, bevor sie ihr Ende in der Gestalt der potentiellen

Schranke erreicht. Wir wollen diese Beschreibung des
seelischen Prozesses im zeitlichen Ablauf in einem Beispiel der
Architektur anwenden und daraus unsere Schlüsse zu ziehen versu-

67



chen. Vorher seien die Bestimmungen der Zeit noch kurz zusam-
mengefasst:

Alle Aussagen über die Zeit als Qualität beruhen auf der Fähigkeit

zum Zeitvergleich. Auf diese Fähigkeit wird die zeitliche
Masslehre der Metrik aufgebaut. Die zeitlichen Qualitäten von
Eröffnung, Erwartung, Erfüllung und Erinnerung sind uns im
zeitlichen Ganzen des rhythmischen Paares gegeben. Ein zeitliches

Ganzes nennen wir Zeitgestalt, und so knüpft sich an die
zeitlichen Qualitäten die Lehre von der Zeitgestalt oder Rhythmik.

Nun zu unserer Anwendung in der Architektur: Nehmen wir
einen Korridor, der zum Beispiel im Schulhausbau eine wichtige
Rolle spielt und der für Bewegung der Benutzer geschaffen wird.

Ein langer, schmaler, gerader Korridor, dessen Ende sich auf die
Grösse einer Zündholzschachtel verengt: der Weg endet in
ungangbarer Enge - der Anblick erzeugt Enge. Enge ist Ausdruck
von Angst, die dem Zwangscharakter der Situation entspricht.
Das Ziel ist bekannt, der Weg überblickbar, die Länge des Weges
entmutigend. Der Anreiz der Überraschung fällt weg, Erwartung
wird nicht erzeugt, oder dann muss sie so lange vorgehalten werden,

dass die Spannung abbricht. Der Zeitgestalt wird nicht
entsprochen.

I

%

Versetzen des Korridors durch seitliche Ausweitungen, Führung
des Fussgängers auf ein Objekt zu, sei dies eine von der Seite her
beleuchtete Wand mit einer Pflanze, einem Bild oder sonst einem
Gegenstand davor oder eine beleuchtete Vitrine.

Die Aufmerksamkeit des Gängers ist durch das unmittelbare Ziel
in Anspruch genommen - eine Motivation zum Gehen ist gegeben.

Darüber hinaus entsteht durch den ungewissen Verlauf des
verdeckten Korridorteils eine leichte Spannung der Erwartung.
Die Aufmerksamkeit wird erhöht und für eine spontane Begegnung

ist das Klima vorbereitet.

Die Zeitgestalt erfüllt sich : Erwartung wird geweckt, steigert sich
im Annähern an den Raumknick, Erfüllung geschieht im Erlebnis

der Ausweitung, der Wahrnehmung des neuen Lichteinfalls,
dem Erkennen des ausgestellten Objektes. Im Weitergehen klingt
die Erinnerung an diesen Akt langsam ab - eine neue Aufmerkung

meldet sich.

Versuchen wir, einige erste Konsequenzen für die Gestaltung von
Durchgangsräumen im Sinne der Zeitgestalt zu formulieren:

- Erwartungen müssen geweckt und zur Erfüllung gebracht
werden;

- die Dauer dieses Prozesses muss optimiert werden, damit die
Spannung nicht abreisst;

- wenn die Phase des Erinnerns an den Anfang der Erwartungsphase

zurückkehrt, ist es wichtig, dass sich bei zeitlichen
Abläufen Elemente wiederholen, um eine Kontinuität des
Ablaufs zu gewährleisten.

Im Vivarium des Zoologischen Gartens in Basel ist ein solches
Gestaltungsprinzip der Wegführung angewendet - man geht von
Ereignis zu Ereignis, die Sinne werden voll in Anspruch genommen.

Im Rhythmus von Zuwendung und Wegwendung spürt der
Besucher kaum, dass er sich vorwärts und sogar aufwärts bewegt
(Gestalter: Kurt Brägger, Riehen).

Die konsequente Anwendung der Gesetze der Zeitgestalt auf die
Gestaltung der Architektur muss erst noch methodisch erarbeitet
werden.

Ich hoffe, durch meine Hinweise und die gezeigten Beispiele einige

Anregungen gegeben zu haben zur Förderung von Wohnkultur
und Lebensqualität in jeder Art von Heim oder Wohnung.

no

Qh
n AlterS"' ^rC"*!i<che Pro^'eftie*

D^Reinigünz9 besonder sPe\ie HASCO.

en stell' ^" glichen
Pflr

Jnßfl P® " Kosten^'? tr)eleistet'Da n|Droblenien'

es e,tie
pflegehe'm

a
Kranken- "S,«1 iin cte'' entlastetS »

in sanber« Äjw „f diese^ ^^ und kla ^
68 Schweizer Heimwesen 11/90


	Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 15./16. November in Baden : "Wohnkultur und Lebensqualität sind etwas, das wir selber schaffen müssen"

