
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 61 (1990)

Heft: 1

Artikel: Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Baden :
vom Mythos der Häuslichkeit : trotz kulturgeschichtlich verwirrender
Vielfalt der Wohn-Gewohnheiten : Versuch einer Philosophie des
Wohnens

Autor: Hasler, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-809938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-809938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Baden

Vom Mythos der Häuslichkeit
Trotz kulturgeschichtlich verwirrender Vielfalt der Wöhn-Gewohnheiten: Versuch einer Philosophie des Wohnens

Das Bauen, Wohnen, die Wohnkultur und Lebensqualität sind verknüpft mit der «Häuslichkeit», mit dem «Mythos der Häuslichkeit».

Doch was besagt dieser Begriff der Häuslichkeit? Ist er zu verstehen als Eingezogenheit, das traute Heim als Pflanzschule von
Menschenliebe, das Haus als eigene Welt, Wohnen als Pflege intimer Vertrautheit, solche Vertrautheit aber als das höchste menschenmögliche

Glück, die Seligkeit durch die häusliche Kunst der Eingezogenheit?

In Baden setzte sich Dr. Ludwig Hasler, stellvertretender Chefredaktor am St. Galler Tagblatt, mit dem «Mythos der Häuslichkeit»
auseinander. Hasler ist Dozent für Publizistik an der Hochschule St. Gallen und Lehrbeauftragter für Philosophie an der Universität
Bern. Auch für den VSA ist Hasler kein Unbekannter. Ein Beitrag von ihm ist in der Schriftenreihe zur Anthropologie der Behinderten
IV, «Menschliche Leiblichkeit», zu finden und trägt den Titel «Erst wer verwirrt ist, wird so recht ein Mensch.»

Dr. Ludwig Hasler:
«Wohnen ist nicht eine Sache der vier Wände.» (Foto rr.)

Verehrte Damen, geehrte Herren

An einer sogenannten Fachtagung treten üblicherweise
sogenannte Fachleute auf. Zum Thema «Wohnkultur und Lebensqualität

im Heim» referieren normalerweise Architektinnen oder

Wohnberater oder Heimleiterinnen, äusserstenfalls einschlägig

spezialisierte Psychologen oder erfahrungsgesättigte Soziologinnen:

also Leute, die mit der fraglichen Sache entweder praktisch
zu tun haben oder theoretisch etwas von ihr verstehen - oder
zumindest einen staatlich beglaubigten Anspruch darauf erheben

können, dass wir glauben müssen, sie verstünden etwas davon.

Zu ihnen gehöre ich nicht. Dass ich eine vergleichsweise aufregende

Wohnung eingerichtet habe, zählt kaum als fachliche Qualifikation;

erst recht nicht, dass ich zurzeit ein Haus renoviere - denn

was dabei herauskommt, ist noch gar nicht ersichtlich. Und was
auch immer herauskommen mag: Mit Wohnkultur im Heim hat
dies ohnehin nichts zu tun.

Wer so ganz ohne Fachkompetenz dasteht, kann sich nur in
Bescheidenheit retten. Das rhetorische Mittel der Bescheidenheit
aber heisst zitieren. Ich beginne daher mit einem längeren Zitat.
Es stammt von Christian Gotthilf Salzmann, einem unermüdlichen

Volkserzieher der späten Aufklärungszeit, einem populären
Schriftsteller des erwachenden Bürgertums. Es findet sich in
einer Schrift, die bezeichnenderweise als «Ameisenbüchlein»
betitelt und im Jahre 1806 erschienen ist.

Es lautet so:

«Häuslichkeit, Heimischkeit, Eingezogenheit. Ich meine diese

Zufriedenheit in seinem stillen häuslichen Berufe, dies Wohlbefinden

bei den häuslichen Arbeiten und den einfachen Freuden,
die wie Veilchen im Verborgenen blühen, aber süss duften wie sie;
diesen, aus reinem Herzen fliessenden und alles um sich her
ansteckenden Frohsinn, der aus der ersten Hand Nahrung nimmt,
und sie darum so wohlfeil erhält ; diese wohltätige Beschränkung,
in der unser häuslicher Zirkel unsere Welt ist, ausser der man
nichts bedarf und nichts verlangt, in der uns aller nicht trauliche,
bloss gesellschaftliche Umgang bloss als Folie erscheint, der ihn
nur erhöht, den Solitär unseres Familienglücks. Indes ist hier
nicht zu denken an Gesellschaftsscheue, noch weniger an den
leisesten Anstrich von Menschenhass, sondern an eine Pflanzschule
von Menschenliebe. Wer könnte Menschen leichter lieben, als

der, der in seinem nächsten Kreise gute Menschen, also die
Menschheit überhaupt, in diesen Stellvertretern, von einer so
liebenswürdigen Seite kennt? Niemand ist fähiger, Freude zu
verbreiten in einer Gesellschaft, als wer froh in seinem Hause ist.
Wer glücklich ist, beglückt auch gern; und es geht kein Glück
über häusliches. Nirgends kann es einem Freund, einer Freundin
des Hauses wohler sein, als in dem Hause von Freunden, die sich

selig fühlen in ihrem Kreise. Nur bedarfçs der heimische Mensch
nicht zu seiner Glückseligkeit. Sein Haus ist seine Welt. Seine
Geschäfte sind ihm Würze seines Genusses; die einfachste Mahlzeit
mit den Seinigen ist ihm ein Gastmahl; ein trautes Gespräch mit
ihnen ein Ifflandisches Drama; die Spiele seiner Kinder eine

Oper; ein ausgedachter Spaziergang eine Reise nach Valencia. Er

13



fühlt täglich, was Goethe in seiner Iphigenie seinen Thoas sagen
lässt: <Nur der ist glücklich, / Er sei ein König oder Bettler, /
Dem in seinem Hause Wohl bereitet ist.> »

Der Text geht seitenweise so fort. Doch der Ausschnitt reicht, um
eine erste Vorstellung dessen zu gewinnen, was ich als «Mythos
der Häuslichkeit» erörtern will : Häuslichkeit als Eingezogenheit,
das traute Heim als Pflanzschule von Menschenliebe, das Haus
als eigene Welt, Wohnen als Pflege intimer Vertrautheit, solche
Vertrautheit aber als das höchste menschenmögliche Glück, die
Seligkeit durch die häusliche Kunst der Eingezogenheit.
Wohntheorie als Ameisenbüchlein.

Ich nenne dies alles den «Mythos der Häuslichkeit». Ich sage
nicht : Dies alles ist Lug und Trug, Selbstbetrug von Spiessern. Ich
sage nur: Es handelt sich hier um einen Mythos, also nicht um
Realität. Ein Mythos ist eine Rede oder eine Sage. Und was er
aussagt, ist entsprechend sagenhaft, allzu grossartig, um als bare
Münze genommen werden zu können. Häuslichkeit als Pflanzschule

von Menschenliebe? Daran ist etwas. Doch schult sie nicht
auch das Gegenteil: biedermeierische Selbstgefälligkeit?
Häuslichkeit als eine Welt für sich? Gewiss. Doch ist sie nicht auch
Weltersatz, billige Eingezogenheit, bequeme Abkapselung
gegenüber den Forderungen der gemeinsamen Welt? Häuslichkeit
als höchstes Glück? Warum nicht? Aber bedeutet sie nicht auch

Glücks-Resignation? Existieren auf Sparflamme, prekär eng,
stets vom Schrecken der Hohlheit bedroht, vom Gespenst der
Leere heimgesucht?

Um solche Fragen geht es mir im folgenden. Und wenn ich sie

schon nicht ein für allemal beantworten kann, so will ich sie

wenigstens behutsam entwickeln - in drei Anläufen nämlich:
Zunächst versuche ich es historisch; so soll die Wandelbarkeit der
Idee Häuslichkeit deutlich werden. Sodann versuche ich es

philosophisch; so soll der Sinn menschlichen Wohnens angezeigt werden.

Schliesslich versuche ich es noch praktisch; so sollen
Missverständnisse mit dem Wohnen konkret angesprochen werden.

I. Die Idee Häuslichkeit - kurzer Abriss
der Geschichte

Vorauszuschicken ist: Ich bin kein Archivar. Die Geschichte der
Idee Häuslichkeit interessiert mich nicht, weil ich alles Gewesene

säuberlich ordnen möchte. Sie interessiert mich vielmehr als

Erhellung der Gegenwart. Denn der historische Wandel der Idee
Häuslichkeit kann zweierlei dartun: 1. dass es sich bei Häuslichkeit

(Wohnlichkeit usw.) tatsächlich um eine Idee handelt, also

nicht um eine Art Naturgegebenheit, sondern um unsere Vorstellung;

und 2. dass diese Idee unter wechselnden gesellschaftlichen
politischen, kulturellen, wirtschaftlichen Bedingungen eine je
andere Gestalt annimmt, und der Vergleich mit früheren Gestalten

kann unsere gegenwärtige Form der Idee Häuslichkeit klären
und relativieren.

Und damit zur Sache. Ich beginne meinen Ausflug in die Vergangenheit

in der klassischen Antike, genauer bei den Griechen. Die
haben zwar nicht die ersten Häuser gebaut; doch sie haben als
erste einen Begriff von Haus und Häuslichkeit gebildet - und zwar
einen für uns Heutige sehr befremdlichen. Die gesamte Lebenswelt

teilten sie in zwei grosse Sphären: in die Sphäre des Hauses

(oikos) und in die Sphäre der Öffentlichkeit (koiné). Im Haus
regiert die Lebensnotwendigkeit: Geburt, Krankheit und Tod, die

Sorge für den Lebensunterhalt (deshalb kommt das Wort
«ökonomisch», wirtschaftlich, von «Haus»), Das Haus ist somit ganz

und gar keine «Pflanzschule» - weder für Menschenliebe noch
für private Freiheiten aller Art; es ist schlicht der Ort der Überle-
benszwänge, also der notwendigen Arbeit. Freiheit dagegen gibt
es nur ausser Haus, in der Öffentlichkeit: auf der Agora der
freien Rede, im Gymnasium des körperlichen Wettstreites, in der
Politik des gemeinsamen Handelns.

So also fing die Geschichte des Begriffes vom Haus an: Keine
Spur von idyllischer «Eingezogenheit», kein Hauch von höchstem

Menschenglück - im Gegenteil: Das Häusliche, das ist das
Ökonomische, das vom Leben Abgenötigte, zwanghaft statt
glückhaft, unpersönlich, unprivat, unfrei. Das Haus, das ist der
Betrieb, den das Leben verlangt - das eigentlich Menschliche
beginnt erst jenseits dieser Häuslichkeit: in der Öffentlichkeit des

Gesprächs, des Kampfes, der Politik.

Soviel zur Antike.

Im Mittelalter entfällt sogar diese Unterscheidung. Das Haus
und das Hausen: das hört mittelalterlich überhaupt auf, etwas
Besonderes zu sein. Es wird zur Bezeichnung für den gesamten
Lebensraum, in dem ein Mensch quasi zuhause ist. Das Haus
meint kein Drinnen in Anhebung zu draussen. Zum Haus gehört
vielmehr alles, womit ein Mensch vertrauten Umgang pflegt.

Kürzlich bin ich auf ein Bilderbuch aus dem Spätmittelalter ge-
stossen, eine Sammlung von Zeichnungen aus dem Leben eines

Ritters. Fachleuten ist das Buch bekannt unter dem Titel
«Mittelalterliches Hausbuch». Hausbuch! Da erwarten wir doch, der
Ritter werde uns im Eßsaal, am Kamin, im Schlafgemach, im
Tanzsaal gezeigt. Nichts von alledem. Dieses Haus, des Ritters
quasi privates Burginneres, kommt gar nicht vor. Was dann?
Zum Beispiel dies: Offenes Land, in der Ferne pflügt der Bauer
mit seinem Pferd mühsam den Acker; weiter hinten wird ein
zerlumpter Mann zum Galgen geführt, stolz neben ihm der Bewaffnete

mit einer Feder an der Kappe, auf der andern Seite der
Mönch mit einem grossen Kreuz; weiter hinten reitet der Ritter
mit zwei seiner Leute; oben auf dem Hügel steht der Galgen mit
einem Gehenkten daran; die schwarzen Vögel fliegen umher,
einer von ihnen hackt an dem Leichnam.

Oder dies: Auf dem Hof des Gutsbetriebes. Ein Edelfräulein
bekränzt ihren j ungen Freund, er zieht sie an sich ; ein anderes Paar

geht engumschlungen spazieren. Die alte Dienerin macht eine

böse Miene zum Liebesspiel der jungen Leute. Daneben arbeiten
Knechte. Einer kehrt den Hof auf, ein anderer striegelt das Pferd,
ein dritter streut den Enten Futter. Ihm winkt die Magd. Auf dem
Dach klappert der Storch Dutzende solcher Ansichten bilden
das «Mittelalterliche Hausbuch» von zirka 1475. Überall bedeutet

«Haus» nicht die Ungestörtheit der Zurückgezogenheit, nicht
das Réduit der Eingezogenheit, nicht die Enklave des privaten
oder intimen Selbstgenusses. Hausen heisst hier überall nicht,
glückselig bei sich und nur bei sich selbst sein; hausen heisst:
nicht die eigenen vier Wände, sondern die eigene Welt bewohnen.

Das Haus bezeichnet mittelalterlich somit nicht eine abgesonderte
Häuslichkeit des Menschen, sondern dessen Weltvertrautheit:

sozusagen den Bau seiner gewohnten Weltbezüge. Dieser Bau
aber ist nicht das Werk des Individuums. Es ist die gesellschaftliche

Hervorbringung einer bestimmten Kultur - in unserem Falle
das Werk der mittelalterlich-ritterlichen Kultur. Das Haus des

Menschen: das ist die Welt bestimmter Stände - die Welt des Bauern,

die Welt des Soldaten, die Welt des Prälaten, die Welt der
Marketänderin. Die sinnstiftende Einheit der Weltbezüge, in

denen sie ja leben : sie spricht aus dem Wort «Haus».

Soviel zum Mittelalter.

14 Schweizer Heimwesen 1/90



Und damit zur Neuzeit. Sie verändert zweierlei:

Erstens hört die Welt auf, so etwas wie ein Zuhause zu sein. Sie
wird - statt vertraut - entfremdet: zunächst intellektuell durch
Reformation und Wissenschaft, sodann materiell durch Technik
und Industrie. Einfach gesagt: Die Welt verliert neuzeitlich ihre
traditionelle Selbstverständlichkeit.

Zweitens hört der Mensch auf, Bewohner dieser Welt zu sein; er
etabliert sich als ihr Herr und Meister - intellektuell durch
Wissenschaft, politisch durch Revolution, praktisch durch Technik.
Einfach gesagt : Die Welt ist neuzeitlich nicht mehr interessant als
das, was sie ist; sie wird interessant nurmehr als das, was sich aus
ihr machen lässt.

Damit aber hört die mittelalterliche Gemütlichkeit auf. Der
neuzeitliche Mensch haust nicht mehr in der Welt; er meistert sie. Wo
haust er dann? Im Rückzug aus der strapaziösen Welt Das ist die
Geburt der Idee Häuslichkeit, wie wir sie meinen: das Haus als
Ort der Zufluchtfür Menschen, diesich von ihrer Weltherrschaft
gelegentlich erholen müssen. Denn wer die Welt beherrschen will,
darf sich von ihr nicht einnehmen lassen ; er muss sich immer wieder

ausserhalb der Welt sammeln. Dieses Ausserhalb wird zum
neuzeitlichen Haus. Hier ist der neue Mensch, der homo faber,
unabgelenkt ganz bei sich, mit sich allein - und solche weitabgewandte

Einsamkeit ist die Bedingung aller Weltherrschaft. Damit
beginnt die Geschichte der «Eingezogenheit».

Nur hundert Jahre nach dem «Mittelalterlichen Hausbuch», also
zirka 1575, tauchen bei Michel de Montaigne, dem Verfasser der
berühmten «Essais», folgende Empfehlungen auf: «Wir sollen
uns ein Hinterstübchen reservieren (une arrièreboutique tout no-
stre), ganz für uns, ganz frei, in dem wir unsere wahre Freiheit
und unsere wichtigste Zuflucht und Einsamkeit finden. In ihm
müssen wir unser tägliches Gespräch mit uns selbst führen, so

vertraulich, dass kein Umgang und keine Gesellschaft mit Freunden

dort Platz findet ; hier müssen wir reden und lachen, als wenn
wir ohne Weib, ohne Kinder, ohne Güter, ohne Gefolge und ohne
Diener wären Wir haben eine Seele, die sich auf sich selbst
zurückwenden kann; sie kann sich selbst Gesellschaft leisten; sie ist
fähig anzugreifen und zu verteidigen, zu empfangen und zu
geben Das Grösste auf der Welt ist zu wissen, dass man sich
selbst gehört.»

Hier wohnen wir gleichsam der Geburt des neuen Verständnisses

von Haus und Häuslichkeit und Wohnen bei: das Haus als Hort
der Eingezogenheit, das Haus als Ausklammerung aller Anders-
heit, das Haus als Reservat reinen Selbstseins. Häuslichkeit als

Existenz als ob : einsam sein, ganz bei sich und mit sich selbst nur
- einsam, als wären wir nicht sozial eingebunden; frei, als wären
wir nicht ökonomisch abhängig ; einzeln, als wären wir nicht politisch

verallgemeinert.

Wir haben uns daran gewöhnt, diese Eingezogenheits-Manier zu
verspotten als einen Akt der wohlfeilen Flucht. Tatsächlich
beginnt hier der bürgerliche und spiessbürgerliche Mythos von
Häuslichkeit. Doch wichtig zu sehen ist: dieser Mythos ist von
Anfang an zweideutig : Reservat der ungestörten Menschlichkeit,
ja - jedoch nicht in der Absicht, sich der Welt zu entziehen;
vielmehr in der Hoffnung, mit den häuslich gewonnenen
Menschlichkeits-Reserven der Welt wiederum dienstbar zu werden

im Interesse an einer menschlicheren Menschenwelt Vom
16. bis weit ins 19. Jahrhundert hinein gilt diese Ambivalenz:
Rückzugs-Häuslichkeit nicht als Selbstzweck, sondern als Mittel
zum Zweck der Verhäuslichung der Welt, Wohnlichkeit als Refu-

gium durchaus - jedoch als Refugium mit Vorwärts-Ambitionen,

als Sammlung zum Aufbruch, die beschauliche Eingezogenheit
als Bedingung menschendienlichen Auszugs in die Welt

Sie erinnern sich, meine Damen und Herren, an das eingangs
gesprochene Zitat. Christian Gotthilf Salzmann formuliert darin
genau das, was ich hier die Doppeldeutigkeit des Mythos
Häuslichkeit nenne, z.B. so: «Niemand ist fähiger, Freude zu verbreiten

in einer Gesellschaft, als wer froh in seinem Hause ist.» Oder:
«Wer glücklich ist, beglückt auch gern; und es geht kein Glück
über häusliches.» Schliesslich: «Wer könnte Menschen leichter
lieben als der, der in seinem nächsten Kreise gute Menschen, also
die Menschheit überhaupt, in diesen Stellvertretern, von einer so
liebenswürdigen Seite kennenlernt?»

Kurzum - das Séparé des Hauses als «Pflanzschule der
Menschenliebe»: dies ist nicht nur Ideologie, nicht nur Selbsttäuschung,

sondern ernstlicher Wille und überdies mit guten Gründen

vertretbar; nämlich so: Die Abgesondertheit des Hauses
räumt ein, was wir heute Rollendistanz nennen. Draussen, in der
Welt der Gesellschaft und der Wirtschaft und der Politik : da sind
wir alle Rollenspieler, also nie ganz wir selbst, nie schlicht und
einfach Menschen, sondern - zumindest immer auch -
Funktionsträger. Will der Mensch aber ein veritabler Mensch werden,
dann muss er sich zurückziehen aus seinen Funktionen in
Weltgeschäften; er muss sich - in vollkommener Freiheit - besinnen auf
das, was er eigentlich ist: nicht ein Unternehmer oder ein
Unternommener, nicht ein Regierungsrat oder ein Parteigänger, nicht
ein Priester oder ein Gläubiger - sondern ein Mensch. Solche
Selbstbesinnung indes gestattet nur der interimistische Abschied
vom Weltgetriebe. Und diesem Abschied gibt das Haus, die
Häuslichkeit einen Spielraum. Das Haus wird neuzeitlich zum
Ort der Selbstverständigung und Selbsterfahrung des Menschen
mit seiner blossen Menschlichkeit.

Diese eingezogene Selbstverständigung und Selbsterfahrung
aber zielt wiederum nach aussen. Häuslich gestärkt und bestärkt
soll der Mensch fähig werden, die Welt menschlicher zu machen.
Was im Hause gewonnen ward - Friede, Liebe, Freiheit -, das soll
nun auch der Welt zugute kommen. Also nicht einfach Rettung
des menschlichen Menschen vor der unmenschlich fremden Welt,
sondern Errettung dieser Welt aus den Kräften der häuslich
erprobten Menschlichkeit: dies ist der rationale Kern im Mythos
Häuslichkeit. Er lädt uns nicht bloss ein zur Erholung von unseren

weltlichen Rollenstrapazen; er verlangt auch, dass wir aus
diesem häuslichen Rollen-Urlaub gestärkt zurückkehren, um
diese Rollen zu wandeln, sie menschengerechter zu machen -
kurzum: die Welt humaner zu gestalten.

Dies j edenfalls darf als das klassische bürgerliche Verständnis des

Hauses und des Hausens und der Häuslichkeit gelten: Eingezogenheit

mit Auszugsabsichten. Dass diese plausible bürgerliche
Idee zum einseitigen Mythos für Spiessbürger verkam - im Laufe
des 19. Jahrhunderts nämlich -, dies lag nicht allein an den
Bürgern. Es lag auch an der sich wandelnden Welt. Technik und
Industrie, Bürokratie und Wissenschaft sorgten dafür, dass die Welt
nicht nur zunehmend fremd erschien, sondern auch zusehends

anonym. Die Menschen fühlten sich in ihr immer weniger
«zuhause» - und es darf uns nicht wundern, wenn sie ihre private
Eingezogenheit immer mehr als Ersatz für diese Enthäuslichung
der Welt einrichteten - und immer weniger als Vorsatz fürs Wohn-
üchmachen der Welt.

Im 19. Jahrhundert wird die Wohnung zum Interieur - und das

Interieur zum «Etui des Privatmannes» (Walter Benjamin). Es ist
kennzeichnend, dass dieses Jahrhundert eine Art Schachtelwahn
entwickelte: Es schuf Etuis, Schutzhüllen, Behälter, Dosen, Kap-

15



SIC Beckenspülautomaten:
für jeden Bedarf das richtige Modell

Modell SM20 mit automatischer Schiebetüre Modell SM15 mit manueller Klapptüre

Standmodell SM20 SM20 Ellbogenstart Wandmodell SM15 SM15 Klappdeckel

30 Jahre
Entwicklung
aus
Erfahrung

Spitaleinrichtungen
Equipement hospitalier
Hospital equipment

SIC AG
CH-4020 Basel, Postfach
Wartenbergstrasse 15

Telefon 061-311 97 84
Telefax 061 311 97 42

Als Ergänzung zu der
bewährten SIC SM20 Modellreihe

mit automatischer
Schiebetüre wurden die SIC
SM15 Beckenspülautomaten
mit manuell zu bedienendem
Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
wurden vom SIC SM20
übernommen. Damit ist die gleich
hohe Qualität und Zuverlässigkeit

gewährleistet.
Ob wandhängend, freistehend

oder untertisch montiert:

jetzt gibt es den passenden
SIC Beckenspülautomaten.



sein, Hülsen, Futterale und Gehäuse für alle möglichen und
unmöglichen Gegenstände; und auch die Menschen spannten sich
in ihren Interieurs ein wie in samtverbrämten Kokons. Das private

Gehäuse wurde Dekor und Trennwand zugleich. Die Bewohner
häuften ein Reich von Kleinodien an: Porzellan und Tapisserien,
Lackdosen und Gouachen, Keramik und fernöstliche Statuetten
- dies alles als Schutzwall gegen eine befremdliche, unwirtliche
Welt.

Die Wohnung als Futteral, als Etui. Dafür gibt es berühmte Zeugen,

zum Beispiel die Brüder Goncours, die in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts soviele Kleinodien zusammenrafften, dass

deren Dokumentation zwei stattliche Bände füllt. Und wenn die
beiden einmal ihre Fühler aus diesem häuslichen Futteral in die
reale Welt streckten, dann notierten sie lakonisch: «Hier ist die
Welt so hässlich wie ihre Photographie.» Ich will Sie nicht mit
historischem Material hinhalten - nur belegt das kurze Zitat schlagend:

Wer sich so ins Futteral der Häuslichkeit verkriecht,
verliert jeden Sinn für die reale Menschenwelt - vom Sinn für Welt-
vermenschlichung ganz zu schweigen. Hier wird die Eingezogen-
heit im Häuslichen erstmals Selbstzweck - und darunter leidet
nicht nur die Welt (die von ihrer Unbewohnbarkeit nicht erlöst
wird), sondern auch der Bewohner (der in seiner Futteral-Häuslichkeit

erstickt).

Dafür liefern die Gebrüder Goncours wiederum eine erhellende
Anekdote. Sie erzählt von einem Geistesverwandten, Robert de

Montesquiou-Fezensac, folgendes: «Die Regungslosigkeit des

Musters auf seinem Teppich mutete ihn traurig an. Er wünschte
sich etwas Farbiges darauf, einen wandelnden Reflex. So ging er

zum Palais-Royal, wo er um teures Geld eine Schildkröte kaufte.
Und er freute sich über das Wandeln dieses lebendigen Dings auf
seinem Teppich. Allein, nach ein paar Tagen mutete ihn das
Glänzende der Schildkröte etwas traurig an. So trug er seine Schildkröte

zu einem Vergolder und liess sie mit Gold überziehen. Und
dieser wandelnde vergoldete Tand erheiterte ihn ungemein, bis zu
dem Augenblick, in dem er plötzlich auf die Idee kam, die Schildkröte

von einem Goldschmied mit Edelsteinen einfassen zu
lassen. Und er liess in den Panzer Topase einlegen. Er war ganz im
Glück seiner Einbildungen - da starb die Schildkröte an ihren
Inkrustierungen.»

Eine Anekdote nur? Wohl doch mehr: ein Symbol für jene
Gesellschaft der mehr oder wenigerprunkvollEingehäusten, die unter

ihren Vergoldungen ersticken und in ihren Inkrustierungen
verderben. Die toten Seelen der Futteral-Häuslichkeit - interessiert

nur am Teppichmuster und daran, dass sie nie in die Leere

der Langeweile fallen mögen -, diese Etui-Bewohner sind schon
in die Leere gefallen, denn ihr Leben im Interieur ist ohne jeden
Ernst, ohne alle Wirklichkeitsbedeutung : das pure Gegenbild zur
realen Welt, längst keine «Pflanzschule» mehr, eher ein Spital,
der Ort des verzweifelten Versuchs, sich vor der Welt (der Maschinen

und des Kapitals und des Machttriebes) zu retten - und der
Ort der Verzweiflung über das Misslingen dieses Versuchs.

Die Wohnung als Kruste: Damit stirbt nicht nur die altbürgerliche

Idee der doppeldeutigen Häuslichkeit. Darunter erstickt
auch die einseitige Eingezogenheit.

Das 20. Jahrhundert nun lässt sich verstehen als eine Kette von
Bemühungen, aus dieser verzweifelt eingezogenen Häuslichkeit
wieder hinauszufinden. Dass dabei das Pendel oft ins andere
Extrem ausschlägt, ist nur folgerichtig. Es begann um die
Jahrhundertwende mit Adolf Loos, dem radikalen Wiener Architekten.
Unter dem Motto «Das Ornament ist ein Verbrechen!» kämpfte

er gegen das sich einkapselnde 19. Jahrhundert. Das war die
Geburt der neuen Sachlichkeit. Funktionsgerechtigkeit wurde zum
alleinigen Kriterium des Bauens und Wohnens. In den 30er Jahren

griffen die Vertreter des «Bauhauses» (Walter Gropius, Marcel

Breuer, Mies van der Rohe) diese Idee der Nüchternheit auf,
und Ende der 40er Jahre setzte die «Hochschule für Gestaltung»
in Ulm (Max Bill) die Tradition fort.

Diese Tendenz zur Entrümpelung der Häuslichkeit machte freilich

die Menschen nicht automatisch heimischer (in Haus und
Welt). Es gibt dazu eine aufschlussreiche Karikatur von Saul
Steinberg: Man blickt in ein Haus, das keine Wände, nur noch
Fenster hat. Gäste kommen auf Besuch; Hausherr und Hausfrau
wollen sie aber nicht empfangen; sie verstecken sich hinter einem
alten Sessel, dem einzigen Einrichtungsgegenstand, der im ganzen

Haus noch «dinglich» ist. Alles andere weggestellt,
weggeklappt, versenkt - auf das Allernotwendigste reduziert; hygienisch

«entlüftet» zwar und rationalistisch «entleert» - doch
damit verliert sich eben auch die Heimeligkeit, die Geschütztheit.
Das Haus wiederholt die Ausgesetztheit des Menschen in der
Welt - statt dass es sie aufhebt.

1953 baute Le Corbusier die «Unité d'habitation» in Marseille.
«Wie in einer Kirche » rief ein Mädchen aus, das den Bau besuchte.

«Wie eine gotische Kathedrale», sagte ein Architekt. Beides

war bewundernd gemeint. Nur: In Kirchen und Kathedralen
wohnt man nicht. In Kirchen und Kathedralen ist man sozusagen
ausser sich, höhengerichtet, transzendentalgestimmt.

Wie aber wohnt denn der moderne Mensch, der alles andere ist
als höhengerichtet und transzendentalgestimmt? Es gibt mindestens

drei Varianten: Er wohnt erstens in billig und seriell
hingeknallten Mietskasernen - in Wohnungen, die er mit rührendem
Aufwand heimelig, das heisst zumeist kitschig zu gestalten
versucht. Er wohnt zweitens in traditionellen Häusern oder Häuschen,

die er so heimelig wie möglich und das heisst zumeist
kitschig einrichtet. Und er wohnt drittens in modernen bis postmodernen

Wohnungen, die er so zeitgemäss wie möglich und das
heisst zumeist angestrengt unkitschig inszeniert.

In allen drei Wohn-Varianten aber dominiert etwas, das mit Wohnen

und Häuslichkeit überhaupt nichts zu tun hat : die
Massenkommunikation, präziser das Fernsehen. Alle verstehen zwar
ihre eigenen vier Wände als das private Séparé, worin sie ihre
Individualität und Originalität pflegen. Doch in diesem sogenannten

privaten Freiraum tun dann doch alle ungefähr dasselbe: Sie

füllen sich ab mit denselben Unterhaltungssendungen, mit
denselben Poprhythmen, denselben visuellen Reizen. Es tobt im
intimen Séparé eine wahre Lust an der Enteignung der Eigenheiten:
seinen Spass lässt man sich bestimmen durch Kurt Felix, seine

Frömmigkeit durch Pfarrer Sieber, seine Sexualität durch die liebe

Martha... Kurzum: Die Individualitätsgenüsse, die wir im
vermeintlich so eigenen Wohnraum pflegen, sind in Wirklichkeit
Allerweltskost. Je mehr wir uns absondern, desto kommoder
werden wir fernernährt - mit denselben Reklamelügen, denselben

Schlagzeilenklischees, denselben Schwarzwaldklinik-Senti-
mentalitäten und Denver-Dallas-Serien-Brutalitäten.

Das bedeutet: In der Gegenwart verkehrt sich der Mythos der

Häuslichkeit: Alle wollen in ihrer Wohnung unbeschreiblich
eigentlich, eigentümlich, eigenbestimmt leben - und was tun sie?

Sie leben uneigentlich, allerweltstümlich, fremdbestimmt.

Deshalb ist es, nach soviel Exkurs in die Geschichte des häuslichen

Wohnens, höchste Zeit für eine kurze Wohn-Philosophie.

17



II. Menschlich wohnen - ein kleiner
ph ilosoph ischer Aufriss

Eine Philosophie des Wohnens fragt nicht: Wie haben Menschen
in verschiedenen Zeiten tatsächlich gewohnt und welche Ideen
von Häuslichkeit haben sie gebildet? Sie fragt vielmehr: Was

heisst wohnen Was heisst richtig oder eigentlich oder wahrhaft
wohnen? Daraufhaben wir stets einleuchtende Antworten parat.

Zum Beispiel: «Wohnen heisst daheimsein.» Schön und gut.
Nur: Was heisst da wiederum «daheimsein»? Noch beliebter ist
diese Antwort: Richtig wohnen (oder bauen) heisst, dass «der
Mensch im Mittelpunkt» steht. Auch schön und gut: der Mensch
im Mittelpunkt - und nicht die Rendite; der Mensch - und nicht
die Technik; der Mensch - und nicht die Mode und so weiter und
so fort. Soweit sind wir rasch einig. Nur: Was heisst es denn positiv,

der Mensch müsse im Mittelpunkt stehen? In wessen
Mittelpunkt? Ist der Mensch überhaupt dort zuhause, wo er dauernd
im Mittelpunkt steht? Ist er wirklich da daheim, wo er sein eigenes

Zentrum ist? Oder fühlt er sich vielleicht umgekehrt gerade
dort zuhause, wo er aufhören darf, sich als seinen eigenen Mittelpunkt

festzuhalten? Wo das Selbst seine Zentrums-Position
aufgeben darf? Jedoch zu wessen Gunsten? Wer oder was nimmt
dann das Zentrum ein, wenn der Mensch wohlig darauf verzichtet,

es selber zu sein? Die Polstergruppe? Der Familientisch? Der
Fernseher?

So kommen wir nicht weiter. Beginnen wir von vorn: Was heisst
wohnen? Versuchen wir eine Antwort von der Wortbedeutung
her: «wohnen» kommt vom altsächsischen «wuon», vom
gotischen «wunian»; beide bedeuten «bleiben», «sich aufhalten».
Dieses «bleiben» aber meint «zufrieden sein», «im Frieden sein».
«Im Frieden»: Den Ausdruck brauchen wir noch heute - «lass

mich in Frieden!» sagen wir und meinen damit: verschone mich
vor Zumutungen, die nicht aus mir selbst kommen; lass mich
sein; lass mich der sein, der ich bin. In diesem Sinne heisst «wohnen»

«seinlassen»: alles und jedes (und uns selbst) in Frieden
lassen, sein lassen - als das, was es ist.

Vielleicht denken Sie jetzt: Besonders weit führt uns diese Antwort

auch nicht; seinlassen, im Frieden lassen, nun gut, aber ist
dies nicht auch eine eher negative Auffassung von Wohnen? Die
Wohnung als Séparé, worin alles in Frieden gelassen, das heisst
verschont wird von Zumutungen der Welt? Nein, dies wäre denn
doch allzu trivial. Es gilt, das «seinlassen» positiv zu fassen.
Wohnen heisse, alles zu lassen als das, was es ist. Tun wir das denn
nicht ohnehin und jederzeit? Nein, wir tun zumeist das Gegenteil:

Wir lassen alles und jedes ganz und gar nicht in Frieden, wir
lassen die Dinge und die Menschen ganz und gar nicht sein, was
sie sind - vielmehr ordnen wir sie unseren Zwecken unter, wir biegen

sie unseren Interessen zurecht, wir unterwerfen sie unseren
Methoden... kurzum: in der Welt der Zwecke wird nichts im
Frieden, wird nichts seingelassen als das, was es ist. Alles und
jedes wird als Mittel zu etwas anderem nur in Betracht gezogen,
nicht als es selbst, nicht als das, was es ist, sondern als das, wozu
es dienen könnte. Von dieser Welt der Zwecke grenzt sich das
Wohnen ab als eine Welt des zweckfreien Im-Frieden-Lassens.

Doch bevor wir alles und uns selbst im Frieden lassen können (als
das, was es ist, was wir sind), müssen wir wissen, was es ist und
was wir sind. Kein Problem, werden wir sagen: Wir selbst sind
Menschen - alles andere sind Dinge (Kanapee, Lampe, Schreibtisch,

Plattenspieler, Silberbesteck, Weinkrug). Die Welt des

Wohnens lässt diese Dinge Dinge sein, uns Menschen Menschen.

Doch was heisst das? Was heisst es zum Beispiel : den Weinkrug in
Frieden lassen? Ihn nicht brauchen? Oder ihn richtig brauchen?
Doch was hiesse dann wiederum «richtig» brauchen?

Zur Beantwortung dieser Frage will ich Martin Heidegger bemühen.

Dieser zwiespältige Philosoph hat sich nicht nur in unglaublich

törichter Weise den Nazis angebiedert, er hat auch in
unvergleichlich gescheiter Weise unsere menschliche Existenz erschlossen

- zum Beispiel in einem Vortrag aus dem Jahre 1950; er trägt
den Titel «Das Ding» und handelt von einem ganz banalen
Gegenstand, nämlich vom Krug - allerdings so, dass dieser Krug
bald aufhört, ein blosser Gegenstand zu sein, und anfängt, als
Gefäss Gestalt anzunehmen, worin nicht nur Wasser und Wein,
sondern Welt überhaupt sich ereignet. Der Krug als Gefäss. Was

tut das Gefäss? Es fasst. Was fasst es? Zum Beispiel Wasser, zum
Beispiel Wein. Doch der Krug fasst nicht bloss, er schenkt auch

(aus); er gibt Wasser, er gibt Wein zu trinken. Im Geschenk des

Wassers und Weines aber entfaltet sich eine ganze Welt - eine Welt
jenseits der Zwecke.

Dazu mute ich Ihnen eine Heideggersche Originalpassage zu:
«Im Wasser des Geschenks weilt die Quelle. In der Quelle weilt
das Gestein, in ihm der dunkle Schlummer der Erde, die Regen
und Tau des Himmels empfängt. Im Wasser der Quelle weilt die
Hochzeit von Himmel und Erde. Sie weilt im Wein, den die
Frucht des Rebstocks gibt, in der das Nährende der Erde und die
Sonne des Himmels einander zugetraut sind. Im Geschenk von
Wasser, im Geschenk von Wein weilen jeweils Himmel und Erde.
Das Geschenk des Gusses aber ist das Krughafte des Kruges. Im
Wesen des Kruges weilen Himmel und Erde.»

Dies also hiesse, den Krug im Frieden zu lassen als das, was er ist,
nämlich als Krug: den Krug nicht als tönernen Gegenstand fixieren,

sondern darauf achten, was in ihm passiert. Und was passiert
darin? Nichts weniger als die Hochzeit von Himmel und Erde, die

Trauung des Nährenden von unten und des Lichtes von oben!
Dies ist so grossartig wie leicht fasslich: Der Krug fasst Wein -
und der Wein ist nichts anderes als die Vereinigung der nährenden
Erde und der Sonne des Himmels.

Doch imgleichen, sagt Heidegger, vermählen sich die Himmlischen

und die Sterblichen! Und dies ist nun weniger leicht fasslich.

Immerhin: Die Sterblichen, dies sind wohl wir selbst. Trinken

wir ein Glas Wein, so führen wir nicht bloss unserem Organismus

ein Quantum überlebensnötiger Flüssigkeit zu. Wir vollziehen,

mehr oder weniger, einen kulturellen Akt, etwas animalisch

ganz und gar Unnötiges, einen humanen Luxus, jedoch einen,
der uns erst menschlich macht; menschlich aber heisst: sterblich;
sterblich wiederum heisst: der Endlichkeit eingedenk. Nur weil
wir wissen, dass wir endlich sind, gemessen wir den Moment. Wir
feiern, mit einem Glas Wein, unseren Augenblick: den Umstand
also, dass wir, obgleich endlich, jetzt jedenfalls gerade noch
existieren. Das Glas Wein ist oder kann sein: der Versuch, nicht mit
der zerrinnenden Zeit mitzuzerrinnen, sondern die Zeit anzuhalten;

ein Versuch zur puren Gegenwart; ein Versuch, den Augenblick

nicht als Mittel zum Zweck des nächsten und übernächsten
Augenblicks zu nutzen, sondern als Selbstzweck - als Zeit, dieim
Frieden gelassen ist.

Dies also wäre ein Akt geglückten Wohnens: Das Glas Wein, der

Augenblick als Ewigkeit und zugleich als sterbliche Gegenwart,
als Gegenwärtigkeit der Sterblichen - und dies aus Anlass der

Hochzeit von Himmel und Erde im Glas. Hier wäre dann alles

und jedes im Frieden gelassen als das, was es ist: Wir selbst als

Sterbliche, der Wein als Welt-Vermählung.

18 Schweizer Heimwesen 1/90



Dazu aber gesellen sich, Heidegger zu folgen, noch die Himmlischen.

Die Himmlischen, das sind wohl die Götter. Die Götter
wiederum: So nennen wir die eigentlich unbenennbaren Mächte
- den Umstand, dass die Welt mehr ist als die Summe ihrer
Gegenstände, dass sie mehr ist als alle Tatsachen zusammen - dass
dieses Zusammen vielmehr Sinn ergibt. Die Himmlischen: Das
will sagen, dass der Wein nicht bloss chemische Zusammensetzung

ist, die Sonne nicht bloss Verbrennungsprozess, die Erde
nicht bloss Verfaulungskreislauf, der Mensch nicht bloss gen-re-
gierte Zweibeinermaschine - sondern dass mit und zwischen all
dem das passiert, was wir «Sinngeschehen», «Welt» nennen.

Und geschehe dies auch nur beim Glase Wein. Sofern wir dabei
nicht bloss drauflossaufen oder einfach unseren Durst stillen,
darf gelten, was ich vorhin sagte : Beim Glase Wein feiern wir den

Augenblick. Wir feiern also nicht uns; da gäbe es wenig zu feiern.
Der Witz des Feierns ist es gerade, dass wir herauskommen aus
unserer Beschränktheit, dass wir teilnehmen an einem Geschehen,

das wir nicht bestimmen, sondern seinlassen: in unserem
Falle die Hochzeit von Himmel und Erde. Dass dabei wir, die
Sterblichen, uns mit den Himmlischen verbünden, hat diesen
Sinn: Wir, die Endlichen, vermögen diese Hochzeit nicht zu stiften;

dazu sind quasi göttliche Mächte notwendig. Doch diese
himmlischen Mächte sind auf unsere endliche Mitwirkung
angewiesen: Die Götter stiften die Hochzeit - wir müssen sie organisieren,

indem wir sie seinlassen, im Frieden lassen. Das heisst, wir
müssen nicht, wir können es tun oder lassen; wir sind frei. Beim
Glase Wein: Wir können saufen - und es passiert nichts, was uns
mit Himmel und Erde Hochzeit feiern liesse. Wir können aber
mit diesem simplen Glas Wein eine hochzeitliche Weltfeier zulassen,

worauf das Höchste und Tiefste festlich tanzen, worauf das

Himmlische und Sterbliche in der Ruhe ihrer Bedeutung sich zu-
einandersetzen Es liegt an uns, es liegt an unserem Willen zum
Wohnen, an unserem Willen seinzulassen, zuzulassen, im Frieden
zu lassen - oder eben nicht. Je nachdem wird die Welt festlich,
sinnreich, wohnlich - oder eben flach, sinnverschlossen, unhaus-
lich.

Soweit, meine Damen und Herren, meine kurze Philosophie des

Wohnens. Sie richtet sich nicht nach dem Prinzip Häuslichkeit.
Wohnen können wir drinnen und draussen, im Haus und ausser
Haus. Entscheidend ist, ob es uns gelingt, eine Welt der Zwecklo-
sigkeit zu stiften - eine Welt, worin die Dinge und wir selber im
Frieden gelassen werden, aber nicht einfach so, wie wir gerade
sind, sondern als das, was wir eigentlich sind, nämlich Sterbliche,
und als das, was die Dinge eigentlich sind, nämlich Hochzeitsvermittler,

nicht Gegenstände.

Damit wird es Zeit, zum Ende zu kommen. Ich will Schluss
machen mit einem sehr kurzen, nämlich nur anrisshaften dritten
Abschnitt:

III. Ungewohnt wohnen - nur ein Anriss
zur Praxis

Nach diesem Ausflug in die Geschichte und diesem Höhenflug in
die Philosophie werden Sie, meine Damen und Herren, sich fragen

: Und was sollen wir mit alledem denn nun anfangen Darauf
kann ich ehrlicherweise nur antworten: Das müssen Sie selber

wissen. Denn zum einen bin ich kein Wohnberater. Und zum
andern meine ich: Nachdenken sollten wir hin und wieder - auch

wenn diese Gedanken sich nicht unmittelbar in Praxis umwandeln

lassen.

Wenn ich aber inkompetenterweise mich gleichwohl aufs praktische

Feld wagen soll, dann kann ich da höchstens einen dünnen
Leitfaden bieten. Und der lautet: Macht die Häuslichkeit nicht
allzu häuslich Hütet euch, das Heim allzu heimelig gestalten zu
wollen

Ich will dies abschliessend knapp begründen. Mein
kulturgeschichtlicher Exkurs hat dargetan: Häuslichkeit verengt sich im
Zuge der Neuzeit - von der doppeldeutigen «Pflanzschule der
Menschlichkeit» übers eindeutige «Etui» für Weltverängstigte bis
hin zum zeitgemässen Tummelplatz für Unterhaltungssüchtige.
Die philosophische Exkursion wollte plausibel machen: Diese

Entwicklung ist prekär; denn Wohnlichkeit gelingt nur, wo sie

nicht als ängstliche Eingezogenheit praktiziert wird, sondern als

grosszügigstes Seinlassen der Hochzeit von Himmel und Erde
und so weiter. Daraus ist nun der praktische Schluss zu ziehen:
Wer sich in seiner Wohnung nur behaglich mit sich selber einrichten

will, wird mit den Schrecken der Unbehaglichkeit bestraft.

Der Grund dafür ist leicht einzusehen: Wer sich nur mit sich
beschäftigt, wird unwirklich, «narzisstisch» nennen es die Psychologen

- und diese Krankheit der Selbstzuwendung ist tödlich.
Nehmen wir, anlassbedingt, alte Leute zum Beispiel (obwohl es

auch für jüngere gilt): Sie neigen dazu, ihre Wohnung zum Kabinett

ihrer eigenen Lebensgeschichte zu machen: voller
Erinnerungsstücke, voller Familienphotos, voller Reminiszenzen, lauter
Selbstbezug, lauter Memoiren, lauter autobiographisches
Museum - nur keine Wohnung, nur kein Seinlassen, nur kein In-Frie-
den-Lassen, nur keine Hochzeit von Erde und Himmel - ganz im
Gegenteil: ein Ort des Festhaltens, ein Raum des Konservierens.
Konservieren soll die Wohnung, was konservierbar nicht ist: das

einzelne Leben. Das konservierte Einzelleben ist bestenfalls das

verkrustete Leben - doch unter der Kruste lebt nichts als die
Lebensangst, die Angst, sich und seine Lebensgeschichte und sein
Leben zu verlieren. Und diese Angst ist allerdings begründet : Wir
alle werden dieses Leben verlieren. Also sollten wir uns nicht
selbstbetrügerisch an es hängen. Und wer es gleichwohl tut, wird
hängengelassen: von der Gesellschaft, von der Natur, von der
Hochzeit zwischen Himmel und Erde - er vereinsamt, verängstigt,

versimpelt. Und alldem leistet Vorschub eine Wohnung, die
als Kabinett der Konservierung des eigenen Ichs gestaltet ist.

Also muss Wohnen anders verfasst sein. Nichts gegen die eigenen
vier Wände! Nur dürfte innerhalb dieser vier Wände nicht bloss
das Altvertraute leben. Sie müssten sich dem Unvertrauten öffnen

- der unsentimentalen Vergänglichkeit der Natur beispielsweise:

dass die Blume welkt und die Amsel stirbt, dies müsste so
klaglos im Frieden gelassen werden wie die eigene Hinfälligkeit;
dazu die Erhellungen der Kultur: dass Beethovens Eroica und
Brahms' Requiem unsere Sinne gefangen nehmen, dies müsste
unsere eigene Liebe und unseren eigenen Tod der Exklusivität
berauben und so im Frieden lassen. Damit hätten die eigenen vier
Wände ihren Sinn, aber eben nicht den Sinn der Eingezogenheit.

Sonst aber kann es nur darum gehen zu lernen, dass Wohnen
nicht eine Sache der vier Wände ist. Ob es eine Sache mehr der
Gemeinschaftsräume oder der Parkanlagen sei, eine Angelegenheit

mehr der Begegnung mit Menschen oder mit Natur: dies
müssen Sie, meine Damen und Herren, besser wissen als ich.

Wohltun und nicht freundlich sein,
reicht ein Brot und macht's zum Stein.

O. V. LEIXNER

19


	Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Baden : vom Mythos der Häuslichkeit : trotz kulturgeschichtlich verwirrender Vielfalt der Wohn-Gewohnheiten : Versuch einer Philosophie des Wohnens

