
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 12

Artikel: 10. Einsiedler Forum : 13. und 14. September 1989 im Schweizer
Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln : Kunst und Spiel in der
Betreuung : 5. Spiele und Spielen : "Der spielende Mensch -
anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10. Einsiedler Forum: 13. und 14. September 1989 im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln

Kunst und Spiel in der Betreuung

5. Spiele und Spielen

«Der spielende Mensch -
anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel»

Von Dr. Imelda Abbt

Einleitung

1938 vollzog sich in der Frage nach dem Menschen ein Ereignis,
das mir erst bei der Vorbereitung dieses Referates recht bewusst
wurde. Bei den Griechen und Römern, aber auch bei den Indern
und Chinesen versuchte man durch Einteilungen die menschliche
Fülle und Vielfalt nach wichtigsten Aspekten zu ordnen. So
unterschied man zwischen Menschen, die eher betrachtend sind und
anderen Menschen, die eher tätig sind. Man sprach vom Homo
politicus, Homo religiosus, Homo socialis, Homo intellectualis.
Heute steht oft der Homo faber (der Mensch als Schmied, das
heisst der Mensch als Macher) im Vordergrund. Im erwähnten
Jahr nun erschien ein bahnbrechendes Buch des holländischen
Kulturphilosophen Johan Huizinga mit dem Titel «Homo
Indens», der spielende Mensch. In diesem Werk hat er nicht einfach
den Menschen auch noch als spielendes Wesen gesehen, sondern
er hat den Anspruch erhoben, dass derMensch überhaupt und
eigentlich in erster Linie durch seine Eigenschaften des
Spielenkönnens unci des Spielenwollens gekennzeichnet und bestimmt
sei. Der Mensch und damit die ganze Kultur wird «sub specie
ludi» betrachet.

Die Lebensgeschichte dieses grossen Gelehrten zeigt auf, wie eine
solche Neuorientierung des Menschseins Angst macht. Er erntete
Hass für sein Werk. Vor allem weil nach ihm auch die Politik und
derKrieg eine Art Spiel sind, also eine Betätigung des «Homo lu-
dens». Nach Kriegsniederlagen zu sagen, dass die Verlierer
schlechte Spieler waren und dass alle Opfer - Freiheit, Gut und
Blut, gar das Leben der Kinder - eigentlich «nur» den Charakter
eines Spieles gehabt hätten, ist nicht so leicht zu ertragen. Wo ist
dann in einer solchen Wesensbestimmung des Menschen der
Ernst beheimatet? Huizinga ist denn auch planmässig verfolgt
worden bis an den Rand seiner physischen Vernichtung.

Seit diesem bahnbrechenden Buch ist sehr viel über das Spiel bei
Mensch und Tier geschrieben worden. Ich kann hier nur einige
Überlegungen vortragen, die nur ein sehr eingeschränkter
Beitrag zu einer Anthropologie des Spieles sein können. Denn in der
Anthropologie, also in der Lehre vom Menschen, geht es nicht
ohne Hintergründe, beziehungsweise Begründungen. Begründete

Einsichten lassen dann ein bestimmtes Menschenbild,
bestimmte Wertungen und Deutungen als richtig erscheinen. Deshalb

ist es wichtig, aus welchem Hintergrund heraus der Mensch
gesehen und betrachtet wird. Damit hängt auch meine Not
zusammen, die ich mit diesem faszinierenden Buch hatte. Auf der
einen Seite las es sich fast wie ein Roman, wie der Verfasser das

Spielmoment in verschiedenen Kulturen erforscht hat. Dabei hat
er vor allem den Zusammenhang von kindlichen und tierischen
Spielen mit den heiligen Spielen des Kultes herausgearbeitet. Viele,

viele interessante Fakten! Wer wusste zum Beispiel vorher

schon, dass es in allen uns bekannten Kulturen das Himmel-Höl-
le-Spiel in irgendeiner Form gibt Aus den vielen Fakten zog
Huizinga den Schluss, dass das Spiel vor aller Kultur, vor allem
Kulturschaffen da sein müsse. Da nun setzten meine Fragen ein. Wie
zwingend ist dieser Schluss? Ist der Mensch primär vom Spiel aus
zu verstehen? Was heisst das für den Menschen am Ende des

zweiten Jahrtausends? Welche Bedeutung hat das für unser
Leben hier und jetzt? Obwohl mir längst nicht alles klar ist, möchte
ich ein paar Thesen aus Huizingas Lebenswerk vortragen und zur
Diskussion stellen.

1. Spiel - Ein Sich-Verhalten

Spielen erscheint immer als eine Weise des Sich-Verhaltens. Wir
alle hier wissen, welches Verhalten wir bei uns selber als Spielen
bezeichnen ; um nur von uns -nicht auch noch vom Tier - zu
sprechen. Achten wir einmal auf das Wort «Spielen». Einmal spielt
etwas - zum Beispiel das Mondlicht auf den Wellen, oder am Radio

Musik; ein ander Mal spielt jemand etwas - zum Beispiel ein

Ballspiel, Versteckenspiel oder Theater; der Mensch spielt aber
auch mit etwas - zum Beispiel mit dem Auto, mit der Puppe, mit
dem Feuer; der Mensch spielt sodann als etwas - zum Beispiel als

Wilhelm Teil, als Fee - er spielt aber auch um etwas - zum Beispiel
um Geld. Die Alltagssprache zeigt uns bereits, dass im Spiel und
im Spielen ganz verschiedene Mit-Bezüge enthalten sind. In diesen

verschiedenen Wortbedeutungen kommen unterschiedliche
Aspekte zum Vorschein. Sprache hilft uns in dem Sinne weiter,
dass wir durch den Wortgebrauch hindurch auf tieferliegende
Schichten der Wirklichkeit verwiesen werden. Sprache ist im
besonderen gebunden an die leibliche Subjektivität. Das bedeutet,
dass jedes Spiel auch bezogen ist auf den undurchsichtigen
Grund unserer Triebe, unserer Leidenschaften, unserer Fähigkeiten,

unserer Dispositionen, unserer Befindlichkeit, unserer
Stimmungen und immer auch auf das Kreative, das Schöpferische im
Tun. Dieses Letztere ist nicht einfach fixiert, sondern hat immer
auch etwas mit unserer Freiheit zu tun. Und das heisst auch, dass

die Freude am Spiel auch eine Freude am Risiko, am Neuen ist.
Ein namhafter Denker wie Gadamer («Wahrheit und Methode»)
meint, dass unser Spielen letztlich ein Abbild, eine Darstellung
der Ur-Wirklichkeit des Lebens sei. Spiel wäre dann so etwas wie
ein Sich-Dar-Stellen der Grund-Ordnung der Welt. Das Spiel
würde demnach etwas ab-bilden, das im Ur-Bild vorliegt. Dieses

Ur-Bild wäre vorgegeben, also nicht in der Verfügung des
Menschen. Es will sich im spielenden Menschen zeigen, das heisst von
ihm ergriffen und umgesetzt werden. Dabei ist in jedem Spiel
auch ein Hin und Her sichtbar, ein Geben und Empfangen. (Davon

im letzten Teil mehr.)

819



2. Spiel - Ein Wagnis

Ich möchte nochmals den Punkt des Wagnisses, des Risikos
aufnehmen. In der Vorbereitung dieses Vortrages habe ich eine
Sendung über die Faszination von Spielautomaten gesehen. Nicht
nur Jugendliche, sondern auch Hochbetagte, Menschen aus allen
Berufsschichten und sozialen Kreisen freuen und erholen sich am
Flipperkasten, setzen Geld ein und sind voller Spannung, ob sie
Glückspilze sind, wenigstens an diesem Spielabend. Auf ihre Lust
- teilweise fast «Sucht» - befragt, sind ganz verschiedene Begründungen

gegeben worden. Spiel ist für sie abschalten, sich erholen,
in eine andere Welt versetzt werden, ein Risiko eingehen, wagen,
eventuell verlieren, eine Spannung aushalten. Für die anthropologische

Fragestellung scheint mir hier etwas Wichtiges zum
Ausdruck gebracht zu sein, nämlich dass im Spiel der Mensch sich
selbst einbringt, sich dem Risiko aussetzt. Das ist wohl ein
Grund, warum gewisse Spielautomaten verboten werden sollen.
Teilweise ist wohl eine berechtigte Angst da, dass der Mensch sich
an den Spielautomaten versklavt, verliert. Der Spieler, der sich
ganz einbringt, kann dies auch zu seinem Schaden tun, er kann
süchtig werden, das heisst, es fehlt ihm mit der Zeit der Abstand
zu sich selbst. Aber er setzt sich dem Risiko der Verwandlung aus.
Und mir scheint, dass die Verbindung von Spiel und Risiko, dass
der Mut zum Wagnis der Grund ist, warum wir das Spiel mit dem
Jugendlichen in Verbindung bringen. Der junge Mensch hat Mut
zum Wagnis, Mut zur Verwandlung. Er möchte sich messen, spüren,

wo seine Grenzen sind.

Gerade Kulturgeschichten des Spieles zeigen, dass das Sich-er-
proben-Wollen in allen Kulturen lebt, denken wir nur an das Krie-
gerlis-Spielen der Buben. Der Spieler möchte gewinnen, er möchte

stärker sein als der Gegner. Wenn wir fragen : Was möchte er ei-

160 S„ 166 Abb.
Gebunden Fr. 38-
ISBN 3-905278-49-9

CHRONOS
l/erlag Pfirsichstrasse 17 /luslieferung:

Postfach Pinkus
CH-8042 Zürich Postfach

CH-8025 Zürich
— Tel. 01/2512647

gentlich gewinnen? dann ist die Antwort: letztlich sich selbst. Die
Vorsicht, das Sicher-sein-Wöllen, die Angst vor Verwandlung
kann den Spieltrieb verkümmern lassen. Oder auch das vermeintliche

Wissen wie es ist, und wie alles ist, lähmt den Reiz zum Sich-
Erproben im Spiel. Der Spielende gelangt in diesem Sinne zur
eigenen Selbstdarstellung, in dem er sich im Spiel selber zeigt, sich
darstellt. (Unser Marionettenspiel am Nachmittag bringt etwas
zur Darstellung, ins Bild, was der Spieler beziehungsweise die
Spielerin selbst ist. Er/Sie bringt eine Seinsweise zur Darstellung.)

So können wir sagen, dass jeder Mensch, der spielt, jugendliche
Merkmale zeigt. Spiel und Kind, Spiel und Jugend gehören
zusammen. Und noch der gealterte, müde, kranke, schwermütige
oder gelangweilte Mensch hat in sich immer wieder eine Sehnsucht

nach dem Spielen-Können der Jugendzeit. Sogar beim
blossen Zuschauen bei Spielen kann er sich zurücksehnen nach
Spontaneität und Vitalität der Jugend. Die Abenteuerlust hat er
doch noch nicht ganz verloren. Ungeborgen sich Neuem und
damit auch Gefahren auszusetzen, leben uns die Jugendlichen vor.
Die Freude des Spiels geniessen heisst auch, damit das Glück des
Gelingens erleben.

3. Spiel - Erwachsensein

Unser Erwachsenenalltag sieht etwas anders aus. Der Homo
faber hat seine Leistungen zu erbringen. Für Spiel bleibt oft nicht
mehr viel übrig. Ja, es wird teilweise lächerlich gemacht. Wir sind
doch keine Kinder mehr, das Kindliche haben wir abgelegt. Und
doch braucht der «gesunde» Mensch lebenslänglich die Fortsetzung

dessen, was er im jugendlichen Alter - vielleicht etwas
anders - gebraucht hat. BlaisePascal (1623-1662), ein französischer
Denker, schrieb in seinen bekannten Pensées: «Nichts ist für den
Menschen so unerträglich als in voller Ruhe zu sein, ohne
Leidenschaften, ohne Geschäft, ohne Ablenkung, ohne Aufgabe. Dann
spürt er sein Nichts, seine Leere.» Diese Leere erlebt der Mensch
als Langeweile, Traurigkeit und Verzweiflung. Der Ausweg, den
er immer wieder sucht, ist «le divertissement», die Zerstreuung,
das Spiel. «Ein Billard und eine Kugel, die man stösst, genügt, um
ihn zu zerstreuen», so nochmals Pascal.

Diese Aussagen aus dem 17. Jahrhundert treffen auch für uns zu.
Inzwischen sprechen wir bereits von einer Freizeitgesellschaft,
die eine Freizeitkultur schaffe. Diese versucht mit allen ihr nur
möglichen Mitteln, Menschen Zerstreuung zu verschaffen, ihnen
die Langeweile zu nehmen. Offenbar haben viele Menschen
Mühe mit freier, «leerer» Zeit. Viele Kursangebote versuchen
inzwischen, Menschen wieder dahin zu führen, dass Menschen
einen «spielerischen», «freien» Tag auch aushalten, durchstehen
können. Das Spielerische kann natürlich auch verlernt werden,
oder es wird wieder zu neuem Zwang. Bei Pascal ist aber mit
diesem Unvermögen, in voller Ruhe zu sein, noch eine andere
Dimension mitgemeint. In voller Ruhe sein heisst im Französischen
ennui Langeweile und auch vide Leere. Mit Langeweile und
Leere ist Angst verbunden. Und zwar meine ich jetzt eine
UrAngst des Menschen überhaupt. Martin Heidegger unterscheidet
zwischen A ngst und Furcht. Furcht meint, dass wir uns vor etwas
fürchten, zum Beispiel vor einem Gewitter, vor einer Prüfung,
usw. Mit Furcht können wir umgehen lernen, sie verschwindet
auch wieder, wenn der gefürchtete Gegenstand aus dem Gesichtsfeld

tritt oder gar nicht erst eintrifft. Hingegen ist die Angst etwas
viel, viel Tieferes im Menschen. Sie betrifft unsere Existenz, unser

Sein überhaupt. Angst und Spiel nun haben sehr viel miteinander

zu tun. Angst ist immer eine Angst wählen zu müssen, unser

Leben eben auch verfehlen beziehungsweise verlieren zu können.

Und wenn wir vom Risiko und vom Mut, der sich im Spiel
zeigt, gesprochen haben, sind hier tiefe Verbindungen zu sehen.

820
Schweizer Heimwesen XII/89



Menschsein bedeutet, Abgründe zu haben, im wahrsten Sinne
des Wortes. Mit diesen zu spielen heisst, um sein Leben zu bangen,

Angst zu haben, es auf falsche Bahnen zu bringen, aber auch

Hoffnung, dass das Spiel gelingt. In diesem Sinne verstand Pascal

«Langeweile», «Leere» als Konfrontiertsein mit sich selbst.

Sören Kierkegaard - ein dänischer Denker - hat einmal über die
«Erschaffung» der Langeweile geschrieben: «Die Götter
langweilten sich, darum schufen sie die Menschen. Adam langweilte
sich, weil er allein war, darum wurde Eva geschaffen. Von dem
Augenblick an kam die Langeweile in die Welt und wuchs an
Grösse in genauem Verhältnis zum Wachstum der Volksmenge.
Adam langweilte sich allein, dann langweilten sich Adam und
Eva gemeinsam, dann langweilten Adam und Eva und Kain und
Abel sich en famille, dann nahm die Volksmenge in der Welt zu,
und die Völker langweilten sich en masse. Um sich zu zerstreuen,
kamen sie auf den Gedanken, einen Turm zu bauen, so hoch, dass

er bis in den Himmel rage. Dieser Gedanke ist ebenso langweilig,
wie der Turm hoch war und ein erschreckender Beweis dafür, wie
sehr die Langeweile schon überhand genommen hatte. Danach
wurden sie über die Welt zerstreut, wie man heute ins Ausland
reist: aber sie fuhren fort sich zu langweilen. Und welche Folgen
hatte nicht diese Langeweile. Der Mensch stand hoch und fiel
tief, erst durch Eva, dann vom babylonischen Turm.» Kierkegaard

ist ein Mensch des 19. Jahrhunderts, und was er über Eva
schreibt, gefällt uns heute nicht. Aber er hat etwas Wichtiges zur
leeren Zeit, zur leeren Gegenwart gesagt: Sie kann auch leer sein,

wenn sie gleichsam vollgestopft ist, aber mit allerlei Nebensächlichkeiten.

Kierkegaard wie Pascal wollten eigentlich sagen:
Wenn der Mensch nicht von innen her, als Ergriffener, beim
«Spiel», bei «seiner Sache» ist, bekommt er es mit dem Problem
der leeren Zeit zu tun. Er baut nicht nur einen Turm, der zu nichts
Positivem führt, er befasst sich auch sonst mit Nichtigkeiten und
Gleichgültigkeiten, zum Beispiel mit Billard und Bällen. Er
schafft selber die Langeweile. Umgekehrt kann dem Menschen
durch die gelangweilte Gegenwart hindurch aufgehen, dass die
Nichtigkeit der Gegenwart eine Aufgabe ist, ein Spiel, das von
mir gespielt sein will. Sie kann mich als Mensch zu mir selber
bringen. Die Langeweile macht die Zerstreuungen wie Geschäftigkeit,

Vergnügen, Geld, Reisen, Sorgen usw. seltsam banal, ja
gleichgültig. Dadurch kann ich spüren, dass es im Leben um mehr
geht, um mich selber, dass letzte Ansprüche an mein Leben
gestellt sind. Diese Ansprüche verlangen von mir, mein Leben zu
ergreifen und somit das Leben zu gewinnen. Ennui, Vide, Angst vor
Abgrund, Hoffnung auf gelungenes Leben, Ernst, Wagnis und
Reiz des Spieles gehören zusammen.

4. Spiel und Unendlichkeit

In bezug auf Zeit kommt beim Spiel noch etwas anderes zum
Tragen. Es ist das Moment der inneren Unendlichkeit. Was heisst
das? Spiele haben eine besondere zeitliche Struktur. Arbeit,
Leistung, Wirtschaften, Schaffen usw. wollen erledigt werden. Sie
haben ihren Zweck und ihre Ziele, die «ausserhalb» liegen. Beim
Spiel ist das anders. Es will «Ewigkeit». Es macht als Spiel eben
Spass, es hat den Zweck in sich selbst. Und deshalb strebt es nach
Ausdehnung in der Zeit. Zwar sind Spiele «gestaltete Zeit»
(Portmann), eigentlich Prozesse zwischen einer Ausgangs- und einer
Endsituation. Das heisst, sie bedürfen nicht nur eines Freiraumes,

sondern auch der Begrenzung, um nicht einfach gestaltlos
zu fliessen. Diese Begrenzung kann ganz verschieden sein. Beim
Himmel-Hölle-Spiel zum Beispiel gibt es Felder und auch
bestimmte Regeln, wie man sich in diesen Feldern bewegen soll.
Aber eigenartig ist eben doch, dass trotz dieser Begrenzungen,
trotz der zeitlichen Erfahrung von Gegenwart, eine «zeitlose»
Erfahrung damit verbunden ist, die so etwas wie Unendlichkeit
erfahren oder erahnen lässt. Und vielleicht ist es gerade diese Er¬

fahrung, die wir immer wieder suchen und die uns drängt, die
Spiele eben zu wiederholen. Diese innere Unendlichkeit, oder
dieses Zeitlose, wirft wiederum ein Licht auf das Verständnis von
Spiel. Es wäre demnach völlig verkehrt, Spiel allein als ein
schöpferisches «Geschäft» anzusehen. Eine Besinnung auf den Sinn
und das Wesen des Spiels im Menschen muss sich immer bewusst
sein, welche nicht machbaren Momente auch und gerade im Spiel
enthalten sind. Es ist eine zerbrechliche Zeitgestalt, die man nicht
vollends machen oder in die Hand nehmen kann: trotzdem können

wir zum Gelingen beitragen. Es braucht Impulsgeben und
Intervenieren, Aktivsein und Abwarten, Offenheit und Zugreifen,
Bereitsein zum Tun und zum Lassen. Das ist aber nicht alles. Es
ist eigentlich paradox, aber wir müssten sagen, es ist ein Können
des Nichtkönnens beim Spielen erfordert. Ganz verfehlt wäre
daher ein leistungsorientierter Aktivismus, der wiederum nur eine
andere Art von Geschäftigkeit wäre. Leider greift ein derartiger
Aktivismus heute gerne auch in die Freizeit ein. Damit ist die
Freizeit nicht mehr Musse, eine befreite Zeit - im Gegensatz zur
belasteten Arbeitszeit -, sondern eine Zerstreuungsform, die am
Ende wieder in Langeweile endet.

Fassen wir zusammen: Wir haben gesagt, dass Spielen immer ein
Sich-Verhalten ist. Der Sprachgebrauch von «Spiel» und «spielen»

weist uns auf eine Vielfalt hin, die mit diesen Aussagen
mitgemeint ist. Vor allem ist das Spiel immer mit unserer leiblichen
Subjektivität verbunden. Das bedeutet, dass wir auf den
Erfahrungsgrund unserer Leiblichkeit verwiesen werden. In diesem

spiegelt sich aber das Menschsein und dessen Bedingungen. Deshalb

ist Spiel als Ab-Bild des Ur-Bildes, der Ur-Wirklichkeit, zu
verstehen. Damit ist ein schöpferisches, empfangendes und
gebendes Hin und Her verbunden.

Wir haben dann vor allem gezeigt, dass Spiel und Wagnis unlösbar

miteinander verbunden sind. Diese Verbindung zeigen uns
vor allem Kinder und Jugendliche. Aber nicht nur - zumindest
die Sehnsucht danach lebt in uns allen. Wenn uns die Langeweile,
die Leere einholt, spüren wir, dass diese nicht einfach mit
Zerstreuung oder geschäftigen Spielen ausgefüllt werden kann. Sie

verweist uns auf unser Menschsein selber, das gewagt, eingesetzt
werden will. Zudem sahen wir, dass das Spiel an Unendlichkeit
rühren kann. Es hat deswegen eine Erfahrungsstruktur, die an die
tiefsten Wurzeln unseres Menschseins rühren kann.

Im letzten Teil möchte ich noch auf den Zusammenhang Spiel
und Weisheit eingehen.

5. Spiel und Weisheit

Aus dem Alten Testament kennen wir eine reiche Weisheitsliteratur.

Diese lehrt den Menschen, was Weisheit sei und zeigt ihm den
Weg dazu. In ihr finden wir interessanterweise des öftern den
Zusammenhang von Spiel und Weisheit. Da heisst es zum Beispiel:
«Eile rasch heim in dein Haus, dort erheitere dich, dort spiele und
tu, was dir in den Sinn kommt» (Weisheit 32,11). Thomas von
Aquin - der grosse Denker aus dem 13. Jahrhundert - hat dieses

Wort folgendermassen gedeutet: «Es hat die Pflege der Weisheit
diesen Vorzug, dass sie bei ihrem Vollzug sich sozusagen selbst

genügt. In äusseren Dingen bedarf der Mensch der Hilfe gar vieler

Dinge. Aber in der Schau der Weisheit ist er um so schöpferischer,

je einsamer er bei sich selbst verweilt. Darum ruft der Weise

im oben genannten Spruch den Menschen zu sich selbst heim.
«Und dort spiele», sagt er. Hier bedenke, dass die Schau der
Weisheit trefflich dem Spiel verglichen wird. Und dies um zweier
Dinge willen, die man im Wesen des Spiels finden mag: erstens,
weil das Spiel erfreut, die Schau der Weisheit aber die tiefste Freude

in sich birgt; zweitens, weil das spielende Tun nicht auf ein
anderes hin zielt, sondern um seiner selbst willen gesucht wird. Und

821



eben dies erfüllt sich auch in den Freuden der Weisheitsschau.

Darum vergleicht selbst die Ewige Weisheit (also Gott) ihre Freude

mit dem Spiel: «Da ward ich sein Entzücken Tag für Tag, und
ich spielte vor ihm zu aller Zeit» (Sprüche 8,30).

Schon der Philosoph Plotin meinte, dass alles Spielen heimlich
auf die Theoria (Schau) geht, auf die Sehnsucht nach der Schau
des Göttlichen. Eine spielende, sich freuende Weisheit wird
vorgestellt. Und wenn Piaton den Menschen ein «Spielzeug Gottes»

nennt, und darin des Geschöpfes höchste Erfüllung sieht, ahnen
wir einen Zusammenhang, der auch dem eben zitierten und
ausgedeuteten Text von Thomas von Aquin zugrundeliegt.

Für bekannte Kulturphilosophen wie Huizinga, Buytendijk und
andere ist der «spielende Mensch» der Mensch der höchsten
Kulturentfaltung. Dieser Annahme liegt eine Gesamtschau zugrunde,

die aus theologischer Sicht folgende Bedeutung hat. Spiel ist
immer eine gesamtheitliche, das heisst leib-seelisch-geistige
Betätigung des Menschen. Es ist eigentlich der gelungene Ausdruck
eines inneren seelischen Könnens mit Hilfe der leiblich sichtbaren
Geste, des hörbaren Tones, der betastbaren Materie. Spiel könnten

wir dementsprechend als «einspielen des Geistes» auf seine

Leibwerdung hin bezeichnen. Im Biologischen ist es die vollendete

Form einer körperlichen Übung, im Seelischen ist es das

Künstlerische in seiner umfassenden Bedeutung überhaupt. Das
vollendete Spiel wäre sodann die Beherrschung des Leiblichen
durch den Geist in einer Leichtigkeit, die einer Eleganz, einem

Getragenwerden, oder einem Schweben, gleichkommt. Das leiblich

Sichtbare wird damit zum Ausdruck einer inneren Fülle, die
in sich selbst ruht. Deshalb ist das Spiel eine Tätigkeit um der
Tätigkeit willen, um des Tätigseins willen. Das Spiel ist sinnvoll,
aber zweckfrei.

In der Tradition ist das spielende Kind oft zum Sinnbild und zum
Inbegriff dieses zweckfreien Tuns geworden. Das selig spielende
Kind ist letztlich eine Verwirklichung unserer menschlichen
UrSehnsucht nach Einheit, nach Harmonie zwischen Leib und See¬

le und auch nach ewiger Gegenwart, nach Dauer. Und deshalb ist
das Kind Sinn-Bild seliger Existenz. Der religiöse Mensch aller
Kulturen (so Huizinga) sieht das Leben im Jenseits als einen
wundervoll glückseligen Tanzreigen an. Was liegt hinter diesem Bild?
Die Antwort wird wohl dadurch gegeben, dass dahinter eine

UrErfahrung des Menschen überhaupt zu sehen ist. Diese Ur-Er-
fahrung wird durch die Offenbarung im Alten Testament bestätigt,

und zwar im Bild vom paradiesischen Menschen. Das Bild
vom Paradies sagt uns, dass der Schöpfer des Menschen diesem
ein harmonisches, ganzheitliches, abgestimmtes Verhältnis von
Leib und Seele geschenkt hat. Beim Kind können wir diese Ganzheit

noch am besten sehen. Es reflektiert nicht zuerst über seine

Leibhaftigkeit und über das Wie des gelungenen Ausdruckes, es

spielt ganz einfach, und - «Es spielt» bei ihm Der Mensch ist aus
dem Paradies vertrieben worden; wir vermuten jedenfalls, dass

ihm einst eine Ganzheit verloren ging; wir vermuten ebenfalls,
dass er durch Schmerz und Leid hindurch diese sucht und sich
nach ihr sehnt. Im Spiel und im Tanzreigen wird deshalb etwas

abgebildet, das Harmonie zwischen Leib und Seele ausdrückt
und damit ein Bild für das verlorene Paradies wird. Dieses Bild
nennt die Tradition Himmel. Das heisst der Himmel, die ewige
Seligkeit, unsere ersehnte Zukunft, wird abgebildet im «göttlichen

Kinderspiel» (wie es die Kulturphilosophen auch nennen),
in der gelungenen Leibwerdung der Seele. Das mag wohl erklären,

warum das Spiel seit allen Anfängen heilig war und dass es

dem Göttlichen geweiht war, und auch warum der Tanz eben
kultische Bedeutung hatte und hat. Umgekehrt aber auch, das der
wirklich tanzende, spielende Mensch dies nur sein kann, wenn er
sich dem Göttlichen öffnet. Dieses Göttliche ist eben die
spielende Weisheit, die voller Entzücken alle Tage vor Gott spielt
(Sprüche 8,30). Und der Mensch gelangt dadurch zur gelösten
Heiterkeit, zur Gelassenheit dieser Welt gegenüber und damit zur
Vorwegnahme des Unendlichen im Spiel. Der spielende, tanzende

Mensch stösst damit auf der einen Seite die Welt von sich,
drücktsie aber wieder an sein Herz, als das durchsichtig gewordene

Abbild des schöpferischen Gottes, der ewigen Weisheit.

Damit sind wir wieder beim Anfang unserer Ausführungen. Im
Spiel des Menschen ergreift und wird der Mensch ergriffen von
der Wahrheit des Lebens. Diese heisst: Spiele den Tanz DEINES
Lebens und zeige damit deinen Mit-Tanzenden, wo Du wirklich
zuhause bist, wo und wie das Spiel des Lebens gewonnen werden
kann. Spiel ist die zur Geste gewordene Hoffnung auf ein völlig
erfülltes, ewiges Leben. Deshalb ist es Verzauberung, Darstellung
des Andern, Vorwegnahme des Kommenden. Im Spiel wird das
Irdische zum Vorläufigen, der Geist wird bereitet, das Unerhörte
aufzunehmen, er wirdentschwert - um gottähnlich zu sein!

Verwendete Literatur

Buytendijk F.J.J.: Das Fussballspiel. Eine psychologische Studie. Würzburg,

o.J.

H.G. Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen 1960.

J. Huizinga: Homo Ludens. Versuch einer Bestimmung des Spielelementes
der Kultur, Amsterdam 1939.

Heinrich Kutzner: Erfahrung und Begriff des Spiels. Eine religionswis-
senschaftliche, metapsychologische und gesellschaftliche Untersuchung.
Bonn 1975.

Reihe: Neue Anthropologie. Kulturanthropologie, Band 4, Herausgegeben

von Hans-Georg Gadamer und Paul Vogler, dtv 4072 Wissenschaftliche
Reihe; vor allem F.J.J. Buytendijk. Das menschliche Spielen, Seite

88-122 (mit guter Literaturangabe).

Im Anfang war das Spiel: Herderbücherei Initiative, Band 71, Herausgeber:
Klaus Kaltenbrunner.

Das Spiel - Ein Urphänomen des Lebens: Erziehungswissenschaftliche
Reihe Band 23, herausgegeben von Hermann Röhrs, Wiesbaden 1981.

Das Spiel: Forschung und Information, Band 34, Colloquium Verlag,
Berlin 1983.

Qualité suisse...
Nicht nur weil wir das Glück haben,

ein schweizerisches Unternehmen zu sein,

sondern weil

wir uns täglich anstrengen, um Ihnen

erstklassige Produkte zu liefern, damit Sie und

Ihre Gäste zufrieden sind.

Haco AG, 3073 Gümligen, Tel. 031/52 00 61

822 Schweizer Heimwesen XII/89


	10. Einsiedler Forum : 13. und 14. September 1989 im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln : Kunst und Spiel in der Betreuung : 5. Spiele und Spielen : "Der spielende Mensch - anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel"

