Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)
Heft: 12
Artikel: 10. Einsiedler Forum : 13. und 14. September 1989 im Schweizer

Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln : Kunst und Spiel in der
Betreuung : 5. Spiele und Spielen : "Der spielende Mensch -
anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel”

Autor: Abbt, Imelda
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

10. Einsiedler Forum: 13. und 14. September 1989 im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln

Kunst und Spiel in der Betreuung

5. Spiele und Spielen

«Der spielende Mensch -
anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel»

Von Dr. Imelda Abbt

Einleitung

1938 vollzog sich in der Frage nach dem Menschen ein Ereignis,
das mir erst bei der Vorbereitung dieses Referates recht bewusst
wurde. Bei den Griechen und Rémern, aber auch bei den Indern
und Chinesen versuchte man durch Einteilungen die menschliche
Fiille und Vielfalt nach wichtigsten Aspekten zu ordnen. So un-
terschied man zwischen Menschen, die eher betrachtend sind und
anderen Menschen, die eher téitig sind. Man sprach vom Homo
politicus, Homo religiosus, Homo socialis, Homo intellectualis.
Heute steht oft der Homo faber (der Mensch als Schmied, das
heisst der Mensch als Macher) im Vordergrund. Im erwéhnten
Jahr nun erschien ein bahnbrechendes Buch des holldndischen
Kulturphilosophen Johan Huizinga mit dem Titel «Homo lu-
dens», der spielende Mensch. In diesem Werk hat er nicht einfach
den Menschen auch noch als spielendes Wesen gesehen, sondern
er hat den Anspruch erhoben, dass der Mensch iiberhaupt und ei-
gentlich in erster Linie durch seine Eigenschaften des Spielen-
konnens und des Spielenwollens gekennzeichnet und bestimmt
sei. Der Mensch und damit die ganze Kultur wird «sub specie
ludi» betrachet.

Die Lebensgeschichte dieses grossen Gelehrten zeigt auf, wie eine
solche Neuorientierung des Menschseins Angst macht. Er erntete
Hass fiir sein Werk. Vor allem weil nach ihm auch die Politik und
der Krieg eine Art Spiel sind, also eine Betéitigung des « Homo lu-
dens». Nach Kriegsniederlagen zu sagen, dass die Verlierer
schlechte Spieler waren und dass alle Opfer - Freiheit, Gut und
Blut, gar das Leben der Kinder - eigentlich «nur» den Charakter
eines Spieles gehabt hétten, ist nicht so leicht zu ertragen. Wo ist
dann in einer solchen Wesensbestimmung des Menschen der
Ernst beheimatet? Huizinga ist denn auch planmassig verfolgt
worden bis an den Rand seiner physischen Vernichtung.

Seit diesem bahnbrechenden Buch ist sehr viel iiber das Spiel bei
Mensch und Tier geschrieben worden. Ich kann hier nur einige
Uberlegungen vortragen, die nur ein sehr eingeschrénkter Bei-
trag zu einer Anthropologie des Spieles sein konnen. Denn in der
Anthropologie, also in der Lehre vom Menschen, geht es nicht
ohne Hintergriinde, beziehungsweise Begriindungen. Begriinde-
te Einsichten lassen dann ein bestimmtes Menschenbild, be-
stimmte Wertungen und Deutungen als richtig erscheinen. Des-
halb ist es wichtig, aus welchem Hintergrund heraus der Mensch
gesehen und betrachtet wird. Damit hdngt auch meine Not zu-
sammen, die ich mit diesem faszinierenden Buch hatte. Auf der
einen Seite las es sich fast wie ein Roman, wie der Verfasser das
Spielmoment in verschiedenen Kulturen erforscht hat. Dabei hat
er vor allem den Zusammenhang von kindlichen und tierischen
Spielen mit den heiligen Spielen des Kultes herausgearbeitet. Vie-
le, viele interessante Fakten! Wer wusste zum Beispiel vorher

schon, dass es in allen uns bekannten Kulturen das Himmel-Hol-
le-Spiel in irgendeiner Form gibt! Aus den vielen Fakten zog Hui-
zinga den Schluss, dass das Spiel vor aller Kultur, vor allem Kul-
turschaffen da sein miisse. Da nun setzten meine Fragen ein. Wie
zwingend ist dieser Schluss? Ist der Mensch primér vom Spiel aus
zu verstehen? Was heisst das fiir den Menschen am Ende des
zweiten Jahrtausends? Welche Bedeutung hat das fiir unser Le-
ben hier und jetzt? Obwohl mir langst nicht alles klar ist, mochte
ich ein paar Thesen aus Huizingas Lebenswerk vortragen und zur
Diskussion stellen.

1. Spiel - Ein Sich-Verhalten

Spielen erscheint immer als eine Weise des Sich-Verhaltens. Wir
alle hier wissen, welches Verhalten wir bei uns selber als Spielen
bezeichnen; um nur von uns - nicht auch noch vom Tier - zu spre-
chen. Achten wir einmal auf das Wort «Spielen». Einmal spielt
etwas — zum Beispiel das Mondlicht auf den Wellen, oder am Ra-
dio Musik; ein ander Mal spielt jemand etwas — zum Beispiel ein
Ballspiel, Versteckenspiel oder Theater; der Mensch spielt aber
auch mit etwas - zum Beispiel mit dem Auto, mit der Puppe, mit
dem Feuer; der Mensch spielt sodann als etwas — zum Beispiel als
Wilhelm Tell, als Fee - er spielt aber auch um etwas - zum Beispiel
um Geld. Die Alltagssprache zeigt uns bereits, dass im Spiel und
im Spielen ganz verschiedene Mit-Beziige enthalten sind. In die-
sen verschiedenen Wortbedeutungen kommen unterschiedliche
Aspekte zum Vorschein. Sprache hilft uns in dem Sinne weiter,
dass wir durch den Wortgebrauch hindurch auf tieferliegende
Schichten der Wirklichkeit verwiesen werden. Sprache ist im be-
sonderen gebunden an die leibliche Subjektivitdt. Das bedeutet,
dass jedes Spiel auch bezogen ist auf den undurchsichtigen
Grund unserer Triebe, unserer Leidenschaften, unserer Fiahigkei-
ten, unserer Dispositionen, unserer Befindlichkeit, unserer Stim-
mungen und immer auch auf das Kreative, das Schopferische im
Tun. Dieses Letztere ist nicht einfach fixiert, sondern hat immer
auch etwas mit unserer Freiheit zu tun. Und das heisst auch, dass
die Freude am Spiel auch eine Freude am Risiko, am Neuen ist.
Ein namhafter Denker wie Gadamer («Wahrheit und Methode»)
meint, dass unser Spielen letztlich ein Abbild, eine Darstellung
der Ur-Wirklichkeit des Lebens sei. Spiel wére dann so etwas wie
ein Sich-Dar-Stellen der Grund-Ordnung der Welt. Das Spiel
wiirde demnach etwas ab-bilden, das im Ur-Bild vorliegt. Dieses
Ur-Bild wire vorgegeben, also nicht in der Verfiigung des Men-
schen. Es will sich im spielenden Menschen zeigen, das heisst von
ihm ergriffen und umgesetzt werden. Dabei ist in jedem Spiel
auch ein Hin und Her sichtbar, ein Geben und Empfangen. (Da-
von im letzten Teil mehr.)

819



2. Spiel - Ein Wagnis

Ich mochte nochmals den Punkt des Wagnisses, des Risikos auf-
nehmen. In der Vorbereitung dieses Vortrages habe ich eine Sen-
dung iiber die Faszination von Spielautomaten gesehen. Nicht
nur Jugendliche, sondern auch Hochbetagte, Menschen aus allen
Berufsschichten und sozialen Kreisen freuen und erholen sich am
Flipperkasten, setzen Geld ein und sind voller Spannung, ob sie
Gliickspilze sind, wenigstens an diesem Spielabend. Auf ihre Lust
- teilweise fast «Sucht» - befragt, sind ganz verschiedene Begriin-
dungen gegeben worden. Spiel ist fiir sie abschalten, sich erholen,
in eine andere Welt versetzt werden, ein Risiko eingehen, wagen,
eventuell verlieren, eine Spannung aushalten. Fiir die anthropo-
logische Fragestellung scheint mir hier etwas Wichtiges zum Aus-
druck gebracht zu sein, ndmlich dass im Spiel der Mensch sich
selbst einbringt, sich dem Risiko aussetzt. Das ist wohl ein
Grund, warum gewisse Spielautomaten verboten werden sollen.
Teilweise ist wohl eine berechtigte Angst da, dass der Mensch sich
an den Spielautomaten versklavt, verliert. Der Spieler, der sich
ganz einbringt, kann dies auch zu seinem Schaden tun, er kann
stichtig werden, das heisst, es fehlt ihm mit der Zeit der Abstand
zussich selbst. Aber er setzt sich dem Risiko der Verwandlung aus.
Und mir scheint, dass die Verbindung von Spiel und Risiko, dass
der Mut zum Wagnis der Grund ist, warum wir das Spiel mit dem
Jugendlichen in Verbindung bringen. Der junge Mensch hat Mut
zum Wagnis, Mut zur Verwandlung. Er méchte sich messen, spii-
ren, wo seine Grenzen sind.

Gerade Kulturgeschichten des Spieles zeigen, dass das Sich-er-
proben-Wollen in allen Kulturen lebt, denken wir nur an das Krie-
~ gerlis-Spielen der Buben. Der Spieler mochte gewinnen, er moch-
te stérker sein als der Gegner. Wenn wir fragen: Was mochte er ei-

Neuerscheinung

g Schoch
J:;?nu:h Tuggene
e el vl

in Ihrer Buchhandlung

Zur oussznun’g\\?mn
e
iehung i

s Ec;qlzuls:\'\sprcxr\\g)en

% schwei

160 S., 156 Abb.

Gebunden Fr. 38.-
ISBN 3-905278-49-9

CHRONOS

Verlag Pfirsichstrasse 17 Auslieferung:
Postfach Pinkus
CH-8042 Ziirich  Postfach

CH-8025 ZUricu

Tel.O1/25126 47

820

gentlich gewinnen? dann ist die Antwort: letztlich sich selbst. Die
Vorsicht, das Sicher-sein-Wollen, die Angst vor Verwandlung
kann den Spieltrieb verkiimmern lassen. Oder auch das vermeint-
liche Wissen wie es ist, und wie alles ist, lihmt den Reiz zum Sich-
Erproben im Spiel. Der Spielende gelangt in diesem Sinne zur ei-
genen Selbstdarstellung, in dem er sich im Spiel selber zeigt, sich
darstellt. (Unser Marionettenspiel am Nachmittag bringt etwas
zur Darstellung, ins Bild, was der Spieler beziehungsweise die
Spielerin selbst ist. Er/Sie bringt eine Seinsweise zur Darstel-
lung.)

So konnen wir sagen, dass jeder Mensch, der spielt, jugendliche
Merkmale zeigt. Spiel und Kind, Spiel und Jugend gehéren zu-
sammen. Und noch der gealterte, miide, kranke, schwermiitige
oder gelangweilte Mensch hat in sich immer wieder eine Sehn-
sucht nach dem Spielen-Kénnen der Jugendzeit. Sogar beim
blossen Zuschauen bei Spielen kann er sich zuriicksehnen nach
Spontaneitdt und Vitalitat der Jugend. Die Abenteuerlust hat er
doch noch nicht ganz verloren. Ungeborgen sich Neuem und da-
mit auch Gefahren auszusetzen, leben uns die Jugendlichen vor.
Die Freude des Spiels geniessen heisst auch, damit das Gliick des
Gelingens erleben.

3. Spiel - Erwachsensein

Unser Erwachsenenalltag sieht etwas anders aus. Der Homo fa-
ber hat seine Leistungen zu erbringen. Fiir Spiel bleibt oft nicht
mehr viel ibrig. Ja, es wird teilweise lacherlich gemacht. Wir sind
doch keine Kinder mehr, das Kindliche haben wir abgelegt. Und
doch braucht der «gesunde» Mensch lebenslanglich die Fortset-
zung dessen, was er im jugendlichen Alter - vielleicht etwas an-
ders - gebraucht hat. Blaise Pascal (1623-1662), ein franzésischer
Denker, schrieb in seinen bekannten Pensées: «Nichts ist fiir den
Menschen so unertréglich als in voller Ruhe zu sein, ohne Leiden-
schaften, ohne Geschift, ohne Ablenkung, ohne Aufgabe. Dann
spiirt er sein Nichts, seine Leere.» Diese Leere erlebt der Mensch
als Langeweile, Traurigkeit und Verzweiflung. Der Ausweg, den
er immer wieder sucht, ist «le divertissementy, die Zerstreuung,
das Spiel. «Ein Billard und eine Kugel, die man stosst, geniigt, um
ihn zu zerstreuen», so nochmals Pascal.

Diese Aussagen aus dem 17. Jahrhundert treffen auch fiir uns zu.
Inzwischen sprechen wir bereits von einer Freizeitgesellschaft,
die eine Freizeitkultur schaffe. Diese versucht mit allen ihr nur
moglichen Mitteln, Menschen Zerstreuung zu verschaffen, ihnen
die Langeweile zu nehmen. Offenbar haben viele Menschen
Miihe mit freier, «leerer» Zeit. Viele Kursangebote versuchen in-
zwischen, Menschen wieder dahin zu fithren, dass Menschen
einen «spielerischeny, «freien» Tag auch aushalten, durchstehen
konnen. Das Spielerische kann natiirlich auch verlernt werden,
oder es wird wieder zu neuem Zwang. Bei Pascal ist aber mit die-
sem Unvermdgen, in voller Ruhe zu sein, noch eine andere Di-
mension mitgemeint. In voller Ruhe sein heisst im Franzésischen
ennui = Langeweile und auch vide = Leere. Mit Langeweile und
Leere ist Angst verbunden. Und zwar meine ich jetzt eine Ur-
Angst des Menschen iiberhaupt. Martin Heideggerunterscheidet
zwischen Angst und Furcht. Furcht meint, dass wir uns vor etwas
fiirchten, zum Beispiel vor einem Gewitter, vor einer Priifung,
usw. Mit Furcht konnen wir umgehen lernen, sie verschwindet
auch wieder, wenn der gefiirchtete Gegenstand aus dem Gesichts-
feld tritt oder gar nicht erst eintrifft. Hingegen ist die Angst etwas
viel, viel Tieferes im Menschen. Sie betrifft unsere Existenz, un-
ser Sein uiberhaupt. Angst und Spiel nun haben sehr viel mitein-
ander zu tun. Angst ist immer eine Angst wihlen zu miissen, un-
ser Leben eben auch verfehlen bezichungsweise verlieren zu kén-
nen. Und wenn wir vom Risiko und vom Mut, der sich im Spiel
zeigt, gesprochen haben, sind hier tiefe Verbindungen zu sehen.

Schweizer Heimwesen X11/89



Menschsein bedeutet, Abgriinde zu haben, im wahrsten Sinne
des Wortes. Mit diesen zu spielen heisst, um sein Leben zu ban-
gen, Angst zu haben, es auf falsche Bahnen zu bringen, aber auch
Hoffnung, dass das Spiel gelingt. In diesem Sinne verstand Pas-
cal «Langeweile», «Leere» als Konfrontiertsein mit sich selbst.

Soren Kierkegaard - ein dénischer Denker — hat einmal iiber die
«Erschaffung» der Langeweile geschrieben: «Die Gotter lang-
weilten sich, darum schufen sie die Menschen. Adam langweilte
sich, weil er allein war, darum wurde Eva geschaffen. Von dem
Augenblick an kam die Langeweile in die Welt und wuchs an
Grosse in genauem Verhéltnis zum Wachstum der Volksmenge.
Adam langweilte sich allein, dann langweilten sich Adam und
Eva gemeinsam, dann langweilten Adam und Eva und Kain und
Abel sich en famille, dann nahm die Volksmenge in der Welt zu,
und die Volker langweilten sich en masse. Um sich zu zerstreuen,
kamen sie auf den Gedanken, einen Turm zu bauen, so hoch, dass
er bis in den Himmel rage. Dieser Gedanke ist ebenso langweilig,
wie der Turm hoch war und ein erschreckender Beweis dafiir, wie
sehr die Langeweile schon iiberhand genommen hatte. Danach
wurden sie iiber die Welt zerstreut, wie man heute ins Ausland
reist: aber sie fuhren fort sich zu langweilen. Und welche Folgen
hatte nicht diese Langeweile. Der Mensch stand hoch und fiel
tief, erst durch Eva, dann vom babylonischen Turm.» Kierke-
gaard ist ein Mensch des 19. Jahrhunderts, und was er iiber Eva
schreibt, geféllt uns heute nicht. Aber er hat etwas Wichtiges zur
leeren Zeit, zur leeren Gegenwart gesagt: Sie kann auch leer sein,
wenn sie gleichsam vollgestopft ist, aber mit allerlei Nebenséch-
lichkeiten. Kierkegaard wie Pascal wollten eigentlich sagen:
Wenn der Mensch nicht von innen her, als Ergriffener, beim
«Spiely, bei «seiner Sachey ist, bekommt er es mit dem Problem
der leeren Zeit zu tun. Er baut nicht nur einen Turm, der zu nichts
Positivem fiihrt, er befasst sich auch sonst mit Nichtigkeiten und
Gleichgtiltigkeiten, zum Beispiel mit Billard und Béllen. Er
schafft selber die Langeweile. Umgekehrt kann dem Menschen
durch die gelangweilte Gegenwart hindurch aufgehen, dass die
Nichtigkeit der Gegenwart eine Aufgabe ist, ein Spiel, das von
mir gespielt sein will. Sie kann mich als Mensch zu mir selber
bringen. Die Langeweile macht die Zerstreuungen wie Geschéaf-
tigkeit, Vergniigen, Geld, Reisen, Sorgen usw. seltsam banal, ja
gleichgiiltig. Dadurch kann ich spiiren, dass esim Leben um mehr
geht, um mich selber, dass letzte Anspriiche an mein Leben ge-
stellt sind. Diese Anspriiche verlangen von mir, mein Leben zu er-
greifen und somit das Leben zu gewinnen. Ennui, Vide, Angst vor
Abgrund, Hoffnung auf gelungenes Leben, Ernst, Wagnis und
Reiz des Spieles gehoren zusammen.

4. Spiel und Unendlichkeit

In bezug auf Zeit kommt beim Spiel noch etwas anderes zum Tra-
gen. Es ist das Moment der inneren Unendlichkeit. Was heisst
das? Spiele haben eine besondere zeitliche Struktur. Arbeit, Lei-
stung, Wirtschaften, Schaffen usw. wollen erledigt werden. Sie
haben ihren Zweck und ihre Ziele, die «ausserhalby liegen. Beim
Spiel ist das anders. Es will « Ewigkeit». Es macht als Spiel eben
Spass, es hat den Zweck in sich selbst. Und deshalb strebt es nach
Ausdehnung in der Zeit. Zwar sind Spiele «gestaltete Zeit» (Port-
mann), eigentlich Prozesse zwischen einer Ausgangs- und einer
Endsituation. Das heisst, sie bediirfen nicht nur eines Freirau-
mes, sondern auch der Begrenzung, um nicht einfach gestaltlos
zu fliessen. Diese Begrenzung kann ganz verschieden sein. Beim
Himmel-Holle-Spiel zum Beispiel gibt es Felder und auch be-
stimmte Regeln, wie man sich in diesen Feldern bewegen soll.
Aber eigenartig ist eben doch, dass trotz dieser Begrenzungen,
trotz der zeitlichen Erfahrung von Gegenwart, eine «zeitlose» Er-
fahrung damit verbunden ist, die so etwas wie Unendlichkeit er-
fahren oder erahnen lasst. Und vielleicht ist es gerade diese Er-

fahrung, die wir immer wieder suchen und die uns dréingt, die
Spiele eben zu wiederholen. Diese innere Unendlichkeit, oder
dieses Zeitlose, wirft wiederum ein Licht auf das Verstdndnis von
Spiel. Es wéare demnach vollig verkehrt, Spiel allein als ein schop-
ferisches «Geschift» anzusehen. Eine Besinnung auf den Sinn
und das Wesen des Spiels im Menschen muss sich immer bewusst
sein, welche nicht machbaren Momente auch und gerade im Spiel
enthalten sind. Es ist eine zerbrechliche Zeitgestalt, die man nicht
vollends machen oder in die Hand nehmen kann: trotzdem kon-
nen wir zum Gelingen beitragen. Es braucht Impulsgeben und In-
tervenieren, Aktivsein und Abwarten, Offenheit und Zugreifen,
Bereitsein zum Tun und zum Lassen. Das ist aber nicht alles. Es
ist eigentlich paradox, aber wir miissten sagen, es ist ein Kénnen
des Nichtkénnens beim Spielen erfordert. Ganz verfehlt ware da-
her ein leistungsorientierter Aktivismus, der wiederum nur eine
andere Art von Geschéftigkeit wére. Leider greift ein derartiger
Aktivismus heute gerne auch in die Freizeit ein. Damit ist die
Freizeit nicht mehr Musse, eine befreite Zeit — im Gegensatz zur
belasteten Arbeitszeit —, sondern eine Zerstreuungsform, die am
Ende wieder in Langeweile endet.

Fassen wir zusammen: Wir haben gesagt, dass Spielen immer ein
Sich-Verhalten ist. Der Sprachgebrauch von «Spiel» und «spie-
len» weist uns auf eine Vielfalt hin, die mit diesen Aussagen mit-
gemeint ist. Vor allem ist das Spiel immer mit unserer leiblichen
Subjektivitit verbunden. Das bedeutet, dass wir auf den Erfah-
rungsgrund unserer Leiblichkeit verwiesen werden. In diesem
spiegelt sich aber das Menschsein und dessen Bedingungen. Des-
halb ist Spiel als Ab-Bild des Ur-Bildes, der Ur-Wirklichkeit, zu
verstehen. Damit ist ein schopferisches, empfangendes und ge-

bendes Hin und Her verbunden.

Wir haben dann vor allem gezeigt, dass Spiel und Wagnis unlos-
bar miteinander verbunden sind. Diese Verbindung zeigen uns
vor allem Kinder und Jugendliche. Aber nicht nur - zumindest
die Sehnsucht danach lebt in uns allen. Wenn uns die Langeweile,
die Leere einholt, spliren wir, dass diese nicht einfach mit Zer-
streuung oder geschiftigen Spielen ausgefiillt werden kann. Sie
verweist uns auf unser Menschsein selber, das gewagt, eingesetzt
werden will. Zudem sahen wir, dass das Spiel an Unendlichkeit
rithren kann. Es hat deswegen eine Erfahrungsstruktur, die an die
tiefsten Wurzeln unseres Menschseins rithren kann.

Im letzten Teil mochte ich noch auf den Zusammenhang Spiel
und Weisheit eingehen.

5. Spiel und Weisheit

Aus dem Alten Testament kennen wir eine reiche Weisheitslitera-
tur. Diese lehrt den Menschen, was Weisheit sei und zeigt ihm den
Weg dazu. In ihr finden wir interessanterweise des 6ftern den Zu-
sammenhang von Spiel und Weisheit. Da heisst es zum Beispiel:
«Eilerasch heim in dein Haus, dort erheitere dich, dort spiele und
tu, was dir in den Sinn kommt» (Weisheit 32,11). Thomas von
Aquin - der grosse Denker aus dem 13. Jahrhundert - hat dieses
Wort folgendermassen gedeutet: «Es hat die Pflege der Weisheit
diesen Vorzug, dass sie bei ihrem Vollzug sich sozusagen selbst
geniigt. In dusseren Dingen bedarf der Mensch der Hilfe gar vie-
ler Dinge. Aber in der Schau der Weisheit ist er um so schopferi-
scher, je einsamer er bei sich selbst verweilt. Darum ruft der Weise
im oben genannten Spruch den Menschen zu sich selbst heim.
«Und dort spiele», sagt er. Hier bedenke, dass die Schau der
Weisheit trefflich dem Spiel verglichen wird. Und dies um zweier
Dinge willen, die man im Wesen des Spiels finden mag: erstens,
weil das Spiel erfreut, die Schau der Weisheit aber die tiefste Freu-
de in sich birgt; zweitens, weil das spielende Tun nicht auf ein an-
deres hin zielt, sondern um seiner selbst willen gesucht wird. Und

821



eben dies erfiillt sich auch in den Freuden der Weisheitsschau.
Darum vergleicht selbst die Ewige Weisheit (also Gott) ihre Freu-
de mit dem Spiel: «Da ward ich sein Entziicken Tag fiir Tag, und
ich spielte vor ihm zu aller Zeit» (Spriiche 8,30).

Schon der Philosoph Plotin meinte, dass alles Spielen heimlich
auf die Theoria (Schau) geht, auf die Sehnsucht nach der Schau
des Gottlichen. Eine spielende, sich freuende Weisheit wird vor-
gestellt. Und wenn Platon den Menschen ein «Spielzeug Gottes»
nennt, und darin des Geschopfes hochste Erfiillung sieht, ahnen
wir einen Zusammenhang, der auch dem eben zitierten und aus-
gedeuteten Text von Thomas von Aquin zugrundeliegt.

Fiir bekannte Kulturphilosophen wie Huizinga, Buytendijk und
andere ist der «spielende Mensch» der Mensch der hochsten Kul-
turentfaltung. Dieser Annahme liegt eine Gesamtschau zugrun-
de, die aus theologischer Sicht folgende Bedeutung hat. Spiel ist
immer eine gesamtheitliche, das heisst leib-seelisch-geistige Beti-
tigung des Menschen. Es ist eigentlich der gelungene Ausdruck
eines inneren seelischen Konnens mit Hilfe der leiblich sichtbaren
Geste, des horbaren Tones, der betastbaren Materie. Spiel konn-
ten wir dementsprechend als «einspielen des Geistes» auf seine
Leibwerdung hin bezeichnen. Im Biologischen ist es die vollen-
dete Form einer korperlichen Ubung, im Seelischen ist es das
Kiinstlerische in seiner umfassenden Bedeutung tiberhaupt. Das
vollendete Spiel ware sodann die Beherrschung des Leiblichen
durch den Geist in einer Leichtigkeit, die einer Eleganz, einem
Getragenwerden, oder einem Schweben, gleichkommt. Das leib-
lich Sichtbare wird damit zum Ausdruck einer inneren Fiille, die
in sich selbst ruht. Deshalb ist das Spiel eine Tétigkeit um der Ta-
tigkeit willen, um des Tétigseins willen. Das Spiel ist sinnvoll,
aber zweckfrei.

In der Tradition ist das spielende Kind oft zum Sinnbild und zum
Inbegriff dieses zweckfreien Tuns geworden. Das selig spielende
Kind ist letztlich eine Verwirklichung unserer menschlichen Ur-
Sehnsucht nach Einheit, nach Harmonie zwischen Leib und See-

Nicht nur weil wir das Gliick haben,
ein schweizerisches Unternehmen zu sein,
sondern weil
wir uns taglich anstrengen, um [hnen
erstklassige Produkte zu liefern, damit Sie und
Ihre Giste zufrieden sind.

Haco AG, 3073 Giimligen, Tel. 031/52 00 61

822

le und auch nach ewiger Gegenwart, nach Dauer. Und deshalb ist
das Kind Sinn-Bild seliger Existenz. Der religiose Mensch aller
Kulturen (so Huizinga) sicht das Leben im Jenseits als einen wun-
dervoll gliickseligen Tanzreigen an. Was liegt hinter diesem Bild?
Die Antwort wird wohl dadurch gegeben, dass dahinter eine Ur-
Erfahrung des Menschen tiberhaupt zu sehen ist. Diese Ur-Er-
fahrung wird durch die Offenbarung im Alten Testament bestd-
tigt, und zwar im Bild vom paradiesischen Menschen. Das Bild
vom Paradies sagt uns, dass der Schopfer des Menschen diesem
ein harmonisches, ganzheitliches, abgestimmtes Verhéltnis von
Leib und Seele geschenkt hat. Beim Kind konnen wir diese Ganz-
heit noch am besten sehen. Es reflektiert nicht zuerst tiber seine
Leibhaftigkeit und iiber das Wie des gelungenen Ausdruckes, es
spielt ganz einfach, und — «Es spielt» beiihm! Der Mensch ist aus
dem Paradies vertrieben worden; wir vermuten jedenfalls, dass
ihm einst eine Ganzheit verloren ging; wir vermuten ebenfalls,
dass er durch Schmerz und Leid hindurch diese sucht und sich
nach ihr sehnt. Im Spie/ und im Tanzreigen wird deshalb etwas
abgebildet, das Harmonie zwischen Leib und Seele ausdriickt
und damit ein Bild fiir das verlorene Paradies wird. Dieses Bild
nennt die Tradition Himmel. Das heisst der Himmel, die ewige
Seligkeit, unsere ersehnte Zukunft, wird abgebildet im «gdrtli-
chen Kinderspiel» (wie es die Kulturphilosophen auch nennen),
in der gelungenen Leibwerdung der Seele. Das mag wohl erkld-
ren, warum das Spiel seit allen Anfangen heilig war und dass es
dem Gottlichen geweiht war, und auch warum der Tanz eben kul-
tische Bedeutung hatte und hat. Umgekehrt aber auch, das der
wirklich tanzende, spielende Mensch dies nur sein kann, wenn er
sich dem Gottlichen 6ffnet. Dieses Gottliche ist eben die spie-
lende Weisheit, die voller Entziicken alle Tage vor Gott spielt
(Spriiche 8,30). Und der Mensch gelangt dadurch zur gelosten
Heiterkeit, zur Gelassenheit dieser Welt gegentiber und damit zur
Vorwegnahme des Unendlichen im Spiel. Der spielende, tanzen-
de Mensch stosst damit auf der einen Seite die Welt von sich,
driickt sie aber wieder an sein Herz, als das durchsichtig geworde-
ne Abbild des schopferischen Gottes, der ewigen Weisheit.

Damit sind wir wieder beim Anfang unserer Ausfithrungen. Im
Spiel des Menschen ergreift und wird der Mensch ergriffen von
der Wahrheit des Lebens. Diese heisst: Spiele den Tanz DEINES
Lebens und zeige damit deinen Mit-Tanzenden, wo Du wirklich
zuhause bist, wo und wie das Spiel des Lebens gewonnen werden
kann. Spiel ist die zur Geste gewordene Hoffnung auf ein vollig
erfiilltes, ewiges Leben. Deshalb ist es Verzauberung, Darstellung
des Andern, Vorwegnahme des Kommenden. Im Spiel wird das
Irdische zum Vorldufigen, der Geist wird bereitet, das Unerhorte
aufzunehmen, er wird entschwert - um gottihnlich zu sein!

Verwendete Literatur

Buytendijk F.J.J.: Das Fussballspiel. Eine psychologische Studie. Wiirz-
burg, o0.J.

H.G. Gadamer: Wahrheit und Methode, Tiibingen 1960.

J. Huizinga: Homo Ludens. Versuch einer Bestimmung des Spielelemen-
tes der Kultur, Amsterdam 1939.

Heinrich Kutzner: Erfahrung und Begriff des Spiels. Eine religionswis-
senschaftliche, metapsychologische und gesellschaftliche Untersuchung.
Bonn 1975.

Reihe: Neue Anthropologie. Kulturanthropologie, Band 4, Herausgege-
ben von Hans-Georg Gadamer und Paul Vogler, dtv 4072 Wissenschaftli-
che Reihe; vor allem F.J.J. Buytendijk. Das menschliche Spielen, Seite
88-122 (mit guter Literaturangabe).

Im Anfang war das Spiel: Herderbiicherei Initiative, Band 71, Herausge-
ber: Klaus Kaltenbrunner.

Das Spiel - Ein Urphdanomen des Lebens: Erziehungswissenschaftliche
Reihe Band 23, herausgegeben von Hermann Rohrs, Wiesbaden 1981.

Das Spiel: Forschung und Information, Band 34, Colloquium Verlag,
Berlin 1983.

Schweizer Heimwesen X11/89



	10. Einsiedler Forum : 13. und 14. September 1989 im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln : Kunst und Spiel in der Betreuung : 5. Spiele und Spielen : "Der spielende Mensch - anthropologische Gesichtspunkte zum Spiel"

