
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 8

Artikel: 145. Jahresversammlung vom 9./10. Mai in Näfels : "Heimwesen
wohin?" - Ein vertieftes Verständnis als Grundlage aller Entscheidungen

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


145. Jahresversammlung vom 9./10. Mai in Näfels

«Heimwesen wohin?» - Ein vertieftes Verständnis als Grundlage
aller Entscheidungen

Einen der Höhepunkte der Jahresversammlung bildet jeweils das Schlussreferat des zweiten Tages. «Heimwesen wohin?» stellte Prof.
Dr. Hermann Siegenthaler dabei nochmals die Frage und gab dazu zeitkritische Antworten. Zeitkritik hat mit der Gegenwart zu tun.
Die Frage ist aber auch Ausdruck eines bestimmten Zeitempfindens, hängt mit der Zeitströmung zusammen. So ging es dem Referenten

vorerst darum, die Frage «Heimwesen - wohin?» in die grösseren Zusammenhänge einzubauen, um so auch die notwendigen
Perspektiven für die Antworten zu gewinnen.

Prof. Dr. Hermann Siegenthaler ist Heilpädagoge und Vizedirektor der Sekundär- und Fachlehrerausbildung an der Universität
Zürich. Er arbeitet seit 25 Jahren als Heilpädagoge und ist jetzt als Berater in Kolumbien tätig. In den Nordstaaten von Südamerika
haben sich vor allem Ärzte und Sozialarbeiter zusammengetan, um die Behindertenarbeit an die Hand zu nehmen. Prof. Siegenthaler ist
Berater für die Eehrer, die an den verschiedenen Schulen ausgebildet werden. Er hat in Kolumbien auch eine Lehrverpflichtung. In
diesem Sommer erscheint mit der Schrift «Einführung in die Heilpädagogik» erstmals ein Buch von ihm in spanischer Sprache. In Näfels
war Prof. Siegenthaler vielen Anwesenden bekannt durch das Einsiedler-Forum.

1. Einleitung: Was steckt hinter der Frage?

Will man auf eine Frage Antworten geben, muss man zuerst die
Frage verstehen. Dies gilt erst recht, wenn es sich um «zeitkritische»

Anworten handeln soll. Denn als solche betreffen sie etwas
in der jeweiligen Zeitepoche; es geht ihnen um unsere Gegenwart.
Genauso aber ist die Frage Ausdruck eines bestimmten Zeitempfindens,

hängt mit der Zeitströmung zusammen, die wir in vielen
anderen Erscheinungsformen auch erkennen können.

So geht es zunächst darum, die Frage «Heimwesen wohin?» in
diese grösseren Zusammenhänge einzubauen, um auch die
notwendigen Perspektiven für die Antworten zu gewinnen. Ich tue
dies aus einer gewissen Distanz heraus, indem ich seit wenigen
Jahren das Heimwesen nicht mehr aus der unmittelbaren Betroffenheit

eines Mitarbeiters betrachte. Ich bin mir dieser Distanz
bewusst - meine aber, dass darin eine Chance liegt.

Die «Wohin»-Frage ist nur dann sinnvoll, wenn sie an etwas
gerichtet ist, das gegenwärtig in Entwicklung, in Verwandlung oder
kurz: unterwegs ist. Sie scheint Ausblick zu halten nach verschiedenen

Richtungen, die zwar vor uns liegen, aber ungewiss sind.
So steht auch diese Frage auf dem Boden der Ungewissheit, der
Unbestimmtheit, der Ratlosigkeit. Wenn ich dazu ein Bild wählen
soll, ist es das des Wanderers vor einer Kreuzung : Er ist unterwegs
und steht plötzlich vor einzelnen Abzweigungen seines Weges.

Wenn ich diese Frage in Bezug setze zum Heimwesen, ist dieses

doppelt zu beachten: Für meine Betrachtungsweise bedeutungsvoll

ist die Auffassung, dass sich das Heimwesen in Entwicklung,
in Wandlung, in Bewegung befindet. Diese Auffassung kommt
mir einerseits entgegen, verpflichtet aber zugleich, dass die
«zeitkritischen» Antworten ihrerseits die Entwicklung nicht als ab-
schliessbar voraussetzen. Aber auch die andere Seite des erwähnten

Bildes ist aufzugreifen: Die «Wohin»-Frage als Ausdruck der
Unsicherheit und Ratlosigkeit des heutigen Heimwesens, hinter
der sich die mehr oder weniger deutliche Sehnsucht nach mehr
Sicherheit in bezug auf zukünftige Entwicklungen verbirgt. So
jedenfalls lässt sich das in den letzten Jahren zu beobachtende
Bestreben interpretieren, Heimkonzepte aufzubauen - sei es auf
kantonaler Ebene für die Schulheime, sei es auf der Ebene einzelner

Institutionen. Je ernsthafter diese diskutiert werden, um so
mehr tauchen auch Fragen nach der «Qualität» der Heime
auf (1).

Prof. Dr. Hermann Siegenthaler:
«Wir müssen die menschliche Ganzheit als Qualität auffassen - nicht als
Quantität.»

Es wäre eine oberflächliche Betrachtungsweise, würde man diese
Tendenz nur als Reaktion auf den vermehrten ökonomischen
Druck oder - was vor allem bezüglich Schulheime für Behinderte
gelten mag - auf die wachsende Konkurrenz durch den Ausbau
ambulanter Dienste oder alternativer Möglichkeiten interpretieren.

Ich denke, die Gründe liegen tiefer und wir werden auf jene
Dimension der Zeitströmung verwiesen, die sich am Grund unserer

gegenwärtigen Zeitepoche abspielt.

Wenn man vielen Denkern und Deutern unserer Zeit Glauben
schenken darf, bahnen sich in der Tiefenströmung unserer Zeit
grundlegende Veränderungen ab, so dass wir die Gegenwart als

525



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter
aller Heime sowie Mitglieder von Heimkommissionen

und sonstige Interessierte

Bauen und Wohnen

20./21. September 1989
in der Paulus-Akademie in Zürich

Im Spannungsfeld
zwischen
Tradition und Entwicklung

Thema:

Leitung:

Referenten:

Termin:

Ort:

Kurskosten:

Anmeldung:

Viele neue Heime sind geplant und werden in nächster Zeit auch gebaut.
Mancherorts sind umfassende Renovationen in vollem Gang.
Das diesjährige Seminar will sich mit den Projektierungsgrundsätzen befassen, die den Heimneubau oder die
Renovation bestimmen, und aufzeigen, wo die zukünftigen Entwicklungen hinweisen, hinführen müssen. Das
Seminar will Grundsätzliches in der Projektierung kritisch hinterfragen und vorbereiten auf die Altersheimtagung

im November 1989.

Dr. Imelda Abbt und Roland Leu, dipl. Arch. ETH/BSA

Es werden ausgewählte Themen und Beispiele dargestellt und diskutiert. Referenten unter anderen:
Otto Schärli, dipl. Arch. ETH/BSA, Luzern
«Leib - Bewegung - Bau»

Werner Jaray, dipl. Arch. ETH/BSA, Zürich
Leiter der Schweiz. Fachstelle für behindertengerechtes Bauen
«Wohnen in besonderen Umständen»

Ruedi Baumann und Mitarbeiterinnen, Hombrechtikon
«Ein Experiment ist gelungen»

Mittwoch, 20. September, 10.00 Uhr, bis Donnerstag, 21. September 1989,16.00 Uhr

Paulus-Akademie, Carl-Spittelerstr. 38, 8053 Zürich

Fr. 180.-
12% Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persönlicher Mitgliedschaft
9% Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3% Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung in der Paulus-Akademie separat, Kosten zirka Fr. 100-

bis 28. August 1989 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8008 Zürich
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie spätestens eine Woche
vor Kursbeginn. Allfällige Baufragen bitte vorher schriftlich bekanntgeben.

Anmeldetalon (Paulus-Akademie 89 «Bauen und Wohnen»

Name, Vorname, Adresse

Arbeitsort (Name und Adresse des Heims)

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heimes (9% Reduktion)

Persönliche VSA-Mitgliedschaft (3% Reduktion)

Unterkunft in der Paulus-Akademie erwünscht

Zutreffendes ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft besteilt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung nach Ablauf der Anmeldefrist
eine Annulationsgebühr von Fr. 50- berechnet werden.

526 Schweizer Heimwesen VI1I/89



Übergang von der einen zur andern Zeitepoche verstehen müssen.

Gegenwärtig scheint das Jahr 2000 einen ersten zeitlichen
Fixpunkt abzugeben. Es gibt nicht nur die Bahn 2000, sondern
eine Gesundheitsstrategie der europäischen Kommission der
Weltgesundheitsorganisation WHO, die von einer «Gesundheit
2000» spricht. Viel tiefer verweist uns aber das, was sich in der
Philosophie abspielt. Das Zeitalter der Moderne beginnend mit
dem 16./17. Jahrhundert, stark vorangetrieben durch die Aufklärung,

sei zu Ende. Man spricht von einer Zeit nach der Moderne,
von der Post-Moderne. Diese Zeitepoche ist gekenn-zeichnet
durch eine «neue Unübersichtlichkeit» aufgrund einer immer
weiter zunehmenden Komplexität auf allen Gebieten menschlichen

Handelns und Denkens. Verschiedene Lösungen werden
angeboten. Während die einen ein neues Anknüpfen an der Zeit vor
dem rationalen Denken vorschlagen, geht es andern gerade um
das Aushalten der Unsicherheit, ohne nach irgendwelcher Sicherheit

Ausschau zu halten. Die astrologisch-orientierten Denker
sehen eine Zeitepoche, die ungefähr im 2. vorchristlichen Jahrhundert

seinen Anfang nahm, zu Ende gehen, usw. Aufgrund dieser
Zeitströmung lassen sich verschiedene Einzelerscheinungen
einbauen: Wir empfinden die Grenzen des nur naturwissenschaftlichen

Angehens unserer Wirklichkeit; wir beachten seit Jahren
zunächst einen Zerfall tragender und allmähliche Anzeichen für
das Formulieren neuer Werte; viele Institutionen, die über
Jahrhunderte dem Menschen Stabilität verliehen haben, fallen
auseinander; (wobei die Kirche als Institution ein deutliches Beispiel
liefert). Auf vielen Gebieten wird deshalb ausdrücklich von einer
Wende oder einer Wendezeit gesprochen (2).

Und bereits sind auch Reaktionen auf diesen verspürten grundlegenden

Wandel zu erkennen, wie sie am deutlichsten im
Aufbruch betont konservativer Forderungen zum Ausdruck kommen

- die starke Tendenz zum Fundamentalismus jeglicher Färbung
sind sprechende Beispiele. Es will mir scheinen, dass gerade in
den letzten fünf bis zehn Jahren auf allen Gebieten die vorwärts
treibenden Kräfte gleichzeitig ihr Gegenteil hervorrufen.

In diesen Untergrund, verstanden als Grundströmung, ist
selbstverständlich auch das gesamte Heimwesen eingebettet. Ich bin
der Auffassung, dass gerade hier alle genannten Einzelerscheinungen

in besonderem Masse deutlich werden. Für die Fortführungen

meiner Ausführungen gehe ich von dieser Annahme aus,
um die wesentlichen Forderungen für die künftige Entwicklung
möglichst scharf herausarbeiten zu können.

2. Das Heimwesen als zeitgemässe Antwort
des 20. Jahrhunderts

Das setzt selbstverständlich voraus, dass ich einige Merkmale
zum Heimwesen, wie es in unserem Jahrhundert sich herausgebildet

hat, erwähne. Denn erst dann kann möglicherweise auch das,

was man als Anzeichen zu einer Wende nennen könnte, in den
Blick kommen.

Wir können in einem allgemeinen Sinne das gesamte Heimwesen
als eine Antwort unserer Gesellschaft auf die Behinderten oder in
irgendeiner Weise der Norm nicht entsprechenden Menschen
auffassen. Jede Zeitepoche hat ihre je eigene Antwort gegeben.
Die im 20. Jahrhundert sich herausgebildete Form ist der Aufbau
von Institutionen. Und wenn ich an die geplanten Alters- und
Pflegeheime in der Schweiz denke, will mir scheinen, als bleibe
diese Form von Antwort auch weiterhin die einzige.

Bevor ich dieser Tatsache weiter nachgehe, muss ich bereits an
dieser Stelle auf die erforderliche Grundeinstellung hinweisen,
die hinter dieser Auffassung steckt. Mit gar keinem Wort ist nämlich

etwas gegen die Institutionen gesagt. Sie sind der ernsthafte

An alle VSA-Veteranen
Liebe Kolleginnen und Kollegen,

Wir möchten Sie hier noch einmal auf unsere diesjährige
Zusammenkunft aufmerksam machen. Diese findet statt:

Donnerstag, den 14. September 1989

auf der Halbinsel Au am Zürichsee. (Siehe auch

Programm im separaten Kästchen.) Für bisher Unentschlossene

besteht immer noch die Gelegenheit, sich bis zum 31.

August anzumelden.
Adresse: Rudolf Vogler

alte Tannerstrasse 21

8630 Tann-Rüti
Tel. 055 31 73 72

Liebe Veteranen,

Schon eine schöne Fahrt auf dem Zürichsee ist sicher eine
Reise wert. Dazu kommt erst recht noch die Möglichkeit,
wieder einmal für ein paar Stunden liebe Freunde und alte
Bekannte zu treffen.

Für das OK
G. Stamm

Versuch einer Zeitepoche, aufdie drängenden und mit grosser
Vehemenz heranbrechenden Probleme der Lebenssituation behinderter

und alter Menschen zu antworten. Diese Versuche mögen
teilweise geglückt, teilweise nicht aus den Anfangsstadien
herausgekommen sein. Das spielt für meine Betrachtung nicht die
entscheidende Rolle. Von Bedeutung aber scheint mir, dass man nur
dann die richtige Haltung den Institutionen gegenüber findet,
wenn man sie als zeitgemässen Ausdruck unserer Epoche
versteht, sie als solche akzeptiert und ihnen die Veränderungsmöglichkeit

grundsätzlich zugesteht.

Der Aufbau der Institutionen benötigte Modellvorstellungen
und Vorbilder. Es ist äusserst bemerkenswert, dass die
Wirtschaft, die in der Entwicklung der Industrie ein eindrückliches
Bild darstellt, diese Vorbildsfunktion übernahm. Das lässt sich
bereits in der architektonischen Ähnlichkeit der ersten «Anstalten»

Ende des letzten Jahrhunderts mit den Fabriken erkennen :

die sogenannten Altbauten der Epilepsieklinik in Zürich, des

Wagerenhofes in Uster - um nur deren zwei zu nennen - gleichen den
Webereien des Zürcher Oberlandes. Seit Mitte unseres Jahrhunderts,

als der Aufbau des Heimwesens einen gewaltigen
Aufschwung nahm, erkennt man eine ganz deutliche Anlehnung des

«Betriebes», wie es auch bei den Heimen heisst, an den
wirtschaftlichen Betrieb, sowohl was die Führungshierarchie
(Heim/Aufsichtskommission - Heimleiter - Mitarbeiter an der

Front), als auch die Führungsmittel betrifft. Das hat sich in den
letzten Jahrzehnten so sehr entwickelt, dass heute das in der
Wirtschaft geschulte Management eine wichtige Qualifikation
des Heimleiters geworden ist. «Der Betrieb muss funktionieren»
- so lautet die Begründung neuer Einrichtungen und die Aufgabe
der Institution. Es geht um «Effizienz», es werden Betriebsanalysen

vorgenommen usw.

Ich habe das Bild mit Absicht überzeichnet, um dadurch die

Grundlage für meine weitere Fragestellung klarzulegen. Denn,
und das war und ist die letztgültige Begründung des Heimwesens,
es geht doch eigentlich um den Menschen, der hier aufgenommen
wird und um dessentwillen Institutionen gebaut werden, nicht
um das Funktionieren eines Betriebes. Wir müssen daher in der

527



Betrachtungsweise einen Schritt weitergehen und uns fragen:
Welches Menschenverständnis oder Menschenbild steckt denn
hinter der Entwicklung, die zum Ausbau des Heimwesens als
institutionalisierte Antwort auf behinderte und alte Menschen
geführt hat? Dazu will ich zunächst einige Hinweise auf dieses Fragen

nach dem Menschenbild machen, die den weitern Gedankengang

verständlich machen sollen.

Die Frage nach dem Menschenverständnis oder dem Menschenbild

hat sich in den letzten fünfzig Jahren innerhalb der
philosophischen Anthropologie, einer Disziplin der Philosophie,
herausgebildet. Solches Fragen geht von der Tatsache aus, dass jedes
Reden und Handeln in bezug auf den Menschen als auch auf einzelne

Menschengruppen von einem meist unausgesprochenen
Verständnis oder Bild dessen getragen werden, was der Mensch
seinem Wesen nach sei. Heute gibt es kaum einen ernsthaften
Wissenschafter, der sich nicht auf diese seine Grundlage besinnt. Wir
können sogar unser Jahrhundert als die Zeitepoche bezeichnen,
welche sich zur Frage nach dem Wesen des Menschen in besonderer

Weise herausgefordert weiss. In methodischer Hinsicht geht
es um ein «Hinterfragen», das heisst, wir nehmen für die hier
dargestellten Überlegungen das Heimwesen und seine Entwicklung

zum Anlass, um nach jenem unausgesprochenen, verborgenen,

im psychologischen Sinn meist unbewussten Hintergrundzu
fragen, der möglicherweise unser Denken und Handeln trägt und
prägt. Dabei müssen wir im Auge behalten, dass wir nicht «das»
Menschenbild als in sich geschlossenes, rational gut angeordnetes

System von Aussagen werden finden können, sondern bloss
einige seiner Aspekte. Das berechtigt mich, auch jetzt nur deren
drei aufzudecken, von denen ich meine, sie seien für unser Anliegen

von Bedeutung und könnten unsern Blick für die zukünftige
Entwicklung schärften. Ich beziehe mich bei den folgenden
Ausführungen auf meine Arbeit mit Behinderten. Dieser Begriff soll
für Kranksein, Altsein, Pflegpbedürftigkeit usw. stehen.

3. Aspekte des gängigen Menschenbildes

a) Der verwaltbare Mensch

Es wäre jetzt sehr einfach, den bereits zum Schlagwort verkommenen

Begriff des «verwalteten Menschen» heranzuziehen, wie
er im Hinblick auf die immer deutlicher drohende Gefahr der
Datenspeicherung sehr beliebt geworden ist. Mit einem derartigen
Schlagwort kommt aber das Wesentliche dessen, was sich im
Menschenbild heute abspielt, nicht in den Blick.

Damit dies geschieht, gehe ich kurz auf kennzeichnende Merkmale

von Institutionen ein. Es ist bekannt, dass sie sich innerhalb
einer Gesellschaft entwickeln, in der das Zusammenleben einer
Gruppe «Ordnung und Regelung» erfordert. Die Institutionalisierung

kann als Prozess verstanden werden, in welchem
wiederkehrende Verhaltensmuster sich verfestigen. Das Verhalten
einzelner Menschen oder Menschengruppen wird in Normensysteme

eingepasst und somit im Ablauf festgelegt. Es ist in der
entsprechenden Literatur zu lesen, dass durch diesen Vorgang der
Mensch vom Druck spontaner Bedürfnisse entlastet wird -
gleichzeitig aber wird das Verhalten versachlicht (3). Für unsere
Fragestellung scheint mir von Bedeutung, dass wir die Institutionen,

das heisst das gesamte Heimwesen, immer für andere
Menschen errichten: für Kranke, für Behinderte, für Alte usw. Es geht
also nicht nur um menschliches Verhalten, es geht um Menschen,
die wir in Institutionen einweisen können.

Das kann nur dann als sinnvoll erscheinen, wenn wir annehmen,
dass der Mensch sich in Normsysteme einfügen lässt. Die Praxis

beweist, dass dies nicht nur eine Annahme ist. Offensichtlich ist

es möglich, den Menschen in ein Ordnungs- und Regelungsgefü-

ge einzupassen. Der Mensch kann durch diesen Vorgang verwaltet

werden, aber nur, weil er als verwaltbar aufgefasst wird. Dies
allein kann für eine Kritik aber nicht genügen. Denn jeder
Mensch trägt, wenn die anthropologische Denkweise Gültigkeit
haben soll, diesen Aspekt in seinem Wesen, den die Institutionalisierung

aufgreift. Die Gefahr, die damit verbunden ist, muss aber
deutlich gemacht werden: Sie besteht darin, dass man diesen
einen Aspekt verabsolutiert und so tut, als mache er bereits den
ganzen Menschen aus. Eine solche Verabsolutierung eines einzigen

Aspektes des Menschen führt immer zu einer Verwahrlosung
des Menschenbildes - und dies wiederum immer zur Verwahrlosung

des Menschen selbst. In der Praxis kann dies verschiedene
Formen annehmen. Jeder Eintritt in eine Institution, sie kann
noch so «offen» sein, hat eine Einfügung des Menschen in das
darin herrschende Normen- und Regelungssystem zur Folge.
Betrachtet man dies von der psychologischen Seite her, liegt die Folge

in einer Entpersönlichung, das heisst im Verlust der eigenen
Persönlichkeit. Als Beispiel, wo man dies in einer extremen Weise
erlebt, erwähne ich den Eintritt in eine Klinik, der vom ersten
Schritt, den man in die Institution tut, geregelt ist und ohne grosse

Überlegungen auf den betreffenden Menschen in Ablauf
gebracht wird, in dem jeder einzelne Handgriff eingeübt zu sein
scheint.

Entpersönlichung ist immer eine Entwürdigung des Menschen -
das heisst eine Missachtung der menschlichen Würde. Das
geschieht nie auf der Ebene der Konzepte - sondern in kleinsten
Details alltäglicher Handlungen in Pflege und Betreuung. Deshalb
kommt es auch selten zur Sprache. Ich formuliere daher etwas
überspritzt, dass die Ethik der Mitarbeiter - verstanden als gestaltete

Grundhaltung in der pflegerischen oder erzieherischen
Zuwendung - bei der schmutzigen Nase des Pflegebefohlenen
beginnt.

b) Behinderung als persönliches Schicksal

In eine andere Richtung führt der zweite Hinweis auf das
Menschenbild. Es betrifft unser Verständnis von Kranksein,
Behindertsein, Altwerden, Pflegebedürftigsein.

Die letzten Jahrhunderte unserer abendländischen Entwicklung
haben die Auffassung vom Menschen als einem individuellen,
einmaligen und einzigartigen Wesen in den Vordergrund treten
lassen. Individualität ist für unser heutiges Verständnis nicht nur
das Letztgültige, weiter nicht mehr zu Hinterfragende, ihr Aufbau

und ihr Ausdruck im Leben gilt zugleich als Zielvorstellung
der Entwicklung. Alles, was diesem einzelnen Menschen widerfährt,

beziehen wir als sein Schicksal auf die Individualität
zurück - und auch Schicksal wird einmalig. Wird der Mensch von
einer Krankheit heimgesucht, dann ist es eben «seine» Krankheit,

die in seinen Lebenslauf einzufügen ist und dadurch erst so

etwas wie «Sinn» erhält. Wir haben uns aufgrund dieser Auffassung

die Gewohnheit angeeignet, mögliche Ursachen im Lebenslauf

dieses einzelnen Menschen zu suchen. Die bereits im Neuen
Testament von den Jüngern Jesu gestellte Frage, «Wer ist schuld,
dieser oder seine Eltern, dass er blind geboren wurde?», durchzieht

bis heute unsere Denkweise, bloss dass wir den Schuldbegriff

etwas versteckter gebrauchen.

Einem derartigen Menschenbild ist es selbstverständlich, dass

wir uns von Krankheiten und Behinderungen distanzieren können

- und durch solche Distanz gelingt es uns, sie zu verdrängen.
Das gesamte Heimwesen kann, so betont es die soziologische
Betrachtungsweise, als das Ergebnis oder als Kompensation solcher

Verdrängung angesehen werden - was zugleich dazu führt, dass

der durchschnittliche Mensch der heutigen Zivilisation sich auch

vom Heimwesen distanzieren kann.

528 Schweizer Heimwesen VIII/89



Darf ich nochmals betonen: Das liegt am zugrundeliegenden
Menschenbild, welches Kranksein, Behindertsein, Altwerden, ja
selbst das Sterben nur als individuelles Einzelschicksal fasst. Hier
muss das, was sich künftig entwickeln soll, ansetzen : Wie wäre es,

wenn diese Betonung des Individuellen nicht der Wahrheit
entspricht - oder nur einen Aspekt der menschlichen Wirklichkeit
betrifft? Wie wäre es, wenn wir in jeder Behinderung, in jeder
Krankheit usw. gleichzeitig einen Ausdruck einer kollektiven,
das heisst uns allen zugehörigen Situation erblicken müssten?
Hier werde ich im abschliessenden Kapitel einzusetzen haben.

c) Behinderung als Störfaktor der Ganzheit

Der dritte Aspekt des gängigen Menschenbildes schliesst an die
soeben gemachten Äusserungen zur Individualität an. Individualität

wird immer als «intakte» Individualität verstanden - und
diese wiederum wird als Ganzheit bezeichnet. Alles, was diese
Ganzheit stört, ist ein Nicht-sein-sollendes, welches möglichst
rasch zu beseitigen ist. Es ist mir unvergesslich, als ein Kollege an
den Rand eines meiner Aufsätze, in dem ich vom behinderten
Menschen als einem ganzen Menschen sprach, die Bemerkung an
den Rand setze : «Aber der Behinderte ist doch gerade kein ganzer
Mensch».

DerMensch als intaktes Wesen - dies scheint heute das hervorstechendste

Merkmal des gängigen Menschenbildes zu sein, das den
Raster liefert für die meisten Bestrebungen in Wirtschaft,
Wissenschaft, Politik. Krankheit, Behinderung, Schädigung, Abbau
usw. stören diese intakte Ganzheit, und wirstehen im Grunde wie
schon einmal in der Geschichte unseres Jahrhunderts vor derFrage,

ob das «nicht-intakte» Leben etwa das lebensunwerte Leben
sei.

Auch in bezug auf diesen Gedankengang müssen wir uns den
Prozess vergegenwärtigen, der sich unter der Oberfläche abspielt.
Wir drängen den Behinderten und das Behindernde aus unserm
Menschenbild hinaus und betrachten es in der Folge als etwas
Isoliertes. Wir beschreiben dann die «typischen» Lehrbuchkrankheiten,

so, als gäbe es sie ohne den Menschen, der ihr Träger ist.
Das Ergebnis: Das Behinderte und somit der Behinderte haben
im Menschenbild keinen Platz. Dies ist meines Erachtens die
geheimste, weil tiefste Form derDiskriminierung - und jede
Diskriminierung ist zugleich eine subtile Form von Tötung.

Ich glaube, dass diese drei Aspekte des gängigen Menschenbildes,
das sich seit einigen Jahrhunderten in unserer Kultur entwickelt
hat, die Grundlage bilden, auf welcher das Heimwesen in den
letzten fünfzig Jahren aufgebaut wurde. Das Menschenbild
verweist uns also auf jenen tiefen Zeitstrom, der sich im Heimwesen
manifestiert. Wiederholt möchte ich betonen, dass hier nicht von
der Schuld einzelner Menschen gesprochen werden darf. Es geht
bei derartigen Überlegungen überhaupt nicht um das Aufdecken
von Sündenböcken - ausser wir wären in der Lage, uns selbst darin

zu finden. Vielmehr soll es um ein Verständnis einer Dimension

unserer geistigen Situation der Gegenwart gehen, damit jetzt
notwendige künftige Entwicklungen begrifflich klarer formuliert

werden können.

4. Die Herausforderung der Zukunft

Wenn wir jetzt auf die Zukunft blicken, nehme ich die eingangs
erwähnte Vorstellung, wir befänden uns an einer Wende, wieder
auf und wiederhole die Behauptung, dass jede Zeitepoche ihre
eigene Antwort auf Behinderung, Kranksein, Altwerden, Sterben
usw. zu geben habe. Nun stellt sich die wichtige Frage, welcher
Art jene Antwort sein müsste, zu welcher sich die nächsten Jahr¬

zehnte neben oder anstelle der institutionellen durchzuringen
haben. Bei einem derartigen Ausblick handelt es sich um «real-utopische»

Aussagen, das heisst um Aussagen, welche in der Jetztzeit

bereits die Wurzeln oder Ansätze zu neuen Antworten erkennen

lassen.

Da gibt es zuvor zwei missverständliche Auffassungen abzulehnen,

die sich aus dem Bisherigen ergeben könnten. Es geht
aufgrund der Kritik am Heimwesen nicht um die Frage, ob wir künftig

überhaupt noch Heime bauen sollen oder nicht. Diese Frage
bleibt wiederum an der Oberfläche stecken. Genauso oberflächlich

ist die Forderung, künftige Heime müssten vermehrt «die
Bedürfnisse der Insassen und der Mitarbeiter» achten und
berücksichtigen. Beides, der Verzicht auf Heime wie die Berücksichtigung

der Bedürfnisse ist zu wenig. Es geht um Tieferes,
Grundlegenderes: Es geht um die Gewinnung eines neuen Menschenverständnisses,

um die radikale Wandlung zu einem neuen
Menschenbild. Ich bin der Überzeugung, dass dies allein die Antwort
der kommenden Jahrzehnte - oder vielleicht des kommenden
Jahrhunderts - sein muss, und dass nur dies zu andern Lösungen
der Behindertenfrage führen wird. Indem wir uns heute über
wesentliche Aspekte dieses neu zu gewinnenden Menschenbildes be-
wusst werden, wird vielleicht gleichzeitig ein grundlegendes
Merkmal der Wendezeit deutlich.

Ich kann die folgenden Gedankengänge in die einfache Form
zusammenfassen: Es geht um ein neues Verständnis dessen, was als

ganzheitliches Menschenbild bezeichnet werden kann.

a) Ganzheit als Qualität - nicht als Quantität

Hält man innerhalb der Pädagogik und Heilpädagogik nach dem
darin vorherrschenden Verständnis der Ganzheit Ausschau, fällt
zuallererst auf, dass der Begriff heute zu einem Schlagwort
geworden ist. Mit grosser Vorliebe greift man dabei jene bekannte
Pestalozzi-Formel auf und umschreibt Ganzheit mit den Begriffen

«Kopf, Herz und Hand» - wodurch eine pädagogische Trini-
tät entsteht, auf die sich jeder beruft, der etwas von sich hält.
Ganzheit wird verstanden als Summe einzelner Teile, einzelner
Faktoren, einzelner Dimensionen, das heisst unserer Zeit entsprechend

eben als Quantität. Folgerichtig gibt es dann auch Faktoren,

welche diese Quantität stören, wie ich dies bereits dargelegt
habe. Es ist ein grosses Missverständnis, wenn man die
Pestalozzi-Formel auf diese Weise interpretiert - was heute aber weit
verbreitet ist.

Demgegenüber müssen wir die menschliche Ganzheit als Qualität

auffassen, die trotz aller Schädigungen, Behinderungen,
Krankheiten usw. gegeben ist. Ich kann auch sagen : Die menschliche

Ganzheit umfasst Behindertsein und Kranksein. Von hier
aus kann dann die These aufgestellt werden: Der Mensch ist
jederzeit ganzheitlicher Mensch - auch im Kranksein, Behindertsein

und Altwerden. Die Frage ist nur, ob wir Aussenstehenden,
seien es Betreuer, Erzieher, Ärzte oder wer auch immer, diese seine

Ganzheit respektieren und dafür sorgen, dass seine
Lebensqualität gerade durch die derartige Zuwendung erhöht werde.

In einem so verstandenen Menschenbild ist die Behinderung
nicht ein Störfaktor oder ein Defekt des Normalen. Kranksein
nicht die Verirrung des Gesundseins - sondern beides sind zwei

Kategorien, in denen sich Menschsein in seiner ganzen Fülle zum
Ausdruck bringt. Ja selbst das Sterben und somit auch der Tod
werden in dieses Menschenbild integriert und können nicht mehr
verdrängt werden. Es ist ganz selbstverständlich, dass sich auf
diesem Menschenbild die ärztliche Ethik, die Ethik des
Pflegepersonals, die Ethik der gesamten Behindertenbetreuung
aufbauen müssen.

529



Der Grundzug solcher Ethik besteht in der Frage: Wie gelingt es

uns, im kranken, behinderten oder alten Menschen Wesensmerkmale

des Menschseins schlechthin zu entdecken und durch die
Zuwendung anzusprechen?

b) Jede Krankheit weist gesellschaftliehe Strukturen auf

Ein ganzheitliches Menschenverständnis, welches wirklich diesen

Namen verdient, kann den Menschen nicht mehr als
individuelles Einzelwesen auffassen. Vielmehr geht es um die Erkenntnis,

dass der Mensch in jedem Augenblick seines Daseins soziale,
das heisst gesellschaftliche Bezogenheit aufweist - und zwar
nicht nur so, dass er das Resultat der gesellschaftlichen Situation
ist, wie dies der Marxismus betont. In jedem Augenblick ist er
Einzelheit und zugleich Sozietät. Dies ist ein Gedanke, der von
Sartre formuliert, aber bei weiten nicht von allen, die ihn nachzuahmen

versuchten, auch wirklich verstanden wurde. Bei ihm lautet

die These : Im Ich des Menschen sei die ganze Menschheit
begriffen. So umfassend ist die menschliche Ganzheit (4).

Wenn man dies anerkennt, wird man in jeder Einzelerscheinung
des Menschen immer zugleich die gesellschaftliche Dimension
erblicken müssen. Diese Vorstellung schafft uns heute, die wir auf
einer jahrhundertealten individualistischen Entwicklung stehen,
allergrösste Schwierigkeiten. Ich will deshalb an einem heute
aktuellen Beispiel diese Sicht zu klären versuchen: an der AIDS-Er-
krankung.

Wie bereits erwähnt, betont die gängige Auffassung die Krankheit

als individuelle Angelegenheit, was dazu führt, dass wir nach
Ursachen im Einzelschicksal diese erkrankten Menschen suchen.

Aufgrund der hier vorgeschlagenen Interpretation des ganzheitlich

verstandenen Menschen kommt aber an AIDS etwas zum
Ausdruck, was unsere gesellschaftliche Situation kennzeichnet.
AIDS macht uns daher mit aller Deutlichkeit auf unsere eigene
Situation aufmerksam und wir beginnen zu fragen: Welches

Merkmal unserer Gesamtheit ist es denn, welches gerade durch
diese Krankheit einen Ausdruck sucht? Ohne weitere Herleitung
und Begründung gebe ich darauf die Antwort: Eine Auffassung
von Sexualität, die sich im Laufe unseres Jahrhunderts von Normen

und Werten befreien zu können glaubte und jetzt
orientierungslos geworden ist. Oder kurz : Die heutige Verwahrlosung der
menschlichen Sexualität, die nur noch sich selbst genügen will.
Es ist die einseitig individualistisch verstandene Sexualität, die

man als Bedürfnis des Einzelmenschen zu befriedigen sucht.
AIDS als Ausdruck dieser die gegenwärtige Epoche kennzeichnende

Grundströmung - dies wäre die Interpretation.

Es leuchtet wohl ohne weiteres ein, warum eine derartige Auffassung

allergrösste Schwierigkeiten bereitet. Macht man sie sich
nämlich zu eigen, hat dies unerhörte Konsequenzen, auf die ich
im abschliessenden Teil eingehen werde. Hier sei nur soviel
erwähnt, dass wir uns in eine ganz andere, nämlich menschlich
vertiefte Solidarität mit dem AIDS-Kranken hineinstellen - denn er

bringt durch seine Krankheit etwas zum Ausdruck, woran im
Grunde auch ich teilhabe. Hier kann es folgerichtig keine
Sündenböcke mehr geben.

Was ich in bezug auf AIDS sagte, gilt grundsätzlich für jede
Erkrankung, für jede Behinderung, für jeden Alterungsprozess.

Einladung an alle VSA-Veteranen
auf Donnerstag, 14. September 1989

zu einem Veteranen-Treffen auf der Au am Zürichsee

Programm:

Ab 10 Uhr

10.30 Uhr
Nach 1 Std.

Nach 12 Uhr

Zirka 16 Uhr
16.37 Uhr

Besammlung der Teilnehmer bei der
Schiffstation Bürkliplatz Zürich.

Abfahrt per Schiff zur Halbinsel Au.

Ankunft auf der Au. Von dort zu Fuss auf
die Höhe zum Restaurant Halbinsel Au.

Gemeinsames Mittagessen.
Anschliessend Gelegenheit zu freiem
Gespräch, verbunden mit Erinnerungen an
frühere Zeiten. Auch hoffen wir, zusammen

einige Lieder singen zu können. Weitere

Unterhaltungsmöglichkeiten
vorbehalten.

Schluss des offiziellen Teils.

Rückfahrt auf dem See nach Zürich.

Liebe Veteranen,

Vor 10 Jahren haben wir zur ersten Zusammenkunft der
Veteranen eingeladen. Sie fand am gleichen Tagungsort
statt. Wir können diesmal also bereits das 10-Jahr-Jubi-
läum feiern. Machen Sie sich für diesen Tag frei. Es ist
immer nett, ein paar Stunden mit Freunden und alten
Bekannten verbringen zu dürfen. Sie erhalten noch eine
persönliche Einladung.

Für das Organisationskomitee
Gottlieb Stamm

c) Die sakramentale Dimension des Menschseins

Der dritte Aspekt, auf den ich hinweise, basiert auf der Auffassung,

menschliche Ganzheit sei weit mehr als rational fassbare
Ganzheit. Was ist aber dieses «Mehr-an-etwas» - und vor allem:
Wie lässt es sich sprachlich fassen?

Ich kann diese Frage nicht anders beantworten, als dass ich auf
eine Ur-Erfahrung des Menschen und damit der Menschheit
zurückgreife, die sich in der Sprache niedergeschlagen hat. Sowohl
das griechische «anthropos», das hebräische «adam» als auch
das lateinische «homo» - alles Begriffe für den Menschen -
enthalten von ihrem Wortstamm her das Hinaufschauen, das Über-
sich-Hinausgehen (5). Menschsein ist, so kann man es in einem
allgemeinen Sinne ausdrücken, jederzeit verwiesen auf etwas,
das mehr ist als der Mensch selbst - Menschsein ist verwiesen auf
Sinn. Dies ist aber erst die eine Bewegung. Sie muss ergänzt werden

durch die andere: Im Menschen ist Sinn stets gegenwärtig.
Beides, die auf Sinn hinweisende und die Sinnvergegenwärtigende

Seite, gehören zur menschlichen Ganzheit. Und es eröffnet
sich uns eine Dimension, die über das Vordergründige und rational

Fassbare hinwegführt oder mitten in dieses hineinführt. Die
Sprache im Bereich des Religiösen spricht hier von einer
«sakramentalen» Dimension der Wirklichkeit und betont, dass die beiden

erwähnten Funktionen, die auf Sinn hinweisende und die
Sinn vergegenwärtigende, zu ihrem Wesen gehören (6).

Man ist geneigt, dies nur in den Bereich des Religiösen zu verbannen

- wir müssen dies aber im Sinne des anthropologischen Denkens

auf das Menschenbild hin betrachten. Dann stellt sich die
Frage, was mit dem Begriff «Sinn» gemeint sein könnte. Ich kann
dafür die knappe Formel wählen: Sinn ist das, wofür es sich
lohnt, zu leben, weil es mich zu erfüllen vermag. Vielleicht müss-
ten wir uns aneignen, weniger danach zu fragen, was der Sinn sei,

530 Schweizer Heimwesen VIII/89



sondern vielmehr: Worauf verweist mein Leben und was wird in
meinem Leben gegenwärtig? Diese Fragen würden uns vermehrt
auf den gelebten Augenblick im Ablauf unseres konkreten Alltages

aufmerksam machen - und dieser Augenblick würde sich
jedesmal als «neu geschaffener» erweisen.

Und vielleicht würde es sich dann ab und zu ereignen, dass der

kranke, behinderte oder alte Mensch für uns ein Sakrament wird,
in welchem sich das Sein verdichtet und für uns gegenwärtig wird.

5. Die Wende ins Konkrete

Manch einer mag dieser Interpretation der menschlichen Ganzheit

entgegenhalten, es handle sich bloss um schöne Worte, die

doch letztlich die Praxis nicht zu verändern vermöchten. Ich will
mich diesem Einwand stellen und mit drei Hinweisen auf den
konkreten Alltag zurückführen, der aufgrund dieses Menschenbildes

tatsächlich mit neuen Fragen angegangen werden muss.

a) Dieses Menschenbild führt in der Betreuung zu einer andern
Fragestellung. Es geht nicht mehr um die Frage: «Wie ist dieser
eine Mensch?» - denn die Antworten darauf bringen uns immer
das Unterschiedliche vor Augen und stehen somit in Distanz zum
andern Menschen.

Vielmehr müssen wir fragen: «Was habe ich, der ich mich mit
Behinderten beruflich abgebe, mit diesen wirklich gemeinsam Wo
kann ich jene Strukturen, Merkmale oder Kategorien erkennen,
die auch an mir und in mir zum Ausdruck kommen und die ich als

,gesund' bezeichne?»

Diese methodische Fragestellung ist die logische Konsequenz des

hier vorgelegten Menschenbildes, welches Gesundsein und
Kranksein, Behindertsein und Nichtbehindertsein integriert. Es
werden sich viele fragen, weshalb ich dieser Frage - und vor allem
auch der Antwort, die jeder darauf zu geben hat - derart hohe
Bedeutung beimesse. Es sind darauf verschiedene Hinweise zu
geben. Integration des Behinderten, wie dies seit einigen Jahren
zum Schlagwort geworden ist, kann nur dann vorgenommen werden,

wenn wir in uns selber Behindertsein erkennen und anerkennen.

Erst dann wird sich eine Haltung ergeben, welche den Behinderten

nicht mehr zum Handlungsobjekt werden lässt: man
verzichtet darauf, ihn zu verwalten.

Vielleicht ist dies der einzige Weg zu echter Solidartät mit dem
Behinderten.

b) Der zweite Hinweis führt uns zu einem alten Begriff zurück,
der in den letzten Jahren erneut in die Ethik aufgenommen worden

ist und in der Zukunft wohl eine zentrale Bedeutung erhalten
wird: Die Verantwortung.

Ich halte mich bei der Erklärung dieses Begriffes an das, was die
Sprache selbst in ihn hineingelegt hat : Es geht da um eine Antwort

-«Verantwortung gibt es nur, wo es ein Antworten gibt»,
sagt Buber (7) - und eine Antwort kann es nur geben, wenn ich
zuvor angerufen oder angesprochen worden bin. Diese Zusammenhänge

sind eigentlich nicht neu. Neu hingegen ist, dass wir aufgerufen

sind, anstelle von Menschen zu antworten, die es selber
noch nicht sind oder nicht mehr selbst antworten können: Die
Gentechnologie zwingt uns, im Namen noch nicht geborener
Menschen Verantworung zu übernehmen; die Umweltzerstörung
erfordert von uns, Verantwortung für kommende Generationen
zu tragen usw.

Es gibt also so etwas wie eine «stellvertretende Verantwortung»,
die uns darauf verweist, an der Stelle eines andern Menschen auf
einen Anruf zu antworten. Dieser Begriff und das, was er be¬

zeichnet, wird in Zukunft ein neuer Wert sein müssen, nach
welchem wir uns zu orientieren haben. Vielleicht hängt die gesamte
künftige Entwicklung davon ab, ob es uns gelingt, diese Wertvorstellung

bewusst zu akzeptieren und nach ihr zu leben.

c) Der dritte Hinweis führt unmittelbar in den praktischen Alltag
hinein, wo sich die Lebensqualität des Behinderten ereignen soll.
Denn das, was dieser Begriff meint, ist keinesfalls eine theoretische

Angelegenheit.

Es ist die Frage, wie die Betreuung des behinderten oder alten
Menschen zu gestalten sei, damit dessen Lebensqualität jederzeit
gewährleistet sei. Wie bereits kurz erwähnt, sind die Antworten
darauf nicht in einem Konzept einzufangen. Vielmehr sind sie

unmittelbarer Ausdruck der Grundhaltung dessen, der in dieser

Arbeit steht. Ich glaube, dass es letztlich um das Ernstnehmen
des jeweiligen Augenblickes geht: Um jenen Augenblick, wo ich
mich als Mitarbeiter konkret diesem einen Menschen zuwende.

Nicht von Kopf zu Kopf, nicht von Bedürfnis zu Bedürfnis, nicht

von Körper zu Körper, nicht vom Nicht-behinderten zum Behinderten

- sondern «von Wesen zu Wesen», von «Person zu
Person».

Mitarbeiter pflegen diese Forderung immer mit der Zeitfrage zu
beantworten. («Dazu fehlt uns die Zeit.») Der gelebte Augenblick

der Zuwendung ist aber kein Problem der Zeit, vielmehr ist
seine Gestaltung eine Angelegenheit der Grundhaltung. Es ist
daher unbedingt zu fordern, dass wir künftig vermehrt auf diesen

Aspekt der helfenden Berufe eingehen. Denn keine Professiona-

lisierung leistet das, was die Grundhaltung zu bewirken vermag.
Oft scheint mir, die Entwicklung der letzten Jahre lasse uns über
diese elementare Basis hinwegschauen. Wir nehmen kaum mehr
wahr, wenn ein alter Mensch im Zimmer vor zwei oder drei
andern Insassen an das Lavabo geführt und nackt ausgezogen wird,
um gewaschen zu werden - ohne dass ein Vorhang oder irgendeine

andere Vorrichtung ihn schützt. Hier, in diesem Moment,
entscheidet sich, ob die Betreuerin in der Lage ist, im Augenblick
ihrer Zuwendung die Würde des alten Menschen ernstzunehmen.

Es ist selbstverständlich, dass die andauernde Fortbildung der
Mitarbeiter im Heimwesen dazu aufgerufen ist, auf diese Seite
intensiv einzugehen - auch wenn es gegen den Zeitstrom sein sollte.

Und so kehre ich zur Titelfrage zurück: Heimwesen wohin? Ich
habe versucht, Richtungen anzugeben. Sie bestehen letztlich darin,

dass wir unsere eigene Sicht vertiefen und das vertiefte
Verständnis zur Grundlage aller Entscheidungen erheben, die wir im
Zusammenhang mit der weitern Entwicklung des Heimwesens zu
fällen haben.

Anmerkungen

1 Vgl. H.-D. Schneider: «Überblick über die Heimkonzepte in der
Schweiz», VSA-Fachblatt 12/88, S. 742-748, W. Elsener: «Tendenzen
in der Entwicklung der Heime in der Schweiz», ebda. Im April 1988
fand in Bern eine Tagung der Schweizerischen Vereinigung für Sozialpolitik

(SVSP) statt unter dem Titel «Die Qualität von Heimen».

2 Als Beispiel erwähnte ich das Buch von F. Capra «Wendezeit»,
zudem: Biser Eugen: «Die glaubensgeschichtliche Wende», Graz
1988.

3 So spricht zum Beispiel Arnold Gehlen von einer «Entlastungsfunktion
der Institutionen», Anthropologische Forschung, rowohlt 1961.

4 Sartre, J.-P. : «Ist der Existentialismus ein Humanismus?» Paris
1942/1964.

5 Luyten, Norbert: «Menschsein als Aufgabe», Freiburg 1985.

6 Boff, Leonardo: «Kleine Sakramentenlehre», Düsseldorf 1976.

7 Buber, M.: «Elemente des Zwischenmenschlichen», in Bd. I, vgl.
dazu: Siegenthaler, H.: «Verantwortung im Lehrerberuf», in:
Krapf/Forneck/Siegenthaler: Auf der Suche nach dem Erzieherischen

im Unterricht, BSB Basel 1985.

531


	145. Jahresversammlung vom 9./10. Mai in Näfels : "Heimwesen wohin?" - Ein vertieftes Verständnis als Grundlage aller Entscheidungen

