
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 2

Artikel: Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Mattli anlässlich
der Tagung "Kommunikation als Schlüssel der Gemeinschaft" : Martin
Bubers "Zwischenmenschlichkeit" : "Mensch sein heisst, das gegenüber
seiende Wesen sein" (Begegnung 83)

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Matth anlässlich der Tagung «Kommunikation
als Schlüssel der Gemeinschaft»

Martin Bubers «Zwischenmenschlichkeit»
«Mensch sein heisst, das gegenüber seiende Wesen sein» (Begegnung 83)

Bubers Anthropologie will den Kollektivismus vermeiden, aber
auch nicht dem Egoismus verfallen. Die Lösung sieht Buber in
einem Denken vom Zwischen-Menschlichen her. Darunter ist
weniger eine Lehre oder eine Technik zu verstehen als ein Weg. Dessen

zentrale Elemente wollen internalisiert und gelebt werden:
Begegnung, Dialog, Suche nach dem Du. Der vorzügliche Ort
dafür ist das echte Gespräch. Kommt es zustande, beginnt sich
auch die Sinnfrage zu klären. Geprägt von der «Vergegnung» seiner

Eltern (sie liessen sich scheiden als er vierjährig war), begann
Buber sich bereits als Heranwachsender mit dem geglückten
Leben zu befassen.

Individuum

Buber hält das Individuum weder für den Ausgangpunkt noch
für den Zielpunkt einer menschlichen Welt. Dennoch ist es nicht
zu umgehen. Menschen sind immer auch Individuen. Aber sie

können das nur in einem Kontext sein, zu dem der Andere, mit
dem Begegnung möglich ist, notwendig gehört.

Das ist nicht nur ein Postulat. Die Situation, in der wir uns
Menschen befinden, ist, dass das Angebot der Begegnung längst
schon erfolgt ist, bevor wir uns als Individuen zu erfassen beginnen.

Diese Urerfahrung ist das Angesprochensein. Man kann das
als ein Apriori betrachten. Nur Angesprochene bzw. Angerufene
können sich begegnen, das heisst antworten auf den Anruf in der
Begegnung. Der Mensch wird nicht einfach ins Leben gesetzt und
dann entwickelt er sich von selber. Esgibt keine Entwicklung zum
Menschlichen hin ohne Angerufensein und darauf erfolgende
Antwort. Doch bleibt diese unerfüllt, sofern es nicht zur Begegnung

kommt. Damit ist auch gesagt, dass die Voraussetzung des

sich Begegnens das Hören-Können ist; dies, um Antwort geben
und die damit verbundene Verantwortung erfassen zu können.

Grundworte

«Am Anfang ist die Beziehung»

Die Antwort nun kann nach Buber aus dem Grundwort «Ich-
Du» oder aus dem Grundwort «Ich-Es» gespiesen sein. Es
kommt darin der bereits angesprochene Kontext zum Tragen. Der
Mensch lebt immer in Verhältnissen: zu den toten Dingen, zu den
Pflanzen und Tieren, zu den Mitmenschen, zum Überirdischen.
Das Verhältnis ist entweder ein Verhältnis in der Art des Ich-Du,
oder dann des Ich-Es. Es gibt kein Ich ohne Du oder Es. Welche
Haltung dem Nicht-Ich gegenüber eingenommen wird, welches
Grundwort gesprochen wird, hängt auch, freilich nicht nur, vom
Ich ab. Dabei kann nur das Ich-Du mit dem ganzen Wesen, aus
der Tiefe der menschlichen Person, gesprochen werden, Ich-Es
niemals. Nur das Grundwort Ich-Du lässt den Menschen ganz
eigentlich zur Person werden. Im Ich-Es schwingt im besten Fall ein
Teil der Person mit. Der Mensch hat sich daher immer wieder zu
entscheiden, welches Grundwort er sprechen will. Wie gesagt ist
das Ich-Du-Verhältnis das ursprünglichere, das uns ins Wesentliche

setzende. Trete ich zu einem Menschen in die Ich-Du-Bezie-
hung, dann ist er nicht mehr Er oder Sie, neben anderem Er oder
Sie, sondern «nachbarlos und fugenlos ist er Du und füllt den

Himmelskreis». Auch dann gibt es natürlich anderes als dieses

Du, aber alles ist in seinem Licht. Das heisst Begegnung. Begegnung

ist reine Gegenwart, ist ganzheitlich, ist unmittelbar.
Zwischen Ich und Du steht dann kein Zweck, keine Gier; alles Mittel-
Zweck-Denken ist zerfallen.

Das Es im Lichte des Du

Im Gegensatz zum Du-Sagenden stellt sich der Es-Sagende vor
den Dingen auf; in diesem Sinne erschafft er die Dinge für sich.
Er gibt ihnen den Charakter von Mitteln oder Zwecken. Freilich,
ohne Es-Welt kann der Mensch auch nicht leben. In einem Leben
aus Zwischen-Menschlichkeit kann es sich nicht darum handeln,
das Es zu missachten oder gar alles Es in Du zu verwandeln. Im
besten Falle steht alles Es im Lichte des Du. Wer zum Du
hingefunden hat, den bedrückt die Es-Welt nicht mehr. «Er weiss, dass

sein sterbliches Leben seinem Wesen nach ein Schwingen
zwischen Du und Es ist, und spürt dessen Sinn. Es genügt ihm die
Schwelle des Heiligtums, darin er nicht verharren könnte, immer
wieder betreten zu dürfen; ja, dass er es immer wieder verlassen

muss, gehört ihm innig zum Sinn und zur Bestimmung dieses
Lebens.»

Ist der Mensch für ein Grundwort entschieden, tritt er in dieses

ein, ist von ihm umfangen. Je nachdem lebt oder erlebt er die
Wirklichkeit unter dem Vorzeichen des Du oder dann des Es, was
auch für das Sehnen und Denken des Ich Rückwirkungen hat.
Über die Tiefte zum Beispiel sagt Buber, dass sie dem Ich nicht als

etwas erscheine, das das Du zum Gegenstand habe; sie wird als
zwischen Ich und Du erlebt. Wer in der Liebe beziehungsweise im
Zwischen (so der frühe Buber) steht, in ihr schaut, dem lösen sich
die Menschen aus ihrer Verflochtenheit ins Getriebe, sie erscheinen

nicht mehr als Gute und Böse, Kluge und Törichte usw., sie

werden primär und vor allem zum Du. Das «Subjektive» (wenn
ich das Grundwort Ich-Es spreche) weicht dem «Interpersonellen»

(wenn ich im Grundwort Ich-Du stehe). Letzteres erst führt
in die Tiefe des Wesentlichen, in die Fülle des Seins, zum Grund
alles Sprechens und Sich-Entscheidens, der sich dem Menschen
selber als göttliches Du zuspricht und der Menschen immer
schon ins Antworten gerufen hat.

Zwischen

«Die Substanz der Schöpfung ist Beziehung»

Das ins Antworten-gerufen-Sein begründet Verantwortung. Der
Mensch soll sich nicht vorenthalten. Er soll sich von Anrede, der

er allenthalben begegnet, betreffen lassen. Im Grunde ist alle
Begegnung in der Welt Anrede und damit Aufforderung zur
Antwort. Angemessen ist sie, wenn sie vom Ich-Du bestimmt ist,
selbst wenn ein Es involviert ist.

Dass sich ein «Zwischen» ereignet, steht natürlich nicht in der
Verfügung des Antwortenden. Wählen im Sinne eines Verfügens
können wir nur das Grundwort Ich-Es. Das Grundwort Ich-Du
kann von uns zwar gewählt werden, aber nur im Sinn eines Sich-

82 Schweizer Heimwesen 11/89



VSA-Leseseminar in Ziirich

Kommunikation und Grenzerfahrung

Für alle in Heimen und im sozialen Bereich Tätigen und sonstwie Interessierten.

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Text: Karl Jaspers. Einführung in die Philosophie, Serie Piper 13, 198322, Fr. 9.80.

Zum Inhalt: Dieses Buch ist wohl die erfolgreichste Einführung in die Philosophie in der
Nachkriegszeit. Sie ist einerseits geprägt durch Jaspers' persönliches Denken,
andererseits geht sie auf die grossen Themen der Philosophie ein.

Beginn: Dienstag, 25. April 1989

Dauer: 6 Sitzungen, jeweils 14.30 bis 16.00 Uhr

Daten: 25. April; 9./23. Mai; 6./20. Juni; 4. Juli 1989

Ort: Altersheim Wiedikon, Burstwiesenstrasse 20, 8055 Zürich

Kurskosten: Fr. 90-
Fr. 60 - für VSA-Mitglieder

Anmeldung: Bis 25. März 1989 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich.

Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen erhalten Sie spätestens
eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung (Leseseminar Zürich)

Name/Vorname:

genaue private Adresse:

Name und vollständige Adresse des Heims:

Tätigkeit im Heim:

Unterschrift und Datum:

VSA-Mitgliedschaft

83



Hinwendens, des Sich-Bereitmachens für Begegnung. Dazu muss
die Grundhaltung des Ich-Es als solche aufgegeben werden.
Nicht das Ich als solches ist aufzugeben, wohl aber das Ich der
Ich-Es-Relation, ein Selbstbehauptungstrieb des Ich, der alles
Andere als Es und damit als hab- und manipulierbar betrachtet.
Ein solches Ich will nicht Begegnung. Dafür ist in der Es-Welt
kein Platz. Nur da, wo sich Menschen für Begegnung freihalten
und sich dafür rüsten, kann sich Begegnung ereignen, auch wenn
eine «Vergegnung» nie ausgeschlossen werden kann. Der einzelne
aber kann die Begegnung wollen, er kann sich dem andern nicht
vorenthalten wollen, sich dem andern öffnen, auf ihn zugehen.
Das ist immer ureigenste Tat des freien einzelnen. Ein Wir kann es

ihm nicht abnehmen, und schon gar nicht ein Kollektiv.

Sprache (Anrede)

Im Buberschen Verständnis hat der Mensch nicht Sprache,
sondern er steckt in ihr. Alles ist Sprache. Sprache ist ein Phänomen,
das aus dem Zwischen erwächst und sich in die Grundworte Ich-
Du und Ich-Es auseinanderlegt. Das erstere führt zum Anreden,
das letztere zum Bereden. Ein und dasselbe Seiende kann entweder

angeredet oder beredet werden, was im Zugang zu ihm, in dessen

Verständnis und Bewertung zu grossen Unterschieden führt.

Je mehr die Rede zur Anrede wird, umsomehr ist der Aufruf zur
Gegenseitigkeit gegeben. Wenn der andere auf die Anrede
eingeht, beginnt er auch zu geben. Und dann kann sich ein echtes

Gespräch entwickeln. Nehmen und Geben, Geben und Nehmen
gehört ebenso dazu, wie Nähe und Distanz. Dem Gespräch eignet
das Beharren der Spannung in der «Näherung», und zwar
unverzichtbar. Es erfordert selbstverständlich die gegenseitige
Achtung, denn «der andere ist wie Du». Die letztliche Bedingung des

Gelingens des Gespräches hegt weder in mir noch im andern; sie

kommt aus dem Bereich des Zwischen und ist unverfügbar.

möglicht, denn Verantwortung bedeutet Vereinzelung und damit
Einsamkeit. Die Gemeinschaft aber vermag ihr Sinn zu geben, ist
sie doch auf Verantwortung angewiesen. Sie kann sogar zum Ort
von «Theophanie» werden, wenn ver-antwortlich gelebt wird!
Wo die Herzen aufs Du hin offen sind, ist Gott nahe. Deswegen
bedeutet für Buber das Erlebnis von Gemeinschaft gleichzeitig
Aufruf zur Umkehr! Ohne immer neue Umkehr der Perspektiven,

des Standortes, kann eine Gemeinschaft das «Zwischen»
nicht halten. Der Druck des Ich (Monolog) unddes Es (Kollektismus)

würde zu gross.

Die Umkehr, die immer wieder neue Standortbestimmung, das

Ringen um die richtige Perspektive, ist heute auch für das Sich-
im-Denken-Orientieren unverzichtbar. Das gilt sowieso für die
Welt des Glaubens. Ein «sacro egoismo» hat da keinen Platz.
Kein Mensch ist von der Anrede des ewigen Du ausgenommen. Es

redet jeden von uns an. Jeder ist aufgerufen, zu antworten, im
Tun und Lassen. Die ganze Geschichte ist «glaubenswirklich»,
und jede Stunde «glaubensgeschichtlich». Erst der ständige Dialog

mit dem ewigen Du und die immer neue Auseinandersetzung
um die richtigen Perspektiven, verbunden mit der Bereitschaft
zur Umkehr, erhalten Gemeinschaft am Leben. Es gibt für Buber
keine Sondergesetze für Gruppen und keine für einzelne. Der
Mensch ist als einzelner und als Angehöriger einer Gruppe in
Pflicht genommen. Was zu geschehen hat, erschliessen nicht
Gesetze, sondern der Dialog. Auf dessen Hintergrund können freilich

auch Gesetze ihre Bedeutung erhalten. Sie sind dann um des

Menschen willen da, nicht umgekehrt. Das ist gemeint, wenn Buber

sagt, wir könnten mit Gott nur reden, wenn wir unsere «Arme
um die Welt legen». Wir müssen Gottes Wort und Gerechtigkeit
in alles hineintragen.

Gemeinschaft

«Wir harren einer Theophanie, von der wir nichts wissen
als den Ort, und der heisst Gemeinschaft»

Gemeinschaft gibt es nicht, ohne dass ihre Glieder eine gemeinsame

Beziehung zu einer Mitte haben. Wie es Ich-Es- und Ich-
Du-Beziehungen zwischen zweien gibt, so auch zwischen vielen.
Ich-Es-Gemeinschaften finden zu keinem echten Zwischen. Das
Ich artikuliert sich in ihnen monologisch oder kollektivistisch.
Im letzteren Fall hat nicht einmal das Monologische mehr Platz,
geschweige denn das Dialogische. Weder das Du noch das Ich ist
wirklich erwünscht. Der Befehl und der Gleichschritt im Mitmachen,

im Gehorchen sind gefragt.

Ich-Du-Gemeinschaften dagegen können sich nur dialogisch
entfalten. Ihre Mitte ist das «Zwischen». In diesem und durch dieses

hindurch kann sogar der Zuspruch eines ganz andern, ewigen Du
erfahren werden. Für Menschen hört aber auch dann die Welt
nicht auf, der Ort der Beziehungen zu sein. Es ist diese Welt, diese

Stunde, die immer von neuem zurAnrede werden kann, die Antwort

verlangt. Diese Welt ist das Bewährungsfeld des
«Zwischen», wo sich in allem Es Du eröffnen kann - und muss, soll
nicht die Humanität, das wahre Menschsein, in der Welt
verschwinden. Das «Zwischen» muss sich auch auf das Soziale
auswirken, obwohl dieses immer Es-haftes einbegreift. Ein humanes
Gemeinwesen kann nur eine Gemeinschaft von Gemeinschaften
sein.

Eine Gemeinschaft enthebt den Menschen nicht jeglicher
Einsamkeit. Aber sie hat in ihr einen Sinn. Durch Einsamkeit wird
das Verantwortungsbewusstsein vertieft, ja erst eigentlich er-

Schule für
Soziale Arbeit

7iii*ÎAh Weiter-und Fortbildung£.UriCn Abteilung W + F

Fachkurs Familienberatung

Unser nächster zweijähriger, berufsbegleitender Fachkurs

Familienberatung für diplomierte Sozialarbeiterinnen

und Sozialpädagoglnnen beginnt im Herbst 1990
und dauert von

Oktober 1990 bis Oktober 1992

Informationstag: 2. März 1989,17.00 Uhr, Schule für
Soziale Arbeit, Bederstr. 115, 8002 Zürich

Anmeldeschluss: 15. September 1989

Das Kurskonzept mit den Aufnahmebestimmungen
kann bei unserem Sekretariat bezogen werden.

Für die Abklärungs- und Motivationsgespräche können
mit der Kursleitung jederzeit individuelle Termine
vereinbart werden.

Sekretariat W + F, Schule für Soziale Arbeit
Bederstrasse 115, 8002 Zürich, Tel. 01 201 47 55

84 Schweizer Heimwesen 11/89


	Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Mattli anlässlich der Tagung "Kommunikation als Schlüssel der Gemeinschaft" : Martin Bubers "Zwischenmenschlichkeit" : "Mensch sein heisst, das gegenüber seiende Wesen sein" (Begegnung 83)

