Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)
Heft: 2
Artikel: Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Mattli anlasslich

der Tagung "Kommunikation als Schltissel der Gemeinschaft" : Martin
Bubers "Zwischenmenschlichkeit” : "Mensch sein heisst, das gegenuber

seiende Wesen sein" (Begegnung 83)
Autor: Abbt, Imelda
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811075

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Mattli anlésslich der Tagung «Kommunikation

als Schliissel der Gemeinschaft»

Martin Bubers «Zwischenmenschlichkeity

«Mensch sein heisst, das gegeniiber seiende Wesen sein» (Begegnung 83)

Bubers Anthropologie will den Kollektivismus vermeiden, aber
auch nicht dem Egoismus verfallen. Die Losung sieht Buber in ei-
nem Denken vom Zwischen-Menschlichen her. Darunter ist we-
niger eine Lehre oder eine Technik zu verstehen als ein Weg. Des-
sen zentrale Elemente wollen internalisiert und gelebt werden:
Begegnung, Dialog, Suche nach dem Du. Der vorziigliche Ort
dafiir ist das echte Gesprach. Kommt es zustande, beginnt sich
auch die Sinnfrage zu klaren. Gepragt von der «Vergegnung» sei-
ner Eltern (sie liessen sich scheiden als er vierjahrig war), begann
Buber sich bereits als Heranwachsender mit dem gegliickten Le-
ben zu befassen.

Individuum

Buber hdlt das Individuum weder fiir den Ausgangpunkt noch
fiir den Zielpunkt einer menschlichen Welt. Dennoch ist es nicht
zu umgehen. Menschen sind immer auch Individuen. Aber sie
konnen das nur in einem Kontext sein, zu dem der Andere, mit
dem Begegnung moglich ist, notwendig gehort.

Das ist nicht nur ein Postulat. Die Situation, in der wir uns Men-
schen befinden, ist, dass das Angebot der Begegnung lingst
schon erfolgt ist, bevor wir uns als Individuen zu erfassen begin-
nen. Diese Urerfahrung ist das Angesprochensein. Man kann das
als ein Apriori betrachten. Nur Angesprochene bzw. Angerufene
konnen sich begegnen, das heisst antworten auf den Anrufin der
Begegnung. Der Mensch wird nicht einfach ins Leben gesetzt und
dann entwickelt er sich von selber. Es gibt keine Entwicklung zum
Menschlichen hin ohne Angerufensein und darauf erfolgende
Antwort. Doch bleibt diese unerfillt, sofern es nicht zur Begeg-
nung kommt. Damit ist auch gesagt, dass die Voraussetzung des
sich Begegnens das Horen-Konnen ist; dies, um Antwort geben
und die damit verbundene Verantwortung erfassen zu konnen.

Grundworte

«Am Anfang ist die Beziehung»

Die Antwort nun kann nach Buber aus dem Grundwort «/ch-
Du» oder aus dem Grundwort «lch-Es» gespiesen sein. Es
kommt darin der bereits angesprochene Kontext zum Tragen. Der
Mensch lebt immer in Verhaltnissen: zu den toten Dingen, zu den
Pflanzen und Tieren, zu den Mitmenschen, zum Uberirdischen.
Das Verhdltnis ist entweder ein Verhdiltnis in der Art des Ich-Du,
oder dann des Ich-Es. Es gibt kein Ich ohne Du oder Es. Welche
Haltung dem Nicht-Ich gegeniiber eingenommen wird, welches
Grundwort gesprochen wird, hdngt auch, freilich nicht nur, vom
Ich ab. Dabei kann nur das Ich-Du mit dem ganzen Wesen, aus
der Tiefe der menschlichen Person, gesprochen werden, Ich-Es
niemals. Nur das Grundwort Ich-Du lisst den Menschen ganz ei-
gentlich zur Person werden. Im Ich-Es schwingt im besten Fall ein
Teil der Person mit. Der Mensch hat sich daher immer wieder zu
entscheiden, welches Grundwort er sprechen will. Wie gesagt ist
das Ich-Du-Verhiltnis das urspriinglichere, das uns ins Wesentli-
che setzende. Trete ich zu einem Menschen in die Ich-Du-Bezie-
hung, dann ist er nicht mehr Er oder Sie, neben anderem Er oder
Sie, sondern «nachbarlos und fugenlos ist er Du und fiillt den

82

Himmelskreis». Auch dann gibt es natiirlich anderes als dieses
Du, aber alles ist in seinem Licht. Das heisst Begegnung. Begeg-
nung ist reine Gegenwart, ist ganzheitlich, ist unmittelbar. Zwi-
schen Ich und Du steht dann kein Zweck, keine Gier; alles Mittel-
Zweck-Denken ist zerfallen.

Das Es im Lichte des Du

Im Gegensatz zum Du-Sagenden stellt sich der Es-Sagende vor
den Dingen auf; in diesem Sinne erschafft er die Dinge fiir sich.
Er gibt ihnen den Charakter von Mitteln oder Zwecken. Freilich,
ohne Es-Welt kann der Mensch auch nicht leben. In einem Leben
aus Zwischen-Menschlichkeit kann es sich nicht darum handeln,
das Es zu missachten oder gar alles Es in Du zu verwandeln. Im
besten Falle steht alles Es im Lichte des Du. Wer zum Du hinge-
funden hat, den bedriickt die Es-Welt nicht mehr. «Er weiss, dass
sein sterbliches Leben seinem Wesen nach ein Schwingen zwi-
schen Du und Es ist, und spiirt dessen Sinn. Es geniigt ihm die
Schwelle des Heiligtums, darin er nicht verharren konnte, immer
wieder betreten zu diirfen; ja, dass er es immer wieder verlassen
muss, gehort ihm innig zum Sinn und zur Bestimmung dieses Le-
bens.»

Ist der Mensch fiir ein Grundwort entschieden, tritt er in dieses
ein, ist von ihm umfangen. Je nachdem lebt oder erlebt er die
Wirklichkeit unter dem Vorzeichen des Du oder dann des Es, was
auch fiir das Sehnen und Denken des Ich Riickwirkungen hat.
Uber die Liebe zum Beispiel sagt Buber, dass sie dem Ich nicht als
etwas erscheine, das das Du zum Gegenstand habe; sie wird als
zwischen Ich und Du erlebt. Wer in der Liebe beziehungsweise im
Zwischen (so der frithe Buber) steht, in ihr schaut, dem 16sen sich
die Menschen aus ihrer Verflochtenheit ins Getriebe, sie erschei-
nen nicht mehr als Gute und Bose, Kluge und Térichte usw., sie
werden priméar und vor allem zum Du. Das «Subjektive» (wenn
ich das Grundwort Ich-Es spreche) weicht dem «Interpersonel-
len» (wenn ich im Grundwort Ich-Du stehe). Letzteres erst fiihrt
in die Tiefe des Wesentlichen, in die Fiille des Seins, zum Grund
alles Sprechens und Sich-Entscheidens, der sich dem Menschen
selber als gottliches Du zuspricht und der Menschen immer
schon ins Antworten gerufen hat.

Zwischen

«Die Substanz der Schopfung ist Beziehung»

Das ins Antworten-gerufen-Sein begriindet Verantwortung. Der
Mensch soll sich nicht vorenthalten. Er soll sich von Anrede, der
er allenthalben begegnet, betreffen lassen. Im Grunde ist alle Be-
gegnung in der Welt Anrede und damit Aufforderung zur Ant-
wort. Angemessen ist sie, wenn sie vom Ich-Du bestimmt ist,
selbst wenn ein Es involviert ist.

Dass sich ein «Zwischen» ereignet, steht natiirlich nicht in der
Verfiigung des Antwortenden. Wihlen im Sinne eines Verfiigens
kénnen wir nur das Grundwort Ich-Es. Das Grundwort Ich-Du
kann von uns zwar gewihlt werden, aber nur im Sinn eines Sich-

Schweizer Heimwesen 11/89



VSA-Leseseminar in Ziirich

Kommunikation und Grenzerfahrung

Fir alle in Heimen und im sozialen Bereich Tatigen und sonstwie Interessierten.

Leitung: Dr. Imelda Abbt
Text: Karl Jaspers. EinfGhrung in die Philosophie, Serie Piper 13, 198322, Fr. 9.80.
Zum Inhalt: Dieses Buch ist wohl die erfolgreichste Einfliihrung in die Philosophie in der

Nachkriegszeit. Sie ist einerseits gepragt durch Jaspers’ personliches Denken,
andererseits geht sie auf die grossen Themen der Philosophie ein.

Beginn: Dienstag, 25. April 1989

Dauer: 6 Sitzungen, jeweils 14.30 bis 16.00 Uhr

Daten: 25. April; 9./23. Mai; 6./20. Juni; 4. Juli 1989

Ort: Altersheim Wiedikon, Burstwiesenstrasse 20, 8055 Zirich

Kurskosten: Fr.90.—
Fr. 60.— fir VSA-Mitglieder

Anmeldung: Bis 25. Méarz 1989 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zirich,

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Die Kursunterlagen erhalten Sie spatestens
eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung (Leseseminar Zlrich)

Name/Vorname:

genaue private Adresse:

Name und vollstandige Adresse des Heims:

Tatigkeit im Heim:

Unterschrift und Datum:

O VSA-Mitgliedschaft




Hinwendens, des Sich-Bereitmachens fiir Begegnung. Dazu muss
die Grundhaltung des Ich-Es als solche aufgegeben werden.
Nicht das Ich als solches ist aufzugeben, wohl aber das Ich der
Ich-Es-Relation, ein Selbstbehauptungstrieb des Ich, der alles
Andere als Es und damit als hab- und manipulierbar betrachtet.
Ein solches Ich will nicht Begegnung. Dafiir ist in der Es-Welt
kein Platz. Nur da, wo sich Menschen fiir Begegnung freihalten
und sich dafiir riisten, kann sich Begegnung ereignen, auch wenn
eine «Vergegnung» nie ausgeschlossen werden kann. Der einzelne
aber kann die Begegnung wollen, er kann sich dem andern nicht
vorenthalten wollen, sich dem andern 6ffnen, auf ihn zugehen.
Dasist immer ureigenste Tat des freien einzelnen. Ein Wir kann es
ihm nicht abnehmen, und schon gar nicht ein Kollektiv.

Sprache (Anrede)

Im Buberschen Verstandnis Aat der Mensch nicht Sprache, son-
dern er steckt in ihr. Alles ist Sprache. Sprache ist ein Phanomen,
das aus dem Zwischen erwédchst und sich in die Grundworte Ich-
Du und Ich-Es auseinanderlegt. Das erstere fiihrt zum Anreden,
das letztere zum Bereden. Ein und dasselbe Seiende kann entwe-
der angeredet oder beredet werden, was im Zugang zu ihm, in des-
sen Verstdndnis und Bewertung zu grossen Unterschieden fiihrt.

Je mehr die Rede zur Anrede wird, umsomehr ist der Aufruf zur
Gegenseitigkeit gegeben. Wenn der andere auf die Anrede ein-
geht, beginnt er auch zu geben. Und dann kann sich ein echtes
Gesprich entwickeln. Nehmen und Geben, Geben und Nehmen
gehort ebenso dazu, wie Ndahe und Distanz. Dem Gesprdich eignet
das Beharren der Spannung in der « Ndherung», und zwar unver-
zichtbar. Es erfordert selbstverstandlich die gegenseitige Ach-
tung, denn «der andere ist wie Du». Die letztliche Bedingung des
Gelingens des Gespréaches liegt weder in mir noch im andern; sie
kommt aus dem Bereich des Zwischen und ist unverfiigbar.

Gemeinschaft

«Wir harren einer Theophanie, von der wir nichts wissen
als den Ort, und der heisst Gemeinschaft»

Gemeinschaft gibt es nicht, ohne dass ihre Glieder eine gemeinsa-
me Beziehung zu einer Mitte haben. Wie es Ich-Es- und Ich-
Du-Beziehungen zwischen zweien gibt, so auch zwischen vielen.
Ich-Es-Gemeinschaften finden zu keinem echten Zwischen. Das
Ich artikuliert sich in ihnen monologisch oder kollektivistisch.
Im letzteren Fall hat nicht einmal das Monologische mehr Platz,
geschweige denn das Dialogische. Weder das Du noch das Ich ist
wirklich erwiinscht. Der Befehl und der Gleichschritt im Mitma-
chen, im Gehorchen sind gefragt.

Ich-Du-Gemeinschaften dagegen konnen sich nur dialogisch ent-
falten. Ihre Mitte ist das «Zwischen». In diesem und durch dieses
hindurch kann sogar der Zuspruch eines ganz andern, ewigen Du
erfahren werden. Fiir Menschen hort aber auch dann die Welt
nicht auf, der Ort der Beziehungen zu sein. Es ist diese Welt, diese
Stunde, die immer von neuem zur Anrede werden kann, die Ant-
wort verlangt. Diese Welt ist das Bewdhrungsfeld des «Zwi-
schen», wo sich in allem Es Du er6ffnen kann - und muss, soll
nicht die Humanitit, das wahre Menschsein, in der Welt ver-
schwinden. Das «Zwischeny muss sich auch auf das Soziale aus-
wirken, obwohl dieses immer Es-haftes einbegreift. Ein humanes
Gemeinwesen kann nur eine Gemeinschaft von Gemeinschaften
sein.

Eine Gemeinschaft enthebt den Menschen nicht jeglicher Ein-
samkeit. Aber sie hat in ihr einen Sinn. Durch Einsamkeit wird
das Verantwortungsbewusstsein vertieft, ja erst eigentlich er-

84

maoglicht, denn Verantwortung bedeutet Vereinzelung und damit
Einsamkeit. Die Gemeinschaft aber vermag ihr Sinn zu geben, ist
sie doch auf Verantwortung angewiesen. Sie kann sogar zum Ort
von «Theophanie» werden, wenn ver-antwortlich gelebt wird!
Wo die Herzen aufs Du hin offen sind, ist Gott nahe. Deswegen
bedeutet fiir Buber das Erlebnis von Gemeinschaft gleichzeitig
Aufruf zur Umkehr! Ohne immer neue Umkehr der Perspekti-
ven, des Standortes, kann eine Gemeinschaft das «Zwischen»
nicht halten. Der Druck des Ich (Monolog) und des Es (Kollektis-
mus) wiirde zu gross.

Die Umkehr, die immer wieder neue Standortbestimmung, das
Ringen um die richtige Perspektive, ist heute auch fiir das Sich-
im-Denken-Orientieren unverzichtbar. Das gilt sowieso fiir die
Welt des Glaubens. Ein «sacro egoismo» hat da keinen Platz.
Kein Menschist von der Anrede des ewigen Du ausgenommen. Es
redet jeden von uns an. Jeder ist aufgerufen, zu antworten, im
Tun und Lassen. Die ganze Geschichte ist «glaubenswirklich»,
und jede Stunde «glaubensgeschichtlich». Erst der stindige Dia-
log mit dem ewigen Du und die immer neue Auseinandersetzung
um die richtigen Perspektiven, verbunden mit der Bereitschaft
zur Umkehr, erhalten Gemeinschaft am Leben. Es gibt fiir Buber
keine Sondergesetze fiir Gruppen und keine fiir einzelne. Der
Mensch ist als einzelner und als Angehoriger einer Gruppe in
Pflicht genommen. Was zu geschehen hat, erschliessen nicht Ge-
setze, sondern der Dialog. Auf dessen Hintergrund konnen frei-
lich auch Gesetze ihre Bedeutung erhalten. Sie sind dann um des
Menschen willen da, nicht umgekehrt. Das ist gemeint, wenn Bu-
ber sagt, wir konnten mit Gott nur reden, wenn wir unsere «Arme
um die Welt legen». Wir missen Gottes Wort und Gerechtigkeit
in alles hineintragen.

Schule fiir
Soziale Arbeit
Zurich

Weiter- und Fortbildung
Abteilung W + F

Fachkurs Familienberatung

Unser nachster zweijahriger, berufsbegleitender Fach-
kurs Familienberatung fur diplomierte SozialarbeiterIn-
nen und Sozialpddagoglnnen beginnt im Herbst 1990
und dauert von

Oktober 1990 bis Oktober 1992

Informationstag: 2. Marz 1989, 17.00 Uhr, Schule fiir
Soziale Arbeit, Bederstr. 115, 8002 Ziirich

Anmeldeschluss: 15. September 1989

Das Kurskonzept mit den Aufnahmebestimmungen
kann bei unserem Sekretariat bezogen werden.

Fir die Abklarungs- und Motivationsgesprache kénnen
mit der Kursleitung jederzeit individuelle Termine ver-
einbart werden.

Sekretariat W + F, Schule flir Soziale Arbeit
Bederstrasse 115, 8002 Ziirich, Tel. 01 201 47 55

Schweizer Heimwesen [1/89



	Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten im Antoniushaus Mattli anlässlich der Tagung "Kommunikation als Schlüssel der Gemeinschaft" : Martin Bubers "Zwischenmenschlichkeit" : "Mensch sein heisst, das gegenüber seiende Wesen sein" (Begegnung 83)

