
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 8

Artikel: "La grande énigme de la vie humaine, ce n'est pas la souffrance, c'est
le malheur" : Simone Weil und das "Unglück"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«La grande énigme de la vie humaine, ce n'est pas la souffrance, c'est le malheur»

Simone Weil und das «Unglück»
Von Imelda Abbt, Luzern

In der Weihnachtsnummer 12/88 setzte sich Dr. Imelda Abbt mit
dem Sinn der Biographie auseinander. Dabei befasste sie sich

auch mit dem Leben von Simone Weil. Die «Tiefe» dieser Frau
veranlasste Imelda Abbt, einen speziellen Aspekt aufzugreifen
und das «Unglück» in Simone Weils Leben und Denken den

Fachblatt-Lesern verständlicher, durchschaubarer zu machen.

Malheur Unglück, dieses Phänomen wollte S. Weil (1909-1943)
bis ins Letzte durchdringen. Wie alles in ihrem kurzen Leben, so

hat auch dies mit ihrem unersättlichen Hunger nach Sinn und
geglücktem Leben zu tun. Schmerz und Leid sind Empfindungen,
Seelenzustände, Unglück dagegen ist mehr, auch «ein Zerriebenwerden

der Seele von der mechanischen Brutalität der Umstände»,

eine metaphysische Urgegebenheit menschlichen Seins.

Unglück kann bis zum Verlust jeder sozialen Achtungführen, zum
Hinfälligwerden jeder äusserlichen Bedeutung, zu innerlicher
Verzweiflung. Häufig äussert es sich auch in physischem
Schmerz und innerer Traurigkeit. Christus, der (unseretwillen)
zum Fluche gemacht wurde, und Hiob, der an seinem Schicksal

zu verzweifeln drohte, sind in S. Weils letzten Schriften leitende

Bezugspersonen. Die Unglücklichen sind vor allem jene, die

Toilettenlift MTE ®Produkt Messerli

.Mit dem Toilettenlifter MTE wird vielen Behinderten ein Gerät zur
Verfügung gestellt das ihnen erlaubt, die Toilette wieder selbständig zu

benützen. Automatisch und stufenlos höhenverstellbare Sitzbrille.

Montierbar auf alle gängigen Toilettenschüsseln.

Verlangen Sie eine kostenlose Vorführung oder detailliertes Prospektmaterial.

BimedaAG Bubentalstrasse 7
Rehabilitationshilfen 8304 Wallisellen
Heim- und Spitalbedarf Tel. 01/830 30 52 bimeda

nicht zählen und die - schlimmer - wissen, dass sie nie zählen
werden. Denn «... alles, vor allem was unser soziales Ansehen,
unseren Anspruch auf gesellschaftliche Geltung mindert oder
zerstört, scheint unser innerstes Wesen zu verändern oder
aufzuheben, so sehr bestehen wir aus Illusion».

Aber das Unglück entwurzelt nicht nur, es legt auch bloss, macht
offenbar, führt unser innerstes Wesen vor Augen. Nach dem
Unglück zu verlangen, wäre freilich «wider die Natur»: Unglück ist
«das, was man wider Willen duldet». Anderseits kommen wir am
Unglück nicht vorbei. Unglück gehört zur condition humaine.
Da es uns inne werden lässt, was wir letztlich sind, will es
ausgehalten sein. Sich dem Unglück - jenem, auch fremden - zu stellen,

ist eine menschliche Aufgabe.

Ihre Gedanken zum Unglück bedeuten für S. Weil viel mehr als

das philosophische Ausdeuten irgend eines Begriffs oder Phänomens.

Sie sind geradezu ihr geistiges Vermächtnis, betreffen sie

doch den Kern ihres Menschen- und Weltverständnisses. Schon
die junge S. Weil hat die Frage nach dem Unglück, die für sie

notwendig mit derjenigen nach der Wahrheit verbunden ist,
bedrängt. Als kleines Kind weinte sie, wenn sie andere Menschen
leiden sah. Simone de Beauvoir, ihre Kommilitonin an der Ecole
Normale Supérieure, beneidete sie um ihr weites Herz, das für die
leidende Menschheit schlug. Als Fabrikarbeiterin erfuhr sie vor
allem die demütigenden Formen äusseren Unglücks. Sie verlernte

gar, unbeschwert und glücklich zu lachen. Gegen Ende ihres
Lebens verdichtete sich noch ihre Sensibilität für den Menschen in
Leid und Not. Sie fühlt sich geradezu getrieben, stellvertretend
Leid auf sich zu nehmen. So suchte sie in der Résistance eine
gefahrvolle Aufgabe an vorderster Front. Das wurde ihr zwar aus

gesundheitlichen und politischen (Jüdin) Gründen verweigert,
liess sie aber zugleich noch grösseres Leid erfahren. Es überfiel sie

dunkle Nacht, Trostlosigkeit und Verzweiflung an ihrer Bestimmung

und Berufung.

S. Weils philosophisches Verständnis des Unglücks entwickelte
sie in jahrelanger Auseinandersetzung mit Piaton und Kant. Piaton

hat sie bis zum Tode immer wieder gelesen, und zwar intensiv,
Kant vor allem in ihren Jahren als Gymnasiallehrerin. Eine
ehemalige Schülerin erzählte mir, S. Weil habe ganze Seiten aus den

Schriften Kants auswendig gekonnt und fast in j eder Unterrichts-
stunde von diesem Denker gesprochen. Für die philosophische
Deutung des Unglücks wurden vor allem Piatons Höhlengleichnis

und Kants Verständnis der Zeit wichtig.

Die nachfolgenden Darlegungen sind vor allem den Schriften,
Briefen, Notizen und Aufzeichnungen der letzten vier Jahre

entnommen. Das Werk Simone Weils ist noch nicht in allen Teilen
erschlossen. Grosse Verdienste darum hat sich die «Association

pour l'étude de la pensée de Simone Weil» erworben. Sie zeichnet
verantwortlich für die «Cahiers Simone Weil», die viermal im
Jahr erscheinen (Paris, rue Monticelli, 5). Eine brauchbare
Bibliographie findet sich bei Maja Wicki-Vogt: Simone Weil, Eine

Logik des Absurden, Haupt-Verlag Bern/Stuttgart, 1983, S.

245 ff. Eine französische Gesamtausgabe ist beim Verlag
Gallimard, Paris, in Vorbereitung, I. und II. Band erschienen 1989.

548 Schweizer Heimwesen VIH/89



Für die folgenden Ausführungen wurde vor allem benutzt : Simone

Weil : Attente de Dieu, Verlag Fayard, Paris, 1966; Zeugnis für
das Gute. Traktate - Briefe - Aufzeichnungen, übersetzt und
herausgegeben von Friedhelm Kemp, Walter-Verlag Ölten, 1979;
Schwerkraft und Gnade, Ktisel-Verlag, München, 1981.

Irdische Schwere in Spannung mit dem Eigentlichen in uns

Das Unglück ist zunächst durch «Notwendigkeit» oder, wie S.

Weil gerne sagt, durch «Schwerkraft», der man unterworfen ist,
bestimmt. Es gibt das «Licht» oder das Gute, das wir tun, daneben

aber eben auch die Schwerkraft, das heisst dasjenige, das uns
an die Gesetze dieser Welt bindet. Diese Schwere und die damit
verbundene Kraft verleitet uns leicht zur Annahme, das Dasein
trage den Grund seiner Erhaltung in sich selbst. Dem ist nur zu
entkommen, indem man dasjenige Ich, dem das natürlich
erscheint, überwindet, es «opfert». Doch etwas zu opfern, ist nicht
leicht, und schon gar nicht ein durch eine «natürliche» Haltung
geprägtes Ich. Ein Opfer zieht sich hin. Es ist «verzeitlicht». Und
es vollzieht sich in der «Höhle», das heisst ohne vollkommene
Klarsicht. Und beides, Verzeitlichung und Höhle, führen uns
häufig an «Orte zu denen wir eigentlich gar nicht wollen».
Von uns wird das als unerbittliche Notwendigkeit empfunden.
Doch deckt diese das Unglück auf. In jugendlichem Glücke glauben

wir gerne, die Welt sei unser. Schläge zeigen uns dann, dass
dem nicht so ist.

Die Höhle ist für S. Weil Symbol für die Endlichkeit unserer
Existenz. Die Dunkelheit der Höhle ist nicht nur Hindernis wahrer
Erkenntnis, sondern verfälscht diese auch. Sie gibt Schatten für
Wirklichkeit aus. Und unser Egoismus tut ein übriges. Er entleert
diese Schatten-Welt ihres eigentlichen Sinnes, nämlich uns auf
«Wahrheit jenseits» zu verweisen. Der Welt verhaftet, deuten wir
sie nach Wünschen und Bedürfnissen um. Wir verlangen von ihr,
was sie aus sich gar nicht geben kann. Statt der Wahrheit ins Auge
zu blicken, klammern wir uns an neue Schatten. Wir beruhigen
und trösten uns mit dem Gedanken : Was die Gegenwart nicht
geben kann, bringt vielleicht die Zukunft! Doch heisst das nur, sich
noch mehr in der Höhle zu verlieren. Denn die Zeit vermag die
tiefsten menschlichen Probleme nicht zu lösen. Dabei auf die Zeit
zu setzen, hiesse trügerischen Hoffnungen zu erliegen. Dennoch
geschieht das immer wieder. Ziemlich abrupt befindet S. Weil
sogar: «Alle Probleme lassen sich auf die Zeit zurückführen.»
Richtig ist, dass Zeit erlaubt, das konkrete Erleben zu relativieren,

indem man ihm die Zukunft gegenübersetzt. Doch ist das
letztlich nur ein «Ersatz» für das Jetzt. Die Zukunft als Zukunft
kann nämlich nur wieder ein gleichgeartetes Jetzt bringen. Die
Lösung unserer tiefsten Probleme aber verlang ein Transzendie-
ren - sowohl dieser zeitlichen Jetzt's und der Zeit insgesamt als
auch der Höhlen-Befangenheit. Vergangenheit und Zukunft
erschweren die heilsame Wirkung des Unglücks, indem sie imaginären

Erhebungen unbegrenzten Spielraum bieten. Deshalb ist
der Verzicht auf Vergangenheit und Zukunft als erstes zu leisten.

Noch ist kurz etwas zum «Ich» zu sagen. S. Weil inspiriert sich da
wiederum an Kant. Das empirische Ich ist der Zeit und damit
auch dem Nichts unterworfen. In ihm zeigt sich freilich etwas
Anderes, Überzeitliches, Überichliches an (Kants transzendentales
Ich). Doch erleben wir es nur in den verschiedenen Vorstellungen
(Kant: dass es nämlich «alle unsere Vorstellungen begleiten
können» muss). Doch werden sich desselben die wenigsten bewusst.
Sie kennen nur das empirische Ich. Das aber hat keine eigenständige

Wirklichkeit und sucht sich bloss durch Schein-Realitäten,
Zukunftshoffnungen usw. zu verwirklichen. Es erliegt der
Schwerkraft der Notwendigkeit. Anders das Überichliche. Es hat
keine in Begriffen dingfest zu machende Mitte. Dennoch hat es

eine Funktion, nämlich uns aus der rein empirischen Daseinswei¬

se, dem Höhlen-Dasein, zu entreissen. Und diese Funktion führt
zu einer Spannung, die wir alle kennen und leben. Sie steht im
Kampf mit der Schwerkraft des empirischen Ich, mit dessen

Drängen, Wünschen und Interessen.

Malheur und Kampf für Gerechtigkeit

Die Erfahrung des Unglücks vereinzelt den Menschen und trennt
ihn wie «durch einen Graben» von den nicht Betroffenen. Sie
verändert beim Betroffenen das Denken und Empfinden. Das
Unglück, ja schon das Wissen um seine Möglichkeit, kann den
Menschen aufschreien lassen: «Warum, warum tut man mir Böses?»
Es ist ein Schrei aus letzten Tiefen der Geschöpflichkeit, eine Frage,

die keine Antwort erhält.

Weil sich aber vor dem Unglück niemand endgültig schützen
kann, entsteht in uns auch das Gefühl einer grundlegenden
Gleichheit aller Menschen. Wir sind alle der gleichen Notwendigkeit

unterworfen. Es ist dieselbe Kraft in allen, die mächtig ist,
«die Seelen zur Erstarrung zu bringen». Zugleich ist das «Gefühl
für das menschliche Unglück eine Voraussetzung für Gerechtigkeit

und Liebe». Wir überschreiten unsere individuelle Subjektivität

und fühlen uns mit allen Menschen in einer Schicksalsgemeinschaft.

Es gibt jedoch einen grundlegenden Unterschied zwischen dem
Unglück, das «in einem gewissen Sinn das Wesen der Schöpfung
ausmacht», und den zufälligen Formen des Unglücks. Gegen
letztere, und nur gegen diese, können wir etwas tun, ja müssen wir
etwas tun, und zwar jetzt, nicht erst in irgendwelcher Zukunft.
Das ist der Grund, warum sich S. Weil immer wieder für politische

und soziale Aktionen, für intelligente Reformen einsetzte,
und zwar vehement. Dabei hat sie in ihrem Fabrikjahr selbst
erlebt, wie komplex ein solcher Einsatz werden kann. So gibt es

Unglück, das «kulturelle Süppchen für echte Probleme» hält, oder
das «das Denken vom (genuinen) Weg wegführt», weil es alles
«vereinfacht». Trotzdem ist Unglück nach Möglichkeit zum
Verschwinden zu bringen, denn «es ist Aufgabe des Menschen,
darüber zu wachen, dass Menschen kein Unrecht geschieht». In
diesem Kampf weist S. Weil dem Staat eine besondere Funktion zu.
Und sie spart auch nicht mit konkreten Anregungen für Regierung,

Schule und Vaterland. Trotz allem freilich wird das
wesenseigene Unglück des Menschen auf dieser Erde nie zu beseitigen
sein.

Flucht und Ruhe

Die natürliche Reaktion auf Unglück ist Flucht. Deshalb ist ein
wirkliches Durchschauen des Unglücks natürlicherweise unmöglich,

und zwar «gleichermassen für diejenigen, die es erlitten, wie
für die, die es nicht erlitten» haben. Es widerfährt dem Menschen
ja gegen seinen Willen. Es löst bei dem, den es heimsucht, wie
gesagt, Flucht aus, Grauen, ein Aufbegehren des ganzen Wesens.

Doch lässt sich Unglück nicht überwinden, es sei denn, man findet

die Kraft, in es einzuwilligen. Das freilich übersteigt unser
natürliches Vermögen. Gelingt es trotzdem, dann nur dank einer
unverten Gunst oder Huld, dank übernatürlicher Liebe. Wird
diese akzeptiert, heisst das allerdings, dem empirischen Ich
abzusterben und sich einem Überichlichen, der erfahrenen Liebe, zu
überlassen.

Diese Sicht des Unglücks fand S. Weil im altchristlichen Glauben
an das Kreuz wieder. Nicht indem man die «Frucht isst, wie
Adam glaubte, wird man Gott gleich, sondern durch das Kreuz».
Den Gipfel des Unglücks erstieg Christus, der vollkommen
Unschuldige. Es werden, so S. Weil, diejenigen Gott sehen, die es

549



vorziehen, die Wahrheit zu erblicken und zu sterben, als ein langes

glückliches Leben in der Täuschung zu führen.

Warum? Warum? jammern dagegen und fragen die vom
«Unglück Zerrissenen», die stets nach einem bestimmten und
abwägenden Zweck suchen. Solche Zwecke aber gibt es nur in der Welt
des empirischen Ichs. Für das in überichlicher Liebe sich
wiederfindende Ich heisst, so zu fragen: nach illusorischen Zwecken zu
suchen. Es bleibt nur ein Zweck - so man das denn als Zweck
bezeichnen will: die Ordnung der Notwendigkeit im Gehorsam
Gott gegenüber auszustehen; die Welt in ihrer Gesamtheit als

Weg zu Gott zu verstehen. So verfolgt man ein Art Zweck, der
jedoch nicht der Ordnung dieser Welt angehört. Deshalb schreit
der Mensch im Unglück vergebens und fragt vergebens, wenn er
sich nicht dem Jenseits dieser Welt zuwendet. Und von da tönt es

laut und klar, wie bei weltlichen Zwecken, herüber. Es muss stille
werden in uns, um in Gottes Stille die Antwort finden zu können.
Freilich, «um diese göttliche Stille hören zu können, muss man
zuvor gezwungen gewesen sein, hier auf Erden eine Finalität zu
suchen und nur zwei Dinge haben die Macht, hierzu zu zwingen:
entweder das Unglück oder die reine Freude, die aus dem
Empfinden der Schönheit entsteht». Wird sich dieses Suchen der
Vergeblichkeit bewusst, kann es sich für Wahrheit jenseits dieser
Welt aufzuschliessen beginnen. Dann werden wir für die einzige
Finalität, die mit Recht diesen Namen verdient, sensibel und können

in ihr schliesslich zur Ruhe kommen: im absolut Guten oder
Göttlichen.

Gott auf Erden erfahren

Das Unglück ist nicht als ein pädagogisches Mittel zu verstehen,
das Gott zu unserem Heil einsetzt. Das Unglück ist der Ort selbst,
wo uns Gott offenbar wird. Um dessen gewahr zu werden,
braucht es freilich liebende «attente». Solche Liebe ist nicht
einfach ein Seelenzustand, sondern aktive Orientierung der Seele

zum absolut Guten hin. Würde hier Liebe anders verstanden,
könnte sie den Zusammenprall mit dem Unglück nicht überstehen.

Liebe in attente dagegen kann vom Unglück nicht zerstört
werden, weil sie sich aus Überweltlichem und Überichlichem
nährt, ja selbst schon etwas Überweltlich-Überichliches ist. Dieses

entzündet sich am «ungeschaffenen Teil einer jeden Kreatur.
Es ist das Leben, das Licht, das Wort. Es ist die Gegenwärtigkeit
des Gottessohnes auf Erden».

Am Ende ihres kurzen Lebens hatte S. Weil die Gewissheit, dass

es eine natürliche Verbindung zwischen Wahrheit und Unglück»
gibt. Beide sind «ewig dazu verurteilt, uns gegenüber ohne Stimme

zu bleiben». An uns liegt es, in Erwartung (attente) der Wahrheit,

die «immer von Gott» kommt, zu leben. Zeugin dieser
Wahrheit zu sein, verstand S. Weil immer mehr als ihre Berufung,
als ihre einzige Verpflichtung. In ihrem letzten Lebensjahr
schrieb sie an ihren Freund Maurice Schumann: «Das über den

ganzen Erdball verteilte Unglück verfolgt und bedrückt mich so,
dass es meine Fähigkeiten zunichte macht, und ich kann sie nur
wiedererlangen und mich von dieser Besessenheit befreien, wenn
ich selbst einen grossen Teil an Gefahr und Leid zu tragen habe.»

Die Wahrheit, für die S. Weil Zeugin sein wollte, ist nicht eine
Angelegenheit gekonnter Rede, sondern des Lebens. Deshalb nahm
sie das Leiden nicht nur hin, sie suchte es geradezu. Sie wollte
mitleiden, selber leiden, für andere leiden, «Sündenbock» sein. Diese

Sehnsucht verzehrte sie zunehmend. «Ein Unglück des

menschlichen Lebens liegt darin, dass man nicht zugleich schauen

und essen kann. Die Kinder empfinden dieses Unglück. Was

man isst, zerstört man. Was man nicht isst, dessen Wirklichkeit
erfasst man nicht ganz.» In der übernatürlichen Welt dagegen

«isst die Seele im Schauen die Wahrheit», ohne sie zu verzehren;

was sich dabei verzehrt, ist die Seele.

Air-Cel Decke

»*»*>
V*' f* * <

Die ideale Decke
für Krankenbetten
in den Farben weiss, gelb und ciel
aus reiner Baumwolle
breite und verstärkte Borte
wasch-, koch- und sterilisierbar
solid und dauerhaft, schrumpffest
leicht und weich
antistatisch
Formate: 220x170 cm
für Kinder 100x 150 / 75 x 100 cm

Internationale Verbandstoff-Fabrik Schaffhausen
8212 Neuhausen am Rheinfall
Telefon 055/21 51 11 Telefax 055/22 74 41

Snden

550 Schweizer Heimwesen V111/89


	"La grande énigme de la vie humaine, ce n'est pas la souffrance, c'est le malheur" : Simone Weil und das "Unglück"

