
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 5

Artikel: Pädagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung

Autor: Weisskopf, Traugott

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pädagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung
Von Prof. Dr. Traugott Weisskopf

Seit es Menschen gibt, so können wir aus den verschiedensten

Dokumenten schliessen, wenn auch gar vieles im
Dunkeln liegt und nie ganz erhellt werden kann, gab es

zwischen ihnen und den Tieren eine Beziehung besonderer
Art. Diese Beziehung konnte sich in ganz unterschiedlichen

Ausdrucksformen äussern, wie wir sie aus der
Geschichte und insbesondere aus der Ethnologie kennen.
Charakteristisch für diese Beziehung scheint mir zu sein,
dass sie einem dauernden Wandel unterworfen ist; sie ist
nie ein für allemal festgelegt.

Im Wandel der Mensch-Tier-Beziehung zeigt sich auch der Wandel

der jeweiligen Gesellschaft, ja es liesse sich mit Recht behaupten,

die Art und Weise, wie sich eine Gesellschaft zu den Tieren
verhält, welche Werte und Normen berücksichtigt oder nicht
eingehalten werden, erlaubt Einblick in einen wesentlichen Teil der
jeweiligen Kultur.

Aus heutiger Sicht darf ohne Einschränkung behauptet werden,
dass nicht nur die Beziehung Mensch-Tier, sondern auch die Be¬

ziehung zu allem Lebendigen, zur Natur als ganzes, letztlich die
Beziehung zum Kosmos Wesentliches über die Qualität und den
Stand einer Kultur aussagt.

Anders gewendet liesse sich formulieren: Wie Literatur, Religion,
Philosophie, Kunst, Recht, Technik als Elemente einer Kultur
gelten, so bildet auch die Beziehung Mensch-Tier, Mensch-Natur,
ein ausdrucksfähiges, aber vielleicht zu wenig beachtetes
Element jeder Kultur. Wie wir uns gegenüber Tieren (Lebewesen)
verhalten, wie wir über sie denken, welche Vorstellungen uns
beim Umgang mit ihnen lenken, welche Werte wir ihnen beimessen,

welche Gefühle und Erwartungen wir ins Spiel bringen, all
dies und noch mehr sagt sehr viel darüber aus, wie stimmig oder
unstimmig die Mensch-Tier-Beziehung sich zu den andern
Kulturelementen verhält. Mit andern Worten: Die Mensch-Tier-Be-
ziehung ist auch ein Gradmesser unserer gesamtkulturellen
Grundhaltung, ein Gradmesser dafür, wo und wie wir als
Menschen uns selbst und den andern Geschöpfen gegenüber jene
Würde zeigen, zu der wir gerade als Menschen fähig sind.

Und geht es heute nicht darum, dass wir uns neu auf das besinnen,

was Menschenwürde ausmacht und unser Verhalten entsprechend

einstellen Geht es heute nicht darum, dass wir versuchen,
den Humanismus neu zu begründen und mit einem neuen Inhalt
zu füllen? Dabei müsste die fundamentale Einstellung des
Menschen zum Tier, und das heisst für mich immer auch zur belebten
und unbelebten Natur, einen wichtigen Stellenwert einnehmen.

Humanismus heute ist die Grundhaltung gegenübersich und den

Mitmenschen, gegenüber sich und den kulturellen Objektivatio-
nen aufder Basis einer neuen Grundhaltung zurNatur im
umfassenden Sinne.

Mit diesen einführenden Gedanken wollte ich gleichsam die
Perspektive oder die Leitlinie meines Referates skizzieren, einer
Leitlinie, die uns auch bei den pädagogischen Überlegungen und
Schlussfolgerungen dienen soll.

1. Teil: Eine Palette der Beziehungen

Die Palette der Beziehungen zwischen Tier und Mensch ist so

vielfältig und vielschichtig, dass es schwer fällt, sich eine, wenn
auch nur grobe Übersicht zu verschaffen. Auffallend scheint mir
zu sein, dass sich diese Beziehungen durch eine ausgeprägte
Ambivalenz auszeichnen: Einerseits werden Tiere als Partner, Helfer,
Schicksalsgefährte, als Ausdruck des Schönen und Vollkommenen

empfunden, andererseits als Bedrohung, als Fremdes, Feindliches,

Unberechenbares, als Sinnbild des Hässlichen und Bösen
schlechthin. Wenn wir noch etwas weiter zurückgreifen und uns
in der Kulturgeschichte umsehen, stossen wir auf Erscheinungen,
die dem Menschen unserer Zeit zum Teil seltsam und nur schwer

nachvollziehbar, auf alle Fälle aber vollständig überholt vorkommen.

Und doch rührt uns etwas an, wenn wir davon hören, wie

vor Tausenden von Jahren die Menschen im Tier, in der Tiergestalt

Göttliches verehrten. Der Ägyptologe Erik Hornung
vermerkt in diesem Zusammenhang : «Die meisten ihrer (der ägyptischen)

Tierbilder meinen mit Sicherheit keine Götter, aber das

mWMED

Ohne zusätzlichen Transfer vom Patientenzimmer in
die Badewanne. Auf Knopfdruck wird der sitzende
Patient samt Sitz in die Wanne und zurück gehoben.
Ein Bade- und Transportsystem mit einem einmaligen

Bedienungskomfort.
Lassen Sie sich dieses Badesystem mit dem
Ausstellungswagen vorführen

FATIMED AG, Postfach 342, 4144 Arlesheim
0 061 72 22 27, FAX 061 72 45 12

326 Schweizer Heimwesen V/89



Tier verkörpert für den Menschen der Vorgeschichte ganz allgemein

überlegene Kräfte und Fähigkeiten; es wird dadurch zur
drohenden Gefahr, aber auch zum Zeichen todüberwindender
Floffnung und göttlicher Offenbarung.» (S. 15)

Eine bevorzugte Form, die Götter darzustellen - und das scheint
mir etwas ganz Einmaliges zu sein -, zeigt sich darin, sie in der
Mischgestalt abzubilden: Menschenleib und Tierkopf. Aber
auch das Umgekehrte tritt auf, das wir alle aus den Sphinxdarstellungen

kennen: Tier (Löwen)-Leib und Menschenkopf, wobei
die Deutung nicht zu kurzschlüssig sein dürfe, worauf E. Hor-
nung hinweist: Löwe und Krokodil bedeuteten nicht einfach
Verkörperung der Macht und Herrschaft oder der Stier bedeute
nicht nur Fruchtbarkeit. Die bildliche Gestalt vermöge weitaus
mehr auszusagen als die Sprache, demnach müsse die Vielsinnig-
keit dieser Mischgestalten immer vor Augen stehen.

Eine vollständig andere Haltung als wir (oder auch andere Kulturen)

legten die alten Ägypter der Schlange gegenüber an den Tag.
Sie verkörperte bei ihnen das geheimnisvolle Urwesen. Die Ur-
götter traten in Schlangengestalt auf und waren Wächter-Vertilger,

dann waren sie aber auch Verjüngungssymbol (abstreifen der

Haut) und Zeitsymbol (durch die linienförmige Erstreckung)
zugleich. Die Schlange auf der Stirn (Uräus) ist Zeichen des Schutzes,

der Abwehr und gleichzeitig der Angriffsmöglichkeit.

Für uns Heutige kommt in diesen wenigen Beispielen zum
Ausdruck, dass Tiere in frühern Zeiten in einer Beziehung zum
Menschen standen, die sich radikal von unserer durch den Rationalismus

und Anthropozentrismus gekennzeichneten unterscheidet.
Tiere galten als Mittlerwesen, als Mediatoren zwischen der Welt
der Götter und den Irdischen. Eine hohe Verehrung, zumindest
eine Gleichstellung mit dem Menschen zeigte sich auch darin,
dass in Ägypten Capriden (Ziegen) und Caniden (Hunde) in Matten

gewickelt und wie menschliche Tote beigesetzt wurden. Es gab

sogar Tiernekropolen, in denen in eigenen Gräbern und in eigenen

Sarkophagen verstorbene Tiere begraben wurden, nachdem
sie vorher einbalsamiert worden waren. Oder es wird berichtet,
dass beim Tod einer Katze der Besitzer sich die Augenbrauen
rasierte oder gar den ganzen Haarschopf scheren liess.

Tiere in Mythen und Kulten

Wir brauchen nicht bei den immer wieder eindrücklichen
Formen der Mensch-Tier-Beziehung stehen zu bleiben, wie sie uns in
der ägyptischen Frühgeschichte offensichtlich werden. Ich weise

nur noch und mehr zur Ergänzung und Ausweitung auf die

Bedeutung der Tiere und ihren Stellenwert in Mythen und Kulten
hin. Als Beispiel diene etwa ein westafrikanischer Mythos: Am
Anfang lebten die Menschen mit den Tieren zusammen im
gleichen Haus. Alle hatten den gleichen Vater.» (Marschall, S. 65)

In unzähligen Mythen stehen am Ursprung der Schöpfung Tiere,
aus denen die Menschen hervorgegangen sind. Oder Tiere begleiten

die Menschen und bringen ihnen das Feuer. Nach dem Tode

verwandeln sich die Menschen wieder in Tiere oder (wie in der

Vorstellung der Seelenwanderung) nehmen in Tieren und anderen

Lebewesen neue Gestalt an, reinkarnieren sich neu.

Für mich sind die bekannten Jagdriten früherer Jägervölker sehr

eindrücklich, etwa bei sibirischen Völkern, wenn sie Bären jagen.
Vor dem Abschiessen des Pfeiles hielt man dem Bären eine

freundschaftliche Rede, sprach ihn als «Alter», «Grossvater»,
«Herr», «Heiliges Tier» an und bat ihn darum, keinen Widerstand

zu leisten. Die Ostjaken verwendeten als Beschwörungsformel

die Worte: «Sei uns nicht böse, Grossvater, komm zu uns.»
(Shnirelman, S. 9) War das Tier erlegt, bat man es um Nachsicht
und Verzicht auf Rache. Bei vielen Stämmen war der Bär an¬

schliessend beim Mahl Ehrengast und genoss grosse Verehrung.
Ein ähnliches Verhalten ist von den Mbuti-Pygmäen aus dem

Kongo-Regenwald bekannt, die dem Elefanten, den sie erlegt
haben, zurufen: «Unsere Speere haben sich verirrt, o Vater Elefant.
Wir wollten dich nicht töten, wir wollten dir nichts antun, o Vater
Elefant. Nicht unsere Krieger beendeten dein Leben, das Schicksal

entschied, dass deine Stunde gekommen ist, drum kehre nicht
zurück, unsere Hütten niederzustampfen, o Vater Elefant.»
(Marschall, S. 67)

Nur mit einem Beschwichtigungsritual kann demnach die Schuld
des Tötens verdrängt werden, was auf ein sehr enges Verhältnis

zum Tier schliessen lässt, ja auf eine innere Verwandtschaft, wie

sie ohnehin das Kennzeichen des Totemismus ist.

Für unsern Kulturkreis ist zumeist jenes Wort aus Genesis 1

wegleitend, das die Menschen aufruft, «über die Fische im Meer
und die Vögel des Himmels, über das Vieh und alles Wild des Feldes

und über alles Kriechende, das aufder Erdesich regt» zu
herrschen. Übersehen und überhört wird dabei, dass dem Menschen
geboten ist, den Tieren ebenfalls die Sabbatruhe einzuräumen.

Auch manch andere Stelle kann genannt werden, die die Tiere
nicht nur in der beherrschten Situation zeigen. So heisst es

beispielsweise in den Sprüchen 12, 10: «Der Gerechte hat Verständnis

für das Verlangen seines Viehs.»

Die Domestikation

Mit der Zähmung (eines Einzeltieres) und der Domestikation
(einer Generationenfolge) treffen wir auf eine ganz besondere,
auf die wohl bedeutsamste undfolgenreichste Form der Mensch-
Tier-Beziehung. Haustiere sind, wie die Biologen sagen, vom
Menschen erschaffene Lebewesen. Dadurch erfolgte die
Umgestaltung der auf Jagd und Sammelwirtschaft ausgerichteten
Wirtschaft auf diejenige der Produktion. Diese «neolithische
Revolution» bedeutete, «dass der Mensch sein
Lebensmittelerwerbungssystem, das früher auf die Ausbeutung der Natur
gegründet wurde, durch Pflanzenanbau und Tierhaltung in ein
immer regenerierendes und gleichzeitig durch eine lange Zeit
entwicklungsfähiges System umwandelte». (Bökönyi, S. 79 f.)

Die Tierhaltung wurde zur Tierzucht. Tiere wurden nicht nur als

Jagdbegleiter oder zum Hüten von Herden eingesetzt, sondern
auch zum Ziehen und Tragen und vor allem zur Versorgung mit
Fleisch, Milch- und Milchprodukten, Leder, Wolle, Eiern usw.

Durch entsprechende Selektion und neuerdings durch genetische
Eingriffe werden Tiere zu reinen Produktionsmitteln degradiert.

Die Maximierung des Ertrages durch die Rationalisierung des

Aufwandes stellt die problematische Höhe der Tierproduktion
dar. In den gleichen Zusammenhang gehört jene Verfügungsgewalt,

die wir uns anmassen, wenn wir Tiere zum biologischen,
gentechnologischen oder medizinischen Experiment verwenden.

In den zuletzt genannten Formen der Entwicklung und Ausprägung

der Mensch-Tier-Beziehung - die Aufzählung ist in keiner
Weise vollständig - erleben wir sozusagen die grösstmögliche
Distanzierung von den Tieren und damit, so möchte ich wiederholt
betonen, von den übrigen Lebewesen und der gesamten Natur,
was ja meistens parallel läuft. Fühlte sich der Mensch früherer
Jahrtausende oder auch nur früherer Jahrhunderte mit den Tieren

noch aufs engste verbunden oder je nach dem sogar in einen

grösseren Schöpfungszusammenhang ein- und untergeordnet, so
hat er sich heute, wie jedermann weiss, immer mehr zur alles
bestimmenden Entscheidungsmacht emporgeschwungen. Diese

anthropozentrische Haltung in der Mensch-Tier-Beziehung ist

327



das Kennzeichen derMentalität des vergangenen und des zu Ende
gehenden Jahrhunderts. Wenn nicht alles täuscht, stehen wir seit
kurzem an einem wichtigen Wendepunkt. Ich glaube, dass wir
den höchsten Grad eines rücksichtslosen, einzig und allein auf
den Menschen und seine Bedürfnisse gerichteten Gebrauch und
Missbrauch von Tieren überschritten haben und uns jetzt darauf
besinnen, was wir als Menschen in der Beziehung zu ihnen schuldig

bleiben. Ich plädiere nicht für eine Rückkehr zur magischen,
zur totemistischen oder animistischen Grundhaltung. Es geht
mir auch nicht um eine Remythisierung unserer Kultur oder um
eine Remystifizierung der Beziehung Mensch-Tier. Das wäre nach
dem Gang der abendländischen Geistesgeschichte, die auch
Ergebnisse anderer Kulturen in sich aufgenommen hat, verhängnisvoll

und irreführend. Es gibt nur die eine Möglichkeit, dass wir
nämlich unsern überdehnten, übersteigerten Anthropozentris-
mus bändigen und ihn umwandeln in einen neuen, die Menschenwürde

unterstreichenden und die Tierwürde anerkennenden
Humanismus.

Tiere haben darin eine andere Stellung als nur Sachwert zu sein.
Tiere sind Subjekte eigener Art, die es, wie alles Subjektive, ihrem
Wesen gemäss zu achten gilt. Einen ersten Ausdruck dieses neuen
Verständisses sehe ich in den Bemühungen um einen artentsprechenden

Tierschutz. Mein Berner Kollege Beat Tschanz bezeichnete

die Botschaft zum neuen Tierschutzgesetz, das vor genau
zehn Jahren vom Volk angenommen wurde, als «ein
kulturgeschichtliches Dokument, in dem ein Wandel in der Wertung der
Mensch-Tier-Beziehung zum Ausdruck kommt». (Tschanz,
S. 258) Zur Veranschaulichung diene eine Stelle aus diesem
Dokument:

«Bei der Haltung von Tieren muss berücksichtigt werden, dass
sich die Grundeinstellung des Menschen dem Tier gegenüber
gewandelt hat. Die Erkenntnis, dass die höheren Tiere Schmerzen
und Leiden auf ihre Weise bewusst erleben, hat der Forderung
nach einer artgemässen und verhaltensgerechten Haltung grösseres

Gewicht verliehen und erhellt die Verantwortung des
Menschen gegenüber dem Tier als seinem Mitgeschöpf. Jedermann,
in dessen Obhutsich ein Tier befindet, trägt mit an dieser Verant-

ortung. Dabei darf die Beurteilung, was als artgemäss und
verhaltensgerecht zu bezeichnen ist, nicht bloss aufEmpfindungen
und Gefühlen beruhen, sondern sie muss sich soweit wie möglich
auf wissenschaftliche Erkenntnisse stützen.» (Tschanz, S. 258)

Neben dieser Ausgestaltung der Mensch-Tier-Beziehung - ich
nenne sie den kulturanthropologischen Strang, gibt es noch einen
zweiten Strang mehr allgemein anthropologischer Richtung mit
philosophischen und naturwissenschaftlichen Akzenten: Das
Nachdenken des Menschen über sich und seine Bestimmung hat
ihn schon sehr früh zu einem Vergleich mit dem Tier verleitet, ja
die gesamte Geschichte der Lehre vom Menschen (im weitesten
Sinne), als Anthropologie bezeichnet, kreist immer wieder um
die Besonderheit des Menschen und ist bestrebt, durch Vergleiche
herauszufinden, was ihn auszeichnet und abhebt, insbesondere
von den ihm nahestehenden Säugetieren. Das Gemeinsame und
Trennende soll dabei ausfindig gemacht werden.

Die Sonderstellung des Menschen

Ich erinnere im folgenden an einige Beispiele des Mensch-
Tier-Vergleiches, die fast alle darauf hinauslaufen, die
Sonderstellung des Menschen ins Zentrum zu stellen. Welches sind die
Eigenheiten, die sogenannten Anthropina des Menschen,
Eigenheiten, die nur ihm zukommen? Man hob die Händigkeit und die
Fähigkeit des Menschen zur Sprache hervor (Plato), sprach nur
ihm eine Vernunftseele zu (Aristoteles), unterstrich die
Gottebenbildlichkeit in der jüdisch-christlichen Theologie, betonte den

aufrechten Gang (von Plato bis Portmann), sprach ihm die
Weltoffenheit und Geistfähigkeit zu (Scheler), unterstrich seine
Instinktarmut und bezeichnete ihn als Mängelwesen, das
kompensatorisch ausgleichen und durch eigens geschaffene Kultur das
Fortkommen gewährleisten muss (Gehlen), hob die Unspeziali-
siertheit hervor (Protagoras, Herder, Gehlen, Portmann), belegte
seine Exzentrizität und sah ihn als Wesen der offenen Frage und
der Fähigkeit, lachen und weinen zu können (Plessner), der
Mensch allein habe Geschichte (Herder, Dilthey), nur er könne
verneinen (Kunz), nur er habe einen spezifischen Wachstumsrhythmus

mit der Eigenheit des extrauterinen Frühjahres und des

auffälligen Wachstumsschubes in der Pubertät (Portmann).

Überblickt man diese beinahe zufällig herausgegriffenen Beispiele,

so lassen sich, meine ich, zwei Grundtendenzen herauslesen,
und zwar nicht erst in neuester Zeit, sondern schon seit den
Anfängen dieses komparatistischen, auf einen Vergleich mit den Tieren

gerichteten Denkens. Die eine Tendenz unterstreicht
energisch die Distanz zum Tier und hebt die Überlegenheit hervor im
Betonen der grundsätzlichen Verschiedenheit. Die andere
Tendenz bleibt vorsichtiger, sieht zwar den Menschen in seiner
Sonderart, ordnet ihn aber in ein alles umfassendes System ein und
weist gleichzeitig auf eine ihn spezifisch auszeichnende
Verantwortung hin. Mit Recht macht G. Teutsch darauf aufmerksam,
dass es heute einige respektable Wissenschaften gibt, die sich darauf

richten, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten durch
Vergleiche zu eruieren, wie zum Beispiel die vergleichende Anatomie
oder die vergleichende Ethologie. Was noch fehle, wäre eine
Wissenschaft, «die in der Lage sein müsste, die Bedingungen des

Wohlbefindens, das Erleben von Schmerzen, Leiden und Schäden,

die Bedeutung des Lebens, der Lebensdauer und des Todes

(Lebenserhaltungsprinzip) oder ganz generell die Interessen des

Menschen und der Tiere zu vergleichen. Dass es diese Wissenschaft

noch nicht gibt, entbindet nicht von der Pflicht, schon
jetzt gemäss Wahrscheinlichkeit oder notfalls begründeter
Vermutung zu handeln. Es wäre ethisch höchst verwerflich, Tiere
nur deswegen beliebig zu töten oder zu misshandeln, weil wir
nicht mit letzter Sicherheit wissen können, wie das Tier leidet und
was ihm der Tod bedeutet». (Teutsch, 1987, S. 134)

Für die zukünftige Entwicklung glaube ich eine ähnliche
Grundrichtung feststellen zu können wie beim ersten kulturanthropologischen

Strang, dass nämlich die Gemeinsamkeiten und die Nähe
zwischen Menschen und Tier wieder vermehrt ins Zentrum
rücken, dass generell eine wesentlich grössere Zurückhaltung in
bezug auf vorschnelle Rückschlüsse registriert werden kann.
H. Kunz umreisst diese Zurückhaltung folgendermassen: «Für
viele Merkmale, die prima vista als spezifisch menschlich
imponieren, lassen sich bei Tieren in sorgfältigen Vergleichen ähnliche
Kennzeichen oder keimhafte Ansätze zu solchen aufzeigen. Wo
das vorerst nicht gelingt, bleibt es trotzdem fraglich, ob die restlichen,

allein dem Menschen eigenen Züge zur Postulierung eines

radikalen Wesensunterschiedes ausreichen.» (Zitat nach Teutsch,
S. 135)

2. Teil: Pädagogische Überlegungen

Nach diesem recht summarischen Aufriss der Mensch-Tier-Be-
ziehung wenden wir uns in einem zweiten Teil den pädagogischen
Überlegungen und Schlussfolgerungen zu.

Einleitend habe ich betont, dass für mich jede Form der Mensch-
Tier-Beziehung Bestandteil und Gradmesser einer Kultur ist. Zeige

mir, wie du dich den Tieren, den Lebewesen gegenüber
verhältst, und ich sage dir, welcher Kultur du angehörst. Für den
Erzieher bedeutet dies, dass die Mensch-Tier-Beziehung erlebt und

328 Schweizer Heimwesen V/89



r

•V

Grenzen und Möglichkeiten
der Wahrnehmung und deren
Verflechtung mit dem jeweiligen
Weltbild und der eigenen Person
Seminar für Fachleute aus helfenden Berufen, die daran interessiert
sind, sich den Zugang zu Mitmenschen und Umwelt zu erweitern
durch Auseinandersetzung mit der Thematik «Wahrnehmung».

Organisatoren: Verein für Schweizerisches Heimwesen (VSA)
Heilpädagogisches Seminar Zürich (HPS)

Inhalte: Einerseits will das Seminar auf die komplexen Zusammenhänge zwischen dem kul¬
turellen Lernprozess und den jeweiligen Veränderungen der Wahrnehmung
eingehen.

Andererseits werden jene im Menschen selbst liegenden Faktoren thematisiert,
welche unsere Wahrnehmung trüben, stören, verzerren oder massiv verfälschen
können.
Aus dem Programm: Wir sind alle kulturell eingefärbt! Kultur als aktives Schaffen;
Kultur als objektiv Geschaffenes. - Jede Kultur schafft sich Werte; über die Entstehung

und das Vergehen von Werten. - Auswirkungen der gelebten Kultur auf unser
Wahrnehmen. - Das Leben der Kinder und Heranwachsenden in der
Kulturgeschichte Europas (ausgewählte Beispiele). Begrenzungen des Zuganges zu
Mitmensch und Welt, die stärker in mir selbst liegen: Sympathie und Antipathie; Dynamik

meiner Biografie; verschiedene «Filter», die Realität so zu sehen, dass sie meinen

Vorstellungen (Phantasien) entspricht; Zugänge zum andern Menschen, ohne
ihn zu idealisieren oder zu verteufeln u.a.m. (Ein detailliertes Kursprogramm wird
den Kursteilnehmern zugestellt.)

Arbeitsformen: Referate, Erfahrungsaustausch, Gruppengespräche, gemeinsames Überdenken
von bestimmten Fragestellungen zum Thema.

Teilnehmerzahl: ist auf 25 beschränkt.
Die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berücksichtigt.

Kurstage: 31. August, 7. September, 14. September, 21. September, 28. September 1989,
14.00-17.30 Uhr

Ort: Heilpädagogisches Seminar Zürich

Kursgebühr: Fr. 200.-

Kursleitung: Dr. Imelda Abbt und Dr. Ruedi Arn

Anmeldung: Bis 31. Juli 1989
an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.
Die Anmeldung wird nicht bestätigt.
Die Kursunterlagen erhalten Sie spätestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Seminar VSA / HPS 1989

Name/Vorname:

genaue Privatadresse:

Name und vollständige Adresse des Heims:

Tätigkeit im Heim:

Unterschrift und Datum:

329



erlernt werden muss wie jedes andere Element der Kultur. Wir
werden in eine bestimmte Religion, in Sitten und Bräuche, in eine

Mentalität, in Normen und Rechtsvorstellungen, kurz in ein
komplexes Wertesystem hineingeboren und erleben und erlernen
von Anfang an, wie unsere nächste Umgebung unter anderem
auch mit Lebewesen umgeht, welche Haltung die Eltern, die
Mitschüler, die Lehrkräfte, die Lehrmeister gegenüber Tieren einnehmen.

Aus vielen Untersuchungen wissen wir, dass die Erlebnisse
und Erfahrungen der frühen Kindheit für die spätere Grundhaltung

von entscheidender Bedeutung sind. Ebenso wissen wir,
dass die beispielhafte Haltung der vom Kind geachteten und
anerkannten Bezugspersonen für die Nachahmung und Internali-
sierung vorgelebter Haltungen eine ausgezeichnete Voraussetzung

ist, aber, und das haben wir auch zur Kenntnis zu nehmen,
keine absolute Garantie für eine getreue Nachfolge abgibt.

In der frühen Kindheit werden Attitüden übernommen und
gelernt, die für die spätere Einstellung der jeweiligen Person von
entscheidender Bedeutung sind. Haltungen, Einstellungen werden

fast ausschliesslich auf einem emotionalen Fundament
aufgebaut. Emotionen Unterschichten sozusagen unsere Haltungen.
Schon bald gesellen sich auch noch kognitive Elemente hinzu wie
Überlegungen, Einsichten, Erkenntnisse, und überdies fehlen
auch die handlungsmässigen, aktiven Komponenten nicht. Wer
etwas als richtig erfühlt und erkannt hat, will es auch in die Tat

umsetzen, will dem Gefühl und der Einsicht gemäss handeln.

Drei Typen von Lerninhalten

Für das Kulturelement Mensch-Tier-Beziehung sind wir - so meine

ich - in einer privilegierten Situation, indem wir hier nicht
einfach für eine Haltung einzustehen haben, die man als Statusquo-
Haltung bezeichnen könnte, sondern dass wir für eine sich jetzt
und zukünftig abzeichnende und massgebende Haltung eintreten
können. Im Bemühen um Bildung und Erziehung ist es doch fast
immer so, dass wir zumeist vergangenheitsbezogen und nur selten

für die Erfordernisse der Gegenwart wirken, geschweige denn
für die Zukunft. Darin liegt ja auch die Krux aller Schulbildung.
Diesen Zusammenhang hat M. Mead, die erfahrene amerikanische

Ethnologin, in einem dreigliedrigen Modell dargestellt. Sie

unterscheidet drei Typen von Kulturen, wir könnten auch sagen
drei Typen von Lerninhalten und ihren Zeitbezügen:

a) eine postfigurative Form: die Kinder lernen von den Vorfah¬

ren (vergangenheitsbezogen);
b) eine kofigurative Form: Kinder und Erwachsene lernen von

Ebenbürtigen, Gleichgestellten, Gleichaltrigen (gegenwartsbezogen);

c) eine präfigurative Form : die Erwachsenen lernen von den Kin¬
dern (zukunftsbezogen);

Wie ist diese Kultur-Typologie oder Lernziel-Typologie zu verstehen?

a) «In einer postfigurativen Kultur geht der Wandel so langsam
und unmerklich vonstatten, dass Grosseltern sich für ihre
neugeborenen Enkel keine andere Zukunft vorstellen können als

ihre eigene Vergangenheit.» (Mead, S. 27)
b) In der kofigurativen Kultur werde das Lerngut und das Verhal¬

ten von den Zeitgenossen bestimmt. Wohl dominierten immer
noch die Eltern, aber jedes einzelne Individuum könne
Vorbildfunktion für die eigene Generation übernehmen.

c) Bei der von M. Mead als präfigurativ eingestuften Kulturform
handelt es sich um eine Lebens- und Verhaltensweise, bei der

die Erwachsenen keine Nachkommen, die Kinder keine
Vorfahren mehr hätten. Die Erwachsenen könnten nicht mehr
sagen, was als Nächstes zu tun sei. Offene Systeme würden
geschaffen, ein kontinuierlicher Dialog zwischen den Generationen

sei bestimmendes Element der präfigurativen Kultur,

in der die Jungen den Älteren den Weg ins Unbekannte wiesen.

Alte und Junge würden Fragen stellen, die Antworten
und Lösungen würden gemeinsam gesucht.

Mir scheint die kofigurative Form ein brauchbares Lernmodell
für die Vermittlung der Mensch-Tier-Beziehung zu sein.
Vielleicht spielen sogar noch Teile des Präfigurativen hinein. Nicht
selten können wir bei Kindern eine durch und durch unverfälschte

und spontane Zuneigung zu allen Lebewesen entdecken, eine
Beziehung, die durch keine Kalkulation irgendwelcher Art
getrübt ist, woraus wir als Erwachsene noch viel lernen könnten.
Gerade diese unmittelbare Art der Begegnung mit der Tier- und
Pflanzenwelt, wie sie Kinder vollziehen können, wäre als Vorbild
überlegenswert.

Ich weiss, dass es gerade bei Kindern, aber nicht nur bei ihnen,
einen sonderbaren Hang zur Grausamkeit und zu oft nicht
einfühlbaren Quälereien gegenüber Tieren gibt. Neben der spontan
aufbrechenden Freude und Anteilnahme an Tieren stellen wir
auch Gleichgültigkeit und kühle, ja sogar fehlende Gefühlsresonanz

fest, was oft mit einem Erproben des Machtgefühls einhergeht.

Als Ursache kann sicher einmal mangelndes Verständnis
mitspielen, wie es W. Stern in seiner «Psychologie der frühen
Kindheit» anführt. Tiefer liegende Motive für Quälereien mögen
etwa auch der Bewegungsdrang des Kindes sein, der keine Rücksicht

auf Lebenwesen nimmt, achtloses Zertreten von Tieren
kann die Folge sein, oder auch schlicht die Neugier, wie sich Tiere
verhalten, wenn sie gestossen oder geneckt werden. Weiterführendes

Interesse in bezug auf tierliches Verhalten kann im Spiel
sein, wenn Kinder oder Jugendliche Tiere pflegen - Tiere als

Forschungs- und Erkenntnisobjekt. Sadistische Spielereien können

sich einschleichen, wenn auch selten und fast immer nur als

vorübergehende Erscheinung. Ich will damit Tierquälereien
durch Kinder in keine Weise verharmlosen. Entscheidend dürfte
aber auch hier das Verhalten der Eltern schon beim Kleinkind
sein. Es wird die Verhaltensformen der Eltern und anderer Vorbilder

sehr früh registrieren und sie sich mit der Zeit zu eigen
machen.

Hellhörig für Erlebnisse mit Tieren

Aufgrund von meinen eigenen Beobachtungen und Erfahrungen
als Vater und Lehrer auf verschiedenen Schulstufen kann ich
bestätigen, dass Kinder ungewöhnlich hellhörig und aufmerksam
aufHinweise und Erlebnisse mit Tieren reagieren. Unvergesslich
bleibt mir jener frühe Maimorgen - im Einverständnis mit den
Eltern besammelten sich meine über vierzig Primarschüler um fünf
Uhr beim Schulhaus -, als wir durch das in der Nähe gelegene
Vogelschutzreservat tasteten. Während mehr als einer Stunde wurde
kein einziges Wort gesprochen, wir verständigten uns nur durch
Handzeichen. Wir hörten auf die Vogelstimmen und beobachteten

die Sänger. Mir ging es nicht in erster Linie darum, möglichst
viel Wissen zu vermitteln - die entsprechende Vertiefung erfolgte
dann schon im Schulzimmer -, sondern um das Erlebnis der ganz
eigenen Atmosphäre und das ehrfürchtige Staunen. Ich bin
überzeugt, dass dadurch weiterwirkende Bildungswerte geweckt werden

konnten.

Wenn der Junge wüsste
und der Alte könnte,

gäbe es nichts, was nicht
vollbracht würde.

330 Schweizer Heimwesen V/89



Vielleicht hat sich auch das Erleben mit den vor vierzig Jahren
noch vorhandenen Eisvögeln bei einzelnen Schülern tiefer
eingegraben. Wegen fehlender Turnhallen - so schlimm war das gar
nicht - führte ich den Sportnachmittag in einem Auenwald
durch, der sich einem grösseren Fluss entlang zog. Bei unsern
Dauerläufen begegneten wir sehr oft einem Eisvogelpaar, das mit
seinem unverkennbaren Ruf in seinem Territorium an uns
vorbeischwirrte. An etwas verdeckter Stelle warteten wir auf die Rückkehr

der prächtigen eisenblau schimmernden Schmuckstücke,
und fast jedesmal hatten wir Glück.

Ich könnte noch von vielen andern Erfahrungen berichten, die
ich aus heutiger Sicht vertretbar finde, aber auch von problematischen,

gerade wenn es sich um den direkten Umgang mit Tieren
handelt, gilt es doch als erwiesen, dass sich eine vielfältige, affektiv

verankerte Beziehung des Kindes mit Tieren dadurch aufbauen

und verstärken lässt, wenn wir dem Kind Gelgenheit bieten, in
unmittelbarem und täglichem Kontakt mit einem Tier zu stehen.

Ich erzähle Ihnen das Beispiel mit den beiden über einen Meter
langen Ringelnattern, die mir ein auf Schlangen spezialisierter
Kollege für unser Schulterrarium überliess. Ich brachte es zustande,

durch regelmässige Fütterung und allmähliche Angewöhnung
- die Kinder selbst sorgten durch Fangen von Elritzen im nahen
Fluss für Nachschub -, dass die beiden Nattern handzahm wurden,

auf ihr Fauchen und Drüsenleeren verzichteten und jedem
Kind vertraut wurden. Nach einigem Zögern getrauten sich mit
der Zeit alle Kinder die überaus kräftigen Ringelnattern in die
Hand zu nehmen, sie aufmerksam zu betrachten und weiterzureichen.

Obschon die weibliche Natter sogar Eier legte und wir beide
Tiere nach einem Vierteljahr wieder in die Freiheit entliessen, bin
ich heute nicht überzeugt, richtig gehandelt zu haben. Vielleicht
habe ich den pädagogischen Vorsatz, elfjährigen Kindern die

Angst vor Schlangen zu nehmen, erreicht. Ob ich genügend an
das Wohlbefinden dieser muskulösen Tiere im verhältnismässig
engen Terrarium gedacht habe, ob der «Zähmungsversuch» nicht
tiefgreifene Spuren hinterlassen hat, ob die unzähligen
Erschütterungen durch den alten Schulzimmerboden die sensiblen Tiere
nicht dauernd enerviert haben, und andere Fragen mehr,
beschäftigen mich rückblickend immer noch.

Das ist auch das Dilemma, vor dem wir dauernd stehen, wenn wir
uns überlegen, Kindern eine gute Basis für den Aufbau einer
Beziehung zu Tieren, allgemein zu Lebewesen, zu verschaffen.
«Kinder brauchen Tiere» so lautet der Titel eines Buches. Als
Begründung führt der Verfasser, RolfLachner, eine Stelle aus einem
Zeitschriftenartikel an: «Ein Tier macht glücklich, es erzieht zu
Liebe, Fürsorglichkeit und Geduld. Psychologen sagen: Tiere
helfen leben, sie bringen die ganze Familie auf herzerfrischende
Weise zusammen. Sie können ein schwieriges Kind trösten, einem

verzagten Jungen Selbstvertrauen vermitteln und ein stilles
Einzelkind aus seiner Traumwelt holen.» (S. 23)

Mithilfe und Verantwortung bei der Pflege

R. Lachner gibt wohlüberlegte Hinweise, etwa in dem Sinne, dass

bei Kindern bis zum Schulalter die Eltern die Pflege des Tieres zu
übernehmen hätten, dass aber Mithilfe und Teilverantwortung
des Kindes einbezogen werden sollten, oder für die Wahl der Tiere:

Bei 5- bis 9jährigen kämen Katzen, Hunde, Kaninchen,
Goldhamster und Meerschweinchen in Frage, bei 9- bis 13jährigen Vögel,

Fische, Eidechsen, Hunde. Lachner denkt mit Recht an die

Möglichkeit, Tiere als Therapeuten einzusetzen, zum Beispiel für
schüchterne und ängstliche Kinder, für geistig und körperlich
behinderte, für gehemmte und autistische Kinder oder ganz allgemein

«als Mittel gegen die Zivilisationskrankheit Neurose». (S.

56)

Ganz und gar einverstanden bin ich mit Lachners Ansicht, wenn
er schreibt: «Zweifellos ist es besser, kein Tier zu halten als ihm
mit einer schlechten Unterkunft und unzureichender Versorgung
Qualen zu bereiten, es verkommen oder gar hungern zu lassen.»
(91) Müsste dies nicht besonders heute klar und deutlich
hervorgehoben werden bei all den Versuchen, für das Kind, aber auch
für die Erwachsenen, Tiere als Mittel zum Zweck einzusetzen.
Neben den Ansprüchen des Menschen - der Hund für den einsamen,

den älteren Menschen, der Hund am Krankenbett, der
Hund als Freund und Begleiter - gilt es vermehrt auch die
Ansprüche des Tieres, aus seiner Eigen- und Andersartigkeit
resultierend, zu berücksichtigen. Schon das Kind muss lernen, durch
Einsicht und selbständige Erfahrung, dass jedes Tier seiner Art
gemäss undseiner Subjektivität entsprechendA nsprüche hat, die
zu respektieren sind. Und am tiefsten wirkt dies, wenn es diese

Grundhaltung am Fühlen, Denken und Handeln der Erwachsenen

ablesen und von ihnen übernehmen kann.

In der reputierten Zeitschrift «Das Tier» lese ich: «Die Anschaffung

eines Hundes nach einem Herzinfarkt vervierfacht die
Überlebenschancen.» (1987, Nr. 6, S. 44) Und zwar ist dabei nicht
nur die regelmässige körperliche Aktivität ausschlaggebend,
sondern vielmehr die seelische Seite: «Hunde sind eine Quelle der
Freude. Die Beziehung zu ihnen erfordert keine Gegenleistung,
sie ist frei von Ärger und Schuld.» Die Mediziner und Psychologen

entdecken für den vierbeinigen Begleiter des Menschen neue
Aufgaben: «Der Hund als Diätassistent bei Gewichtsproblemen;
der Hund als Bewegungshelfer für Sitzgeschädigte; der Hund als

Therapeut in Konfliktsituationen; der Hund als gesundheitliche
Vorsorge und der Hund als Medizin.» (1987, Nr. 6, S. 45)

Ich zweifle nicht an der relativen Richtigkeit dieser Feststellungen.

Mich überrascht die kalt berechnende Zweck-Mittel-Relation,
die einzig und allein zum Wohl des Menschen eingesetzt

TT
unser Erfolg
ihr Gewinn!

rffrrt
Unternehmensberatung
Geschäftshaus Ring a/ Bahnhof
5001 Aarau Bahnhofstrasse 86
Tel. 064 220 571 Fax 064 220 750

Neutrales
Beratungsunternehmen für:
Akutspitäler
Alters- u. Pflegeheime
Krankenheime
Psychiatrische Kliniken
Privat-Kliniken
Pflegeschulen

Unsere
Tätigkeitsschwerpunkte:

Konzepte
Management
Organisation
Personal
Informatik
Finanz-/ Rechnungswesen

Schulung / Training

Bitte senden Sie uns Ihre Dokumentation.

Name

Adresse

PLZ/Ort

Telefon

Zuständig

Bitte einsenden an Wetter Unternehmensberatung

^ Bahnhofstrasse 86, 5001 Aarau

331



wird. In meinen Augen ist dies nichts anderes als eindeutiger An-
thropozentrismus, den wir doch allmählich abzubauen hätten.
Wenn wir nicht so umfassend wie möglich diese egoistische
Einseitigkeit in der Men.sc/7-Tier-Beziehung aufheben sind sie durch
eine andere Grundhaltung ersetzen, die auch die Tier-
Mensch-Beziehung zur Geltung bringt, werden wir es schwer
haben, eine grundsätzliche Änderung in der gegenwärtigen und
zukünftigen Einstellung bei derart komplexen Zusammenhängen
wie den Tierversuchen herbeizuführen.

Es geht mir nicht um Sentimentalitäten den Tieren gegenüber.
Ich lehne jede Verzärtelung und Verhätschelung der Tiere ab, wie
sich das etwa in den für Hunde reservierten Viersternhotels oder
in den skurrilen Tierfriedhöfen zeigt. Noch seltsamer und für
mich geradezu aufreizend ist es, wenn man für Haustiere -
hauptsächlich Hunde und Katzen - alles und jedes opfert und ihnen
nur das beste Fleisch verfüttert, das Schicksal von Abermillionen
Menschen, die Hungers sterben, einem aber völlig gleichgültig
ist. Habe ich zu entscheiden zwischen Mensch und Tier, so hat
der Mensch Vorrang, aber nicht bedingungslos und immer mit
dem gebotenen Respekt vor dem Tier, dessen Eigenheit und
Subjektivität anerkennend.

.Aus der Fülle der vielen und guten Werke, die zu einer fundierenden

Beziehung der Heranwachsenden mit den Tieren anregen,
greife ich nur noch zwei Beispiele heraus: Das altbekannte und
immer noch bewährte Buch von Carl Stemmler: «Haltung von
Tieren» (Aarau) und als neueres Werk aus einem anderen Sprachbereich

und mit grundsätzlicher Ausrichtung das Plädoyer des

französischen Tierarztes Ange Condoret «L'animal compagnon
de l'enfant». Er bringt darin nicht nur seine reiche Erfahrung als

Mediziner und Berater ein, sondern berücksichtigt für beide Teile

- Kind und Tier - die psychologische Seite. Wie weit seine
frappierende Statistik aufschlussreich und stimmig ist, wage ich nicht
zu entscheiden. Bekanntlich kann man mit ihr alles beweisen. Er
glaubt einen Zusammenhang zwischen der Anzahl von Haustieren

und der Anzahl von Psychiatern feststellen zu können. So

hätten in Europa Frankreich und Grossbritanien am wenigsten
Psychiater pro Einwohner, hingegen am meisten Haustiere pro
Einwohner. Frankreich wäre «le premier pays félin» (S. 197),
Grossbritannien «le premier pays canin d'Europe» und die BRD
wäre «un des premiers pays aquariophiles du monde». Auch er ist
der Meinung, dass Tiere in der Erziehung des Kindes eine grosse
Rolle spielen könnten, was sich auf ihr Verhalten, auf ihre gesamte

Persönlichkeitsentwicklung, im besonderen auf das affektive
Gleichgewicht auswirken würde. Tierärzte hätten inskünftig bei
ihrer Beraterfunktion eine neue psychologische und in vielen Fällen

sogar eine psychiatrische Aufgabe.

Ich zweifle nicht daran, dass alle diese vielen Bemühungen, dem

Kind zu einer frühen, emotional verankerten und praktisch
vollziehbaren Beziehung zu einem oder mehreren Tieren zu verhelfen,

auch pädagogisch fruchtbar sein werden. Nicht vergessen
will ich die grosse Bedeutung der Kuscheltiere, der Pets, wie die

Engländer und Amerikaner sagen, die dem Tastgefühl des

Kleinkindes hervorragend entgegenkommen und eine affektive
Grundlage für die spätere Entwicklung der Beziehung zu Tieren
legen können.

Dennochfehlt mir beifast allen A nstrengungen die Einbettung in
einen grösseren Zusammenhang. Die Kind-Tier-Beziehung (die
Mensch-Tier-Beziehung) ist nur ein Teil eines grösseren Ganzen.

Zugegeben, es ist ein naheliegender und wichtiger Teil, er kann

sogar die erste und entscheidende Stufe darstellen. Mir geht es

aber letztlich um eine holistische, um eine ganzheitliche
Betrachtungsweise, um die vor dem Gewissen jedes einzelnen zu vollziehende

Verantwortung gegenüber den Tieren, den Pflanzen und -
wie ich schon früher betonte - auch gegenüber der unbelebten

Natur. Das kann den Verzicht auf ein Haustier zur Folge haben,
falls die Bedingungen in einer engen Stadtwohnung nicht genügen.

Wenn Aufbau und Pflege der Kind-Tier-Beziehung einmünden in
die Erziehung zur Verantwortung vor allem Seienden, dann
scheint mir der Anfang für eine Grundhaltung gelegt, die auch
als Leitlinie für die äusserst schwierigen Entscheidungen rund
um die Tierversuche dienen kann. Und von dieser Grundhaltung
her gewinnen Alternativen zu Tierexperimenten eine ganz neue
zukunftsträchtige Bedeutung, Alternativen, die ich als der Ganzheit

verpflichteter Pädagoge nur begrüssen kann.

Literaturhinweise

Die Autoren Bökönyi, Hornung, Marschall und Tschanz werden zitiert
nach Svilar Maja (Hrsg.): Mensch und Tier. Bern, Frankfurt a/M, New
York 1985.

Direkt verwendet wurden: Condoret Ange: L'animal compagnon de
l'enfant. Collection Psychologie et Education, Paris 1973.

Lachner Rolf: Kinder brauchen Tiere. Melsungen 1979.

Mead Margret: Der Konflikt der Generationen - Jugend ohne Vorbild.
Ölten, Freiburg i. Br. 1971.

Shnirelmann Viktor A. : Grossvater Bär. Alte Jagdriten eurasicher Kulturen.

In: Unesco-Kurier 1988, Nr. 2.

Teutsch Gotthard M. Soziologie und Ethik der Lebewesen. Frankfurt,
Bern, Las Vegas 21978.

Ein vollständiges und weiterführendes Literaturverzeichnis kann beim
Autoren Prof. T. Weisskopf, Quartierweg 7, 3074 Muri, bezogen werden.

f!

/

Portolift E24
Ideales Hilfsmittel in Kombination mit erhöhten oder
höhenverstellbaren Badewannen, Besonders hilfreich im Therapieraum,

Bewegungsbad und Pflegezimmer. Einfache Montage
innert Stunden, auch auf kleinstem Raum anwendbar.

BimedaAG Bubentalstrasse 7 9 H
Rehabilitationshilfen 8304 Wallisellen
Heim- und Spitalbedarf Tel. 01/830 30 52 WllllwW%l

332 Schweizer Heimwesen V/89


	Pädagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung

