Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 5

Artikel: Padagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung
Autor: Weisskopf, Traugott

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Padagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung

Von Prof. Dr. Traugott Weisskopf

Seit es Menschen gibt, so konnen wir aus den verschieden-
sten Dokumenten schliessen, wenn auch gar vieles im
Dunkeln liegt und nie ganz erhellt werden kann, gab es
zwischen ihnen und den Tieren eine Beziehung besonderer
Art. Diese Beziehung konnte sich in ganz unterschiedli-
chen Ausdrucksformen dussern, wie wir sie aus der Ge-
schichte und insbesondere aus der Ethnologie kennen.
Charakteristisch fiir diese Beziehung scheint mir zu sein,
dass sie einem dauernden Wandel unterworfen ist; sie ist
nie ein fiir allemal festgelegt.

Im Wandel der Mensch-Tier-Beziehung zeigt sich auch der Wan-
del der jeweiligen Gesellschaft, ja es liesse sich mit Recht behaup-
ten, die Art und Weise, wie sich eine Gesellschaft zu den Tieren
verhalt, welche Werte und Normen beriicksichtigt oder nicht ein-
gehalten werden, erlaubt Einblick in einen wesentlichen Teil der
jeweiligen Kultur.

Aus heutiger Sicht darf ohne Einschrinkung behauptet werden,
dass nicht nur die Beziehung Mensch-Tier, sondern auch die Be-

1=\ TMED

Ohne zusatzlichen Transfer vom Patientenzimmer in
die Badewanne. Auf Knopfdruck wird der sitzende
Patient samt Sitz in die Wanne und zurtick gehoben.
Ein Bade- und Transportsystem mit einem einmali-
gen Bedienungskomfort.

Lassen Sie sich dieses Badesystem mit dem Aus-
stellungswagen vorfiihren!

FATIMED AG, Postfach 342, 4144 Arlesheim
©061722227,FAX061724512

326

ziehung zu allem Lebendigen, zur Natur als ganzes, letztlich die
Beziehung zum Kosmos Wesentliches iiber die Qualitit und den
Stand einer Kultur aussagt.

Anders gewendet liesse sich formulieren: Wie Literatur, Religion,
Philosophie, Kunst, Recht, Technik als Elemente einer Kultur gel-
ten, so bildet auch die Beziechung Mensch-Tier, Mensch-Natur,
ein ausdrucksfahiges, aber vielleicht zu wenig beachtetes Ele-
ment jeder Kultur. Wie wir uns gegeniiber Tieren (Lebewesen)
verhalten, wie wir tiber sie denken, welche Vorstellungen uns
beim Umgang mit ihnen lenken, welche Werte wir ihnen beimes-
sen, welche Gefithle und Erwartungen wir ins Spiel bringen, all
dies und noch mehr sagt sehr viel dariiber aus, wie stimmig oder
unstimmig die Mensch-Tier-Beziehung sich zu den andern Kul-
turelementen verhdlt. Mit andern Worten: Die Mensch-Tier-Be-
ziehung ist auch ein Gradmesser unserer gesamtkulturellen
Grundhaltung, ein Gradmesser dafiir, wo und wie wir als Men-
schen uns selbst und den andern Geschopfen gegeniiber jene
Wiirde zeigen, zu der wir gerade als Menschen fahig sind.

Und geht es heute nicht darum, dass wir uns neu auf das besin-
nen, was Menschenwtirde ausmacht und unser Verhalten entspre-
chend einstellen ? Geht es heute nicht darum, dass wir versuchen,
den Humanismus neu zu begriinden und mit einem neuen Inhalt
zu fiillen? Dabei miisste die fundamentale Einstellung des Men-
schen zum Tier, und das heisst fiir mich immer auch zur belebten
und unbelebten Natur, einen wichtigen Stellenwert einnehmen.

Humanismus heute ist die Grundhaltung gegeniiber sich und den
Mitmenschen, gegentiber sich und den kulturellen Objektivatio-
nen auf der Basis einer neuen Grundhaltung zur Natur im umfas-
senden Sinne.

Mit diesen einfithrenden Gedanken wollte ich gleichsam die Per-
spektive oder die Leitlinie meines Referates skizzieren, einer Leit-
linie, die uns auch bei den piadagogischen Uberlegungen und
Schlussfolgerungen dienen soll.

1. Teil: Eine Palette der Beziehungen

Die Palette der Beziehungen zwischen Tier und Mensch ist so
vielfaltig und vielschichtig, dass es schwer fillt, sich eine, wenn
auch nur grobe Ubersicht zu verschaffen. Auffallend scheint mir
zu sein, dass sich diese Beziehungen durch eine ausgeprigte Am-
bivalenz auszeichnen: Einerseits werden Tiere als Partner, Helfer,
Schicksalsgefihrte, als Ausdruck des Schonen und Vollkomme-
nen empfunden, andererseits als Bedrohung, als Fremdes, Feind-
liches, Unberechenbares, als Sinnbild des Hdsslichen und Bésen
schlechthin. Wenn wir noch etwas weiter zuriickgreifen und uns
in der Kulturgeschichte umsehen, stossen wir auf Erscheinungen,
die dem Menschen unserer Zeit zum Teil seltsam und nur schwer
nachvollziehbar, auf alle Fille aber vollstandig iiberholt vorkom-
men. Und doch riihrt uns etwas an, wenn wir davon horen, wie
vor Tausenden von Jahren die Menschen im Tier, in der Tierge-
stalt Gottliches verehrten. Der Agyptologe Erik Hornung ver-
merkt in diesem Zusammenhang: « Die meisten ihrer (der dgypti-
schen) Tierbilder meinen mit Sicherheit keine Gotter, aber das

Schweizer Heimwesen V/89



Tier verkdrpert fiir den Menschen der Vorgeschichte ganz allge-
mein iiberlegene Krifte und Fihigkeiten; es wird dadurch zur
drohenden Gefahr, aber auch zum Zeichen todiiberwindender
Hoffnung und gottlicher Offenbarung.» (S. 15)

Eine bevorzugte Form, die Gotter darzustellen - und das scheint
mir etwas ganz Einmaliges zu sein -, zeigt sich darin, sie in der
Mischgestalt abzubilden: Menschenleib und Tierkopf. Aber
auch das Umgekehrte tritt auf, das wir alle aus den Sphinxdar-
stellungen kennen: Tier (Lowen)-Leib und Menschenkopf, wobei
die Deutung nicht zu kurzschliissig sein diirfe, worauf E. Hor-
nung hinweist: Lowe und Krokodil bedeuteten nicht einfach Ver-
korperung der Macht und Herrschaft oder der Stier bedeute
nicht nur Fruchtbarkeit. Die bildliche Gestalt vermoge weitaus
mehr auszusagen als die Sprache, demnach miisse die Vielsinnig-
keit dieser Mischgestalten immer vor Augen stehen.

Eine vollstandig andere Haltung als wir (oder auch andere Kultu-
ren) legten die alten Agypter der Schlange gegeniiber an den Tag.
Sie verkorperte bei ihnen das geheimnisvolle Urwesen. Die Ur-
gotter traten in Schlangengestalt auf und waren Wachter-Vertil-
ger, dann waren sie aber auch Verjiingungssymbol (abstreifen der
Haut) und Zeitsymbol (durch die linienférmige Erstreckung) zu-
gleich. Die Schlange auf der Stirn (Urdus) ist Zeichen des Schut-
zes, der Abwehr und gleichzeitig der Angriffsmoglichkeit.

Fiir uns Heutige kommt in diesen wenigen Beispielen zum Aus-
druck, dass Tiere in frithern Zeiten in einer Beziehung zum Men-
schen standen, die sich radikal von unserer durch den Rationalis-
mus und Anthropozentrismus gekennzeichneten unterscheidet.
Tiere galten als Mittlerwesen, als Mediatoren zwischen der Welt
der Gotter und den Irdischen. Eine hohe Verehrung, zumindest
eine Gleichstellung mit dem Menschen zeigte sich auch darin,
dassin Agypten Capriden (Ziegen) und Caniden (Hunde) in Mat-
ten gewickelt und wie menschliche Tote beigesetzt wurden. Es gab
sogar Tiernekropolen, in denen in eigenen Grébern und in eige-
nen Sarkophagen verstorbene Tiere begraben wurden, nachdem
sie vorher einbalsamiert worden waren. Oder es wird berichtet,
dass beim Tod einer Katze der Besitzer sich die Augenbrauen ra-
sierte oder gar den ganzen Haarschopf scheren liess.

Tiere in Mythen und Kulten

Wir brauchen nicht bei den immer wieder eindriicklichen For-
men der Mensch-Tier-Beziehung stehen zu bleiben, wie sie uns in
der dgyptischen Frithgeschichte offensichtlich werden. Ich weise
nur noch und mehr zur Ergidnzung und Ausweitung auf die Be-
deutung der Tiere und ihren Stellenwert in Mythen und Kulten
hin. Als Beispiel diene etwa ein westafrikanischer Mythos: Am
Anfang lebten die Menschen mit den Tieren zusammen im glei-
chen Haus. Alle hatten den gleichen Vater.» (Marschall, S. 65)

In unziahligen Mythen stehen am Ursprung der Schopfung Tiere,
aus denen die Menschen hervorgegangen sind. Oder Tiere beglei-
ten die Menschen und bringen ihnen das Feuer. Nach dem Tode
verwandeln sich die Menschen wieder in Tiere oder (wie in der
Vorstellung der Seelenwanderung) nehmen in Tieren und ande-
ren Lebewesen neue Gestalt an, reinkarnieren sich neu.

Fiir mich sind die bekannten Jagdriten fritherer Jagervolker sehr
eindriicklich, etwa bei sibirischen Volkern, wenn sie Baren jagen.
Vor dem Abschiessen des Pfeiles hielt man dem Béren eine
freundschaftliche Rede, sprach ihn als «Alter», «Grossvater»,
«Herr», «Heiliges Tier» an und bat ihn darum, keinen Wider-
stand zu leisten. Die Ostjaken verwendeten als Beschworungsfor-
mel die Worte: «Sei uns nicht bose, Grossvater, komm zu uns.»
(Shnirelman, S. 9) War das Tier erlegt, bat man es um Nachsicht
und Verzicht auf Rache. Bei vielen Stammen war der Bér an-

schliessend beim Mahl Ehrengast und genoss grosse Verehrung.
Ein dhnliches Verhalten ist von den Mbuti-Pygméen aus dem
Kongo-Regenwald bekannt, die dem Elefanten, den sie erlegt ha-
ben, zurufen: «Unsere Speere haben sich verirrt, o Vater Elefant.
Wir wollten dich nicht toten, wir wollten dir nichts antun, o Vater
Elefant. Nicht unsere Krieger beendeten dein Leben, das Schick-
sal entschied, dass deine Stunde gekommen ist, drum kehre nicht
zuriick, unsere Hiitten niederzustampfen, o Vater Elefant.»
(Marschall, S. 67)

Nur mit einem Beschwichtigungsritual kann demnach die Schuld
des Totens verdrangt werden, was auf ein sehr enges Verhaltnis
zum Tier schliessen lédsst, ja auf eine innere Verwandtschaft, wie
sie ohnehin das Kennzeichen des Totemismus ist.

Fiir unsern Kulturkreis ist zumeist jenes Wort aus Genesis 1
wegleitend, das die Menschen aufruft, «iiber die Fische im Meer
und die Vigel des Himmels, iiber das Vieh und alles Wild des Fel-
des undiiber alles Kriechende, das auf der Erde sich regt» zu herr-
schen. Ubersehen und iiberhort wird dabei, dass dem Menschen
geboten ist, den Tieren ebenfulls die Sabbatruhe einzurdumen.

Auch manch andere Stelle kann genannt werden, die die Tiere
nicht nur in der beherrschten Situation zeigen. So heisst es bei-
spielsweise in den Spriichen 12, 10: «Der Gerechte hat Verstind-
nis fiir das Verlangen seines Viehs.»

Die Domestikation

Mit der Zihmung (eines Einzeltieres) und der Domestikation
(einer Generationenfolge) treffen wir auf eine ganz besondere,
auf die wohl bedeutsamste und folgenreichste Form der Mensch-
Tier-Bezichung. Haustiere sind, wie die Biologen sagen, vom
Menschen erschaffene Lebewesen. Dadurch erfolgte die Umge-
staltung der auf Jagd und Sammelwirtschaft ausgerichteten
Wirtschaft auf diejenige der Produktion. Diese «neolithische Re-
volution» bedeutete, «dass der Mensch sein Lebensmittel-
erwerbungssystem, das frither auf die Ausbeutung der Natur ge-
griindet wurde, durch Pflanzenanbau und Tierhaltung in ein im-
mer regenerierendes und gleichzeitig durch eine lange Zeit ent-
wicklungsfahiges System umwandelte». (Bokonyi, S. 79 f.)

Die Tierhaltung wurde zur Tierzucht. Tiere wurden nicht nur als
Jagdbegleiter oder zum Hiiten von Herden eingesetzt, sondern
auch zum Ziehen und Tragen und vor allem zur Versorgung mit
Fleisch, Milch- und Milchprodukten, Leder, Wolle, Eiern usw.

Durch entsprechende Selektion und neuerdings durch genetische
Eingriffe werden Tiere zu reinen Produktionsmitteln degradiert.

Die Maximierung des Ertrages durch die Rationalisierung des
Aufwandes stellt die problematische Hohe der Tierproduktion
dar. In den gleichen Zusammenhang gehort jene Verfiigungsge-
walt, die wir uns anmassen, wenn wir Tiere zum biologischen,
gentechnologischen oder medizinischen Experiment verwenden.

In den zuletzt genannten Formen der Entwicklung und Auspri-
gung der Mensch-Tier-Beziehung - die Aufzdhlung ist in keiner
Weise vollstandig - erleben wir sozusagen die grosstmogliche Di-
stanzierung von den Tieren und damit, so mdchte ich wiederholt
betonen, von den iibrigen Lebewesen und der gesamten Natur,
was ja meistens parallel lauft. Fiihlte sich der Mensch friitherer
Jahrtausende oder auch nur fritherer Jahrhunderte mit den Tie-
ren noch aufs engste verbunden oder je nach dem sogar in einen
grosseren Schopfungszusammenhang ein- und untergeordnet, so
hat er sich heute, wie jedermann weiss, immer mehr zur a/les be-
stimmenden Entscheidungsmacht emporgeschwungen. Diese
anthropozentrische Haltung in der Mensch-Tier-Beziehung ist

3247



das Kennzeichen der Mentalitiit des vergangenen und des zu Ende
gehenden Jahrhunderts. Wenn nicht alles tduscht, stehen wir seit
kurzem an einem wichtigen Wendepunkt. Ich glaube, dass wir
den hochsten Grad eines riicksichtslosen, einzig und allein auf
den Menschen und seine Bediirfnisse gerichteten Gebrauch und
Missbrauch von Tieren tiberschritten haben und uns jetzt darauf
besinnen, was wir als Menschen in der Beziehung zu ihnen schul-
dig bleiben. Ich pladiere nicht fiir eine Riickkehr zur magischen,
zur totemistischen oder animistischen Grundhaltung. Es geht
mir auch nicht um eine Remythisierung unserer Kultur oder um
eine Remystifizierung der Beziechung Mensch-Tier. Das wire nach
dem Gang der abendldndischen Geistesgeschichte, die auch Er-
gebnisse anderer Kulturen in sich aufgenommen hat, verhdngnis-
voll und irrefithrend. Es gibt nur die eine Mdglichkeit, dass wir
namlich unsern iberdehnten, iibersteigerten Anthropozentris-
mus bandigen und ihn umwandeln in einen neuen, die Menschen-
wiirde unterstreichenden und die Tierwiirde anerkennenden Hu-
manismus.

Tiere haben darin eine andere Stellung als nur Sachwert zu sein.
Tiere sind Subjekte eigener Art, die es, wie alles Subjektive, ihrem
Wesen gemass zu achten gilt. Einen ersten Ausdruck dieses neuen
Verstandisses sehe ich in den Bemiihungen um einen artentspre-
chenden Tierschutz. Mein Berner Kollege Beat Tschanz bezeich-
nete die Botschaft zum neuen Tierschutzgesetz, das vor genau
zehn Jahren vom Volk angenommen wurde, als «ein kulturge-
schichtliches Dokument, in dem ein Wandel in der Wertung der
Mensch-Tier-Beziehung zum Ausdruck kommt». (Tschanz,
S. 258) Zur Veranschaulichung diene eine Stelle aus diesem
Dokument:

«Bei der Haltung von Tieren muss beriicksichtigt werden, dass
sich die Grundeinstellung des Menschen dem Tier gegeniiber ge-
wandelt hat. Die Erkenntnis, dass die hoheren Tiere Schmerzen
und Leiden auf ihre Weise bewusst erleben, hat der Forderung
nach einer artgemdssen und verhaltensgerechten Haltung grosse-
res Gewicht verliehen und erhellt die Verantwortung des Men-
schen gegeniiber dem Tier als seinem Mitgeschopf. Jedermann,
in dessen Obhut sich ein Tier befindet, trigt mit an dieser Verant-
ortung. Dabei darf die Beurteilung, was als artgemdss und ver-
haltensgerecht zu bezeichnen ist, nicht bloss auf Empfindungen
und Gefiihlen beruhen, sondern sie muss sich soweit wie moglich
auf wissenschaftliche Erkenntnisse stiitzen.» (Tschanz, S. 258)

Neben dieser Ausgestaltung der Mensch-Tier-Beziechung - ich
nenne sie den kulturanthropologischen Strang, gibt es noch einen
zweiten Strang mehr allgemein anthropologischer Richtung mit
philosophischen und naturwissenschaftlichen Akzenten: Das
Nachdenken des Menschen iiber sich und seine Bestimmung hat
ihn schon sehr frith zu einem Vergleich mit dem Tier verleitet, ja
die gesamte Geschichte der Lehre vom Menschen (im weitesten
Sinne), als Anthropologie bezeichnet, kreist immer wieder um
die Besonderheit des Menschen und ist bestrebt, durch Vergleiche
herauszufinden, was ihn auszeichnet und abhebt, insbesondere
von den ihm nahestehenden Sdugetieren. Das Gemeinsame und
Trennende soll dabei ausfindig gemacht werden.

Die Sonderstellung des Menschen

Ich erinnere im folgenden an einige Beispiele des Mensch-
Tier-Vergleiches, die fast alle darauf hinauslaufen, die Sonder-
stellung des Menschen ins Zentrum zu stellen. Welches sind die
Eigenheiten, die sogenannten Anthropina des Menschen, Eigen-
heiten, die nur ihm zukommen? Man hob die Hiindigkeit und die
Fihigkeit des Menschen zur Sprache hervor (Plato), sprach nur
ihm eine Vernunftseele zu (Aristoteles), unterstrich die Gotteben-
bildlichkeit in der judisch-christlichen Theologie, betonte den

328

aufrechten Gang (von Plato bis Portmann), sprach ihm die Welt-
offenheit und Geistfihigkeit zu (Scheler), unterstrich seine In-
stinktarmut und bezeichnete ihn als Mangelwesen, das kompen-
satorisch ausgleichen und durch eigens geschaffene Kultur das
Fortkommen gewdhrleisten muss (Gehlen), hob die Unspeziali-
siertheit hervor (Protagoras, Herder, Gehlen, Portmann), belegte
seine Exzentrizitdt und sah ihn als Wesen der offenen Frage und
der Fahigkeit, lachen und weinen zu konnen (Plessner), der
Mensch allein habe Geschichte (Herder, Dilthey), nur er konne
verneinen (Kunz), nur er habe einen spezifischen Wachstums-
rhythmus mit der Eigenheit des extrauterinen Friithjahres und des
auffalligen Wachstumsschubes in der Pubertit (Portmann).

Uberblickt man diese beinahe zufillig herausgegriffenen Beispie-
le, so lassen sich, meine ich, zwei Grundtendenzen herauslesen,
und zwar nicht erst in neuester Zeit, sondern schon seit den An-
fangen dieses komparatistischen, auf einen Vergleich mit den Tie-
ren gerichteten Denkens. Die eine Tendenz unterstreicht ener-
gisch die Distanz zum Tier und hebt die Uberlegenheit hervor im
Betonen der grundsétzlichen Verschiedenheit. Die andere Ten-
denz bleibt vorsichtiger, sieht zwar den Menschen in seiner Son-
derart, ordnet ihn aber in ein alles umfassendes System ein und
weist gleichzeitig auf eine ihn spezifisch auszeichnende Verant-
wortung hin. Mit Recht macht G. Teutsch darauf aufmerksam,
dass es heute einige respektable Wissenschaften gibt, die sich dar-
auf richten, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten durch Ver-
gleiche zu eruieren, wie zum Beispiel die vergleichende Anatomie
oder die vergleichende Ethologie. Was noch fehle, wire eine Wis-
senschaft, «die in der Lage sein miisste, die Bedingungen des
Wohlbefindens, das Erleben von Schmerzen, Leiden und Schi-
den, die Bedeutung des Lebens, der Lebensdauer und des Todes
(Lebenserhaltungsprinzip) oder ganz generell die Interessen des
Menschen und der Tiere zu vergleichen. Dass es diese Wissen-
schaft noch nicht gibt, entbindet nicht von der Pflicht, schon
jetzt gemédss Wahrscheinlichkeit oder notfalls begriindeter Ver-
mutung zu handeln. Es wire ethisch hochst verwerflich, Tiere
nur deswegen beliebig zu toten oder zu misshandeln, weil wir
nicht mit letzter Sicherheit wissen kdnnen, wie das Tier leidet und
was ihm der Tod bedeutet». (Teutsch, 1987, S. 134)

Fiir die zukiinftige Entwicklung glaube ich eine dhnliche Grund-
richtung feststellen zu konnen wie beim ersten kulturanthropolo-
gischen Strang, dass namlich die Gemeinsamkeiten und die Niihe
zwischen Menschen und Tier wieder vermehrt ins Zentrum
riicken, dass generell eine wesentlich grossere Zurtickhaltung in
bezug auf vorschnelle Riickschliisse registriert werden kann.
H. Kunz umreisst diese Zuriickhaltung folgendermassen: «Fiir
viele Merkmale, die prima vista als spezifisch menschlich impo-
nieren, lassen sich bei Tieren in sorgféltigen Vergleichen dhnliche
Kennzeichen oder keimhafte Ansdtze zu solchen aufzeigen. Wo
das vorerst nicht gelingt, bleibt es trotzdem fraglich, ob die restli-
chen, allein dem Menschen eigenen Ziige zur Postulierung eines
radikalen Wesensunterschiedes ausreichen.» (Zitat nach Teutsch,
S.7135)

2. Teil: Padagogische Uberlegungen

Nach diesem recht summarischen Aufriss der Mensch-Tier-Be-
ziehung wenden wir uns in einem zweiten Teil den pddagogischen
Uberlegungen und Schlussfolgerungen zu.

Einleitend habe ich betont, dass fiir mich jede Form der Mensch-
Tier-Beziehung Bestandteil und Gradmesser einer Kultur ist. Zei-
ge mir, wie du dich den Tieren, den Lebewesen gegeniiber ver-
héltst, und ich sage dir, welcher Kultur du angehorst. Fiir den Er-
zieher bedeutet dies, dass die Mensch-Tier-Beziehung erlebt und

Schweizer Heimwesen V/89



Grenzen und Moglichkeiten

der Wahrnehmung und deren
Verflechtung mit dem jeweiligen
Weltbild und der eigenen Person

Seminar fur Fachleute aus helfenden Berufen, die daran interessiert
sind, sich den Zugang zu Mitmenschen und Umwelt zu erweitern
durch Auseinandersetzung mit der Thematik «Wahrnehmung».

Organisatoren: Verein fiir Schweizerisches Heimwesen (VSA)
Heilpadagogisches Seminar Ziirich (HPS)

Inhalte: Einerseits will das Seminar auf die komplexen Zusammenhange zwischen dem kul-
turellen Lernprozess und den jeweiligen Verdnderungen der Wahrnehmung ein-
gehen.

Andererseits werden jene im Menschen selbst liegenden Faktoren thematisiert,
welche unsere Wahrnehmung triiben, stéren, verzerren oder massiv verfalschen
konnen.

Aus dem Programm: Wir sind alle kulturell eingefarbt! Kultur als aktives Schaffen;
Kultur als objektiv Geschaffenes. — Jede Kultur schafft sich Werte; tiber die Entste-
hung und das Vergehen von Werten. — Auswirkungen der gelebten Kultur auf unser
Wahrnehmen. — Das Leben der Kinder und Heranwachsenden in der Kultur-
geschichte Europas (ausgewéahlte Beispiele). Begrenzungen des Zuganges zu Mit-
mensch und Welt, die starker in mir selbst liegen: Sympathie und Antipathie; Dyna-
mik meiner Biografie; verschiedene «Filter», die Realitat so zu sehen, dass sie mei-
nen Vorstellungen (Phantasien) entspricht; Zugange zum andern Menschen, ohne
ihn zu idealisieren oder zu verteufeln u.a.m. (Ein detailliertes Kursprogramm wird
den Kursteilnehmern zugestellt.)

Arbeitsformen: Referate, Erfahrungsaustausch, Gruppengespriache, gemeinsames Uberdenken
von bestimmten Fragestellungen zum Thema.

Teilnehmerzahl: ist auf 25 beschrankt.
Die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berlicksichtigt.

Kurstage: 31. August, 7. September, 14. September, 21. September, 28. September 1989,
14.00-17.30 Uhr

Ort: Heilpadagogisches Seminar Zirich

Kursgebiihr: Fr.200.—

Kursleitung: Dr. Imelda Abbt und Dr. Ruedi Arn

Anmeldung: Bis 31. Juli1989

an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlirich.

Die Anmeldung wird nicht bestatigt.
Die Kursunterlagen erhalten Sie spatestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Seminar VSA / HPS 1989

Name/Vorname:

genaue Privatadresse:

Name und vollstandige Adresse des Heims:

Tatigkeit im Heim:

Unterschrift und Datum:




erlernt werden muss wie jedes andere Element der Kultur. Wir
werden in eine bestimmte Religion, in Sitten und Brauche, in eine
Mentalitat, in Normen und Rechtsvorstellungen, kurz in ein
komplexes Wertesystem hineingeboren und erleben und erlernen
von Anfang an, wie unsere nidchste Umgebung unter anderem
auch mit Lebewesen umgeht, welche Haltung die Eltern, die Mit-
schiiler, die Lehrkrifte, die Lehrmeister gegentiber Tieren einneh-
men. Aus vielen Untersuchungen wissen wir, dass die Erlebnisse
und Erfahrungen der frithen Kindheit fur die spétere Grundhal-
tung von entscheidender Bedeutung sind. Ebenso wissen wir,
dass die beispielhafte Haltung der vom Kind geachteten und an-
erkannten Bezugspersonen fir die Nachahmung und Internali-
sierung vorgelebter Haltungen eine ausgezeichnete Vorausset-
zung ist, aber, und das haben wir auch zur Kenntnis zu nehmen,
keine absolute Garantie fir eine getreue Nachfolge abgibt.

In der frithen Kindheit werden Attitiden iibernommen und ge-
lernt, die fir die spatere Einstellung der jeweiligen Person von
entscheidender Bedeutung sind. Haltungen, Einstellungen wer-
den fast ausschliesslich auf einem emotionalen Fundament auf-
gebaut. Emotionen unterschichten sozusagen unsere Haltungen.
Schon bald gesellen sich auch noch kognitive Elemente hinzu wie
Uberlegungen, Einsichten, Erkenntnisse, und iiberdies fehlen
auch die handlungsmaéssigen, aktiven Komponenten nicht. Wer
etwas als richtig erfithlt und erkannt hat, will es auch in die Tat
umsetzen, will dem Gefiihl und der Einsicht geméss handeln.

Drei Typen von Lerninhalten

Fiir das Kulturelement Mensch-Tier-Beziehung sind wir - so mei-
neich -in einer privilegierten Situation, indem wir hier nicht ein-
fach fiir eine Haltung einzustehen haben, die man als Statusquo-
Haltung bezeichnen kénnte, sondern dass wir fir eine sich jetzt
und zukiinftig abzeichnende und massgebende Haltung eintreten
konnen. Im Bemiithen um Bildung und Erziehung ist es doch fast
immer so, dass wir zumeist vergangenheitsbezogen und nur sel-
ten fiir die Erfordernisse der Gegenwart wirken, geschweige denn
fiir die Zukunft. Darin liegt ja auch die Krux aller Schulbildung.
Diesen Zusammenhang hat M. Mead, die erfahrene amerikani-
sche Ethnologin, in einem dreigliedrigen Modell dargestellt. Sie
unterscheidet drei Typen von Kulturen, wir konnten auch sagen
drei Typen von Lerninhalten und ihren Zeitbeziigen:

a) eine postfigurative Form: die Kinder lernen von den Vorfah-
ren (vergangenheitsbezogen);

b) eine kofigurative Form: Kinder und Erwachsene lernen von
Ebenbiirtigen, Gleichgestellten, Gleichaltrigen (gegenwarts-
bezogen);

¢) eine préfigurative Form: die Erwachsenen lernen von den Kin-
dern (zukunftsbezogen);

Wie ist diese Kultur-Typologie oder Lernziel-Typologie zu verste-
hen?

a) «In einer postfigurativen Kultur geht der Wandel so langsam

und unmerklich vonstatten, dass Grosseltern sich fiir ihre neu-

geborenen Enkel keine andere Zukunft vorstellen kdnnen als

ihre eigene Vergangenheit.» (Mead, S. 27)

In der kofigurativen Kultur werde das Lerngut und das Verhal-

ten von den Zeitgenossen bestimmt. Wohl dominierten immer

noch die Eltern, aber jedes einzelne Individuum koénne Vor-

bildfunktion fiir die eigene Generation iibernehmen.

¢) Beider von M. Mead als prifigurativ eingestuften Kulturform
handelt es sich um eine Lebens- und Verhaltensweise, bei der
die Erwachsenen keine Nachkommen, die Kinder keine Vor-
fahren mehr hitten. Die Erwachsenen konnten nicht mehr sa-
gen, was als Néchstes zu tun sei. Offene Systeme wiirden ge-
schaffen, ein kontinuierlicher Dialog zwischen den Genera-
tionen sei bestimmendes Element der prafigurativen Kultur,

b

~

330

in der die Jungen den Alteren den Weg ins Unbekannte wie-
sen. Alte und Junge wiirden Fragen stellen, die Antworten
und Losungen wiirden gemeinsam gesucht.

Mir scheint die kofigurative Form ein brauchbares Lernmodell
fiir die Vermittlung der Mensch-Tier-Bezichung zu sein. Viel-
leicht spielen sogar noch Teile des Prifigurativen hinein. Nicht
selten konnen wir bei Kindern eine durch und durch unverfilsch-
te und spontane Zuneigung zu allen Lebewesen entdecken, eine
Beziehung, die durch keine Kalkulation irgendwelcher Art ge-
triibt ist, woraus wir als Erwachsene noch viel lernen konnten.
Gerade diese unmittelbare Art der Begegnung mit der Tier- und
Pflanzenwelt, wie sie Kinder vollziehen kénnen, wire als Vorbild
tiberlegenswert.

Ich weiss, dass es gerade bei Kindern, aber nicht nur bei ihnen,
einen sonderbaren Hang zur Grausamkeit und zu oft nicht ein-
fithlbaren Quailereien gegeniiber Tieren gibt. Neben der spontan
aufbrechenden Freude und Anteilnahme an Tieren stellen wir
auch Gleichgiiltigkeit und kiihle, ja sogar fehlende Gefiihlsreso-
nanz fest, was oft mit einem Erproben des Machtgefiihls einher-
geht. Als Ursache kann sicher einmal mangelndes Verstdndnis
mitspielen, wie es W. Stern in seiner «Psychologie der friithen
Kindheit» anfiihrt. Tiefer liegende Motive fiir Quélereien mogen
etwa auch der Bewegungsdrang des Kindes sein, der keine Riick-
sicht auf Lebenwesen nimmt, achtloses Zertreten von Tieren
kann die Folge sein, oder auch schlicht die Neugier, wie sich Tiere
verhalten, wenn sie gestossen oder geneckt werden. Weiterfiih-
rendes Interesse in bezug auf tierliches Verhalten kann im Spiel
sein, wenn Kinder oder Jugendliche Tiere pflegen - Tiere als
Forschungs- und Erkenntnisobjekt. Sadistische Spielereien kon-
nen sich einschleichen, wenn auch selten und fast immer nur als
voriibergehende Erscheinung. Ich will damit Tierqudlereien
durch Kinder in keine Weise verharmlosen. Entscheidend diirfte
aber auch hier das Verhalten der Eltern schon beim Kleinkind
sein. Es wird die Verhaltensformen der Eltern und anderer Vorbil-
der sehr friith registrieren und sie sich mit der Zeit zu eigen ma-
chen.

Hellhorig fiir Erlebnisse mit Tieren

Aufgrund von meinen eigenen Beobachtungen und Erfahrungen
als Vater und Lehrer auf verschiedenen Schulstufen kann ich be-
statigen, dass Kinder ungewohnlich hellhérig und aufmerksam
auf Hinweise und Erlebnisse mit Tieren reagieren. Unvergesslich
bleibt mir jener frithe Maimorgen - im Einverstandnis mit den El-
tern besammelten sich meine tiber vierzig Primarschiiler um funf
Uhr beim Schulhaus -, als wir durch das in der Nidhe gelegene Vo-
gelschutzreservat tasteten. Wiahrend mehr als einer Stunde wurde
kein einziges Wort gesprochen, wir verstandigten uns nur durch
Handzeichen. Wir horten auf die Vogelstimmen und beobachte-
ten die Sdnger. Mir ging es nicht in erster Linie darum, moglichst
viel Wissen zu vermitteln - die entsprechende Vertiefung erfolgte
dann schon im Schulzimmer -, sondern um das Erlebnis der ganz
eigenen Atmosphéare und das ehrfiirchtige Staunen. Ich bin tiber-
zeugt, dass dadurch weiterwirkende Bildungswerte geweckt wer-
den konnten.

Wenn der Junge wiisste
und der Alte konnte,
gibe es nichts, was nicht
vollbracht wiirde.

Schweizer Heimwesen V/89



Vielleicht hat sich auch das Erleben mit den vor vierzig Jahren
noch vorhandenen Eisvogeln bei einzelnen Schiilern tiefer einge-
graben. Wegen fehlender Turnhallen - so schlimm war das gar
nicht - fithrte ich den Sportnachmittag in einem Auenwald
durch, der sich einem grosseren Fluss entlang zog. Bei unsern
Dauerldufen begegneten wir sehr oft einem Eisvogelpaar, das mit
seinem unverkennbaren Ruf in seinem Territorium an uns vorbei-
schwirrte. An etwas verdeckter Stelle warteten wir auf die Riick-
kehr der prachtigen eisenblau schimmernden Schmuckstiicke,
und fast jedesmal hatten wir Gliick.

Ich kénnte noch von vielen andern Erfahrungen berichten, die
ich aus heutiger Sicht vertretbar finde, aber auch von problemati-
schen, gerade wenn es sich um den direkten Umgang mit Tieren
handelt, gilt es doch als erwiesen, dass sich eine vielfiltige, affek-
tiv verankerte Beziehung des Kindes mit Tieren dadurch aufbau-
en und verstarken lasst, wenn wir dem Kind Gelgenheit bieten, in
unmittelbarem und tiglichem Kontakt mit einem Tier zu stehen.

[ch erzdhle Thnen das Beispiel mit den beiden iiber einen Meter
langen Ringelnattern, die mir ein auf Schlangen spezialisierter
Kollege fiir unser Schulterrarium tiberliess. Ich brachte es zustan-
de, durch regelmaéssige Fiitterung und allmdhliche Angewohnung
- die Kinder selbst sorgten durch Fangen von Elritzen im nahen
Fluss fiir Nachschub -, dass die beiden Nattern handzahm wur-
den, auf ihr Fauchen und Driisenleeren verzichteten und jedem
Kind vertraut wurden. Nach einigem Zogern getrauten sich mit
der Zeit alle Kinder die tiberaus kréftigen Ringelnattern in die
Hand zu nehmen, sie aufmerksam zu betrachten und weiterzurei-
chen. Obschon die weibliche Natter sogar Eier legte und wir beide
Tiere nach einem Vierteljahr wieder in die Freiheit entliessen, bin
ich heute nicht tberzeugt, richtig gehandelt zu haben. Vielleicht
habe ich den padagogischen Vorsatz, elfjahrigen Kindern die
Angst vor Schlangen zu nehmen, erreicht. Ob ich geniigend an
das Wohlbefinden dieser muskuldsen Tiere im verhaltnismassig
engen Terrarium gedacht habe, ob der «Zahmungsversuch» nicht
tiefgreifene Spuren hinterlassen hat, ob die unzdhligen Erschiit-
terungen durch den alten Schulzimmerboden die sensiblen Tiere
nicht dauernd enerviert haben, und andere Fragen mehr, be-
schéaftigen mich riickblickend immer noch.

Dasist auch das Dilemma, vor dem wir dauernd stehen, wenn wir
uns iiberlegen, Kindern eine gute Basis fir den Aufbau einer Be-
ziehung zu Tieren, allgemein zu Lebewesen, zu verschaffen.
«Kinder brauchen Tiere» so lautet der Titel eines Buches. Als Be-
griindung fithrt der Verfasser, Rolf Lachner, eine Stelle aus einem
Zeitschriftenartikel an: «Ein Tier macht gliicklich, es erzieht zu
Liebe, Fiirsorglichkeit und Geduld. Psychologen sagen: Tiere
helfen leben, sie bringen die ganze Familie auf herzerfrischende
Weise zusammen. Sie konnen ein schwieriges Kind trosten, einem
verzagten Jungen Selbstvertrauen vermitteln und ein stilles Ein-
zelkind aus seiner Traumwelt holen.» (S. 23)

Mithilfe und Verantwortung bei der Pflege

R. Lachner gibt wohliiberlegte Hinweise, etwa in dem Sinne, dass
bei Kindern bis zum Schulalter die Eltern die Pflege des Tieres zu
ibernehmen hitten, dass aber Mithilfe und Teilverantwortung
des Kindes einbezogen werden sollten, oder fiir die Wahl der Tie-
re: Bei 5- bis 9jdhrigen kimen Katzen, Hunde, Kaninchen, Gold-
hamster und Meerschweinchen in Frage, bei 9- bis 13jahrigen Vo-
gel, Fische, Eidechsen, Hunde. Lachner denkt mit Recht an die
Moglichkeit, Ziere als Therapeuten einzusetzen, zum Beispiel fiir
schiichterne und éngstliche Kinder, fur geistig und korperlich be-
hinderte, fiir gehemmte und autistische Kinder oder ganz allge-
mein «als Mittel gegen die Zivilisationskrankheit Neurose». (S.
56)

Ganz und gar einverstanden bin ich mit Lachners Ansicht, wenn
er schreibt: «Zweifellos ist es besser, kein Tier zu halten als ihm
mit einer schlechten Unterkunft und unzureichender Versorgung
Qualen zu bereiten, es verkommen oder gar hungern zu lassen.»
(91) Miisste dies nicht besonders heute klar und deutlich hervor-
gehoben werden bei all den Versuchen, fiir das Kind, aber auch
fiir die Erwachsenen, Tiere als Mittel zum Zweck einzusetzen.
Neben den Anspriichen des Menschen - der Hund fiir den einsa-
men, den dlteren Menschen, der Hund am Krankenbett, der
Hund als Freund und Begleiter - gilt es vermehrt auch die An-
spriiche des Tieres, aus seiner Eigen- und Andersartigkeit resul-
tierend, zu bertlicksichtigen. Schon das Kind muss lernen, durch
Einsicht und selbstéandige Erfahrung, dass jedes Tier seiner Art
gemdss und seiner Subjektivitdit entsprechend Anspriiche hat, die
zu respektieren sind. Und am tiefsten wirkt dies, wenn es diese
Grundhaltung am Fiihlen, Denken und Handeln der Erwachse-
nen ablesen und von ihnen {ibernehmen kann.

In der reputierten Zeitschrift «Das Tier» lese ich: «Die Anschaf-
fung eines Hundes nach einem Herzinfarkt vervierfacht die
Uberlebenschancen.» (1987, Nr. 6, S. 44) Und zwar ist dabei nicht
nur die regelmassige korperliche Aktivitdt ausschlaggebend, son-
dern vielmehr die seelische Seite: «Hunde sind eine Quelle der
Freude. Die Beziehung zu ihnen erfordert keine Gegenleistung,
sie ist frei von Arger und Schuld.» Die Mediziner und Psycholo-
gen entdecken fiir den vierbeinigen Begleiter des Menschen neue
Aufgaben: « Der Hund als Diétassistent bei Gewichtsproblemen;
der Hund als Bewegungshelfer fiir Sitzgeschadigte; der Hund als
Therapeut in Konfliktsituationen; der Hund als gesundheitliche
Vorsorge und der Hund als Medizin.» (1987, Nr. 6, S. 45)

[ch zweifle nicht an der relativen Richtigkeit dieser Feststellun-
gen. Mich tiberrascht die kalt berechnende Zweck-Mittel-Rela-
tion, die einzig und allein zum Wohl des Menschen eingesetzt

Neutrales Beratungs-
unternehmen fur:

Akutspitaler

Alters- u. Pflegeheime
Krankenheime
Psychiatrische Kliniken
Privat-Kliniken
Pflegeschulen

unser Erfolg
lhr Gewinn!

uUnsere Tatigkeits-

schwerpunkte:

Konzepte

Management

Organisation
WETT ER et
Unternehmensberatung Informatik
Geschaftshaus Ringa/Bahnhof Finanz-/Rechnungs-
5001 Aarau Bahnhofstrasse 86 wesen

Tel.064 220 571 Fax 064 220 750

Schulung / Training
r------------------------------1
Bitte senden Sie uns Ihre Dokumentation.

Name

Adresse
PLZ/Ort
Telefon

zustandig

Bitte einsenden an Wetter Unternehmensberatung
Bahnhofstrasse 86, 5001 Aarau

L-------

5%}
%]



wird. In meinen Augen ist dies nichts anderes als eindeutiger An-
thropozentrismus, den wir doch allmdhlich abzubauen hiétten.
Wenn wir nicht so umfassend wie moglich diese egoistische Ein-
seitigkeit in der Mensch-Tier-Beziehung aufheben sind sie durch
eine andere Grundhaltung ersetzen, die auch die Tier-
Mensch-Beziehung zur Geltung bringt, werden wir es schwer ha-
ben, eine grundsitzliche Anderung in der gegenwirtigen und zu-
kiinftigen Einstellung bei derart komplexen Zusammenhdngen
wie den Tierversuchen herbeizufiithren.

Es geht mir nicht um Sentimentalitdten den Tieren gegeniiber.
Ich lehne jede Verzartelung und Verhdtschelung der Tiere ab, wie
sich das etwa in den fiir Hunde reservierten Viersternhotels oder
in den skurrilen Tierfriedhofen zeigt. Noch seltsamer und fiir
mich geradezu aufreizend ist es, wenn man fiir Haustiere - haupt-
sdchlich Hunde und Katzen - alles und jedes opfert und ihnen
nur das beste Fleisch verfiittert, das Schicksal von Abermillionen
Menschen, die Hungers sterben, einem aber vollig gleichgiiltig
ist. Habe ich zu entscheiden zwischen Mensch und Tier, so hat
der Mensch Vorrang, aber nicht bedingungslos und immer mit
dem gebotenen Respekt vor dem Tier, dessen Eigenheit und Sub-
jektivitat anerkennend.

Aus der Fiille der vielen und guten Werke, die zu einer fundieren-
den Beziehung der Heranwachsenden mit den Tieren anregen,
greife ich nur noch zwei Beispiele heraus: Das altbekannte und
immer noch bewahrte Buch von Carl Stemmler: « Haltung von
Tieren» (Aarau) und als neueres Werk aus einem anderen Sprach-
bereich und mit grundsatzlicher Ausrichtung das Pladoyer des
franzosischen Tierarztes Ange Condoret «L'animal compagnon
de [’enfant». Er bringt darin nicht nur seine reiche Erfahrung als
Mediziner und Berater ein, sondern beriicksichtigt fiir beide Teile
- Kind und Tier - die psychologische Seite. Wie weit seine frap-
pierende Statistik aufschlussreich und stimmig ist, wage ich nicht
zu entscheiden. Bekanntlich kann man mit ihr alles beweisen. Er
glaubt einen Zusammenhang zwischen der Anzahl von Haustie-
ren und der Anzahl von Psychiatern feststellen zu kénnen. So
hétten in Europa Frankreich und Grossbritanien am wenigsten
Psychiater pro Einwohner, hingegen am meisten Haustiere pro
Einwohner. Frankreich wire «le premier pays félin» (S. 197),
Grossbritannien «le premier pays canin d’Europe» und die BRD
wire «un des premiers pays aquariophiles du monde». Auch erist
der Meinung, dass Tiere in der Erziehung des Kindes eine grosse
Rolle spielen kdnnten, was sich auf ihr Verhalten, auf ihre gesam-
te Personlichkeitsentwicklung, im besonderen auf das affektive
Gleichgewicht auswirken wiirde. Tierdrzte hétten inskiinftig bei
ihrer Beraterfunktion eine neue psychologische und in vielen Fal-
len sogar eine psychiatrische Aufgabe.

Ich zweifle nicht daran, dass alle diese vielen Bemiithungen, dem
Kind zu einer frithen, emotional verankerten und praktisch voll-
ziehbaren Beziehung zu einem oder mehreren Tieren zu verhel-
fen, auch padagogisch fruchtbar sein werden. Nicht vergessen
will ich die grosse Bedeutung der Kuscheltiere, der Pets, wie die
Engldander und Amerikaner sagen, die dem Tastgefiihl des Klein-
kindes hervorragend entgegenkommen und eine affektive
Grundlage fiir die spétere Entwicklung der Beziehung zu Tieren
legen kénnen.

Dennoch fehlt mir bei fast allen Anstrengungen die Einbettung in
einen grosseren Zusammenhang. Die Kind-Tier-Beziehung (die
Mensch-Tier-Beziehung) ist nur ein 7eil eines grosseren Ganzen.
Zugegeben, es ist ein naheliegender und wichtiger Teil, er kann
sogar die erste und entscheidende Stufe darstellen. Mir geht es
aber letztlich um eine holistische, um eine ganzheitliche Betrach-
tungsweise, um die vor dem Gewissen jedes einzelnen zu vollzie-
hende Verantwortung gegeniiber den Tieren, den Pflanzen und -
wie ich schon frither betonte — auch gegeniiber der unbelebten

332

Natur. Das kann den Verzicht auf ein Haustier zur Folge haben,
falls die Bedingungen in einer engen Stadtwohnung nicht genii-
gen.

(=}

Wenn Aufbau und Pflege der Kind-Tier-Beziehung einmiinden in
die Erziehung zur Verantwortung vor allem Seienden, dann
scheint mir der Anfang fiir eine Grundhaltung gelegt, die auch
als Leitlinie fiir die dusserst schwierigen Entscheidungen rund
um die Tierversuche dienen kann. Und von dieser Grundhaltung
her gewinnen Alternativen zu Tierexperimenten eine ganz neue
zukunftstrachtige Bedeutung, Alternativen, dieich als der Ganz-
heit verpflichteter Pidagoge nur begriissen kann.

Literaturhinweise

Die Autoren Bokonyi, Hornung, Marschall und Tschanz werden zitiert
nach Svilar Maja (Hrsg.): Mensch und Tier. Bern, Frankfurt a/M, New
York 1985. ¢

Direkt verwendet wurden: Condoret Ange: ’animal compagnon de I’en-
fant. Collection Psychologie et Education, Paris 1973.

Lachner Rolf: Kinder brauchen Tiere. Melsungen 1979.

Mead Margret: Der Konflikt der Generationen - Jugend ohne Vorbild.
Olten, Freiburg i. Br. 1971.

Shnirelmann Viktor A.: Grossvater Bar. Alte Jagdriten eurasicher Kultu-
ren. In: Unesco-Kurier 1988, Nr. 2.

Teutsch Gotthard M. Soziologie und Ethik der Lebewesen. Frankfurt,
Bern, Las Vegas *1978.

Ein vollstandiges und weiterfithrendes Literaturverzeichnis kann beim
Autoren Prof. T. Weisskopf, Quartierweg 7, 3074 Muri, bezogen werden.

@

Portolift E24

deales Hilfsmittel in Kombination mit erhohten oder hohen-
verstellbaren Badewannen. Besonders hilfreich im Therapie-
raum, Bewegungsbad und Pflegezimmer. Einfache Montage
innert Stunden, auch auf kleinstem Raum anwendbar.
Bimeda AG Bubentalstrasse 7

o
Rehabilitationshilfen 8304 Wallisellen b d
Heim- und Spitalbedarf Tel. 01/830 30 52 Ime Q

Schweizer Heimwesen V/89




	Pädagogische Aspekte der Mensch-Tier-Beziehung

