
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 5

Artikel: St. Gallerkurs 1989 : 22. Fortbildungstagung für Sozialarbeiter und
Erzieher : die unheimliche Macht der Macher

Autor: Hofstetter, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811123

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


St. Gallerkurs 1989: 22. Fortbildungstagung für Sozialarbeiter und Erzieher

Die unheimliche Macht der Macher

Mit dem diesjährigen Thema «Machbarkeit - Möglichkeiten und
Grenzen» hat der Arbeitskreis der Erzieher und Sozialarbeiter
«St. Gallerkurs» ein Problem unserer Zeit aufgenommen, das

dringend der Erörterung bedarf. 67 Teilnehmerinnen und
Teilnehmer waren der Einladung zur Tagung vom 8. und 9. März
1989 an der Ostschweizerischen Schule für Sozialarbeit in
St. Gallen gefolgt.

Mit Dr. theol. Roger Moser, Dozent für Ethik an der Schule für
Sozialarbeit, Solothurn, und der Abendschule für Sozialarbeit,
Luzern, hatten die Veranstalter einen Hauptreferenten gewonnen,

der nicht nur die historische Entwicklung des «Prinzips
Machbarkeit», wie er es nannte, darlegte, sondern den Bezug zur
Arbeit im Sozialbereich herstellte, und der seine Überlegungen
mit klar verständlichen Beispielen verdeutlichte. In Gruppenarbeit

wurde das Gehörte weiter diskutiert und mit der Tätigkeit im
eigenen Alltag verglichen. Als Kursleiter amtierte lie. iur. Leo
Näf, Schulleiter an der Ostschweiz. Heimerzieherschule
Rorschach.

Das Prinzip Machbarkeit vor Gericht

Ein Nachdenken über die Grenzen der Machbarkeit lässt sich

kaum eindringlicher beginnen als mit einem Blick auf die Projekte
der Gentechnologie. Roger Moser kam in seinen einleitenden

Worten in bewusst überspitzter Weise auf eine Zeitungsmeldung
vergangenen Jahres zu sprechen, wonach die Basler Chemie daran

sei, durch Genmanipulation Kühe von doppelter Grösse und
Milchleistung heranzuzüchten. Er nahm dies als Beispiel, um das

neuzeitliche Prinzip Machbarkeit zu erläutern. Wie gehen denn
die Basler Forscher vor? Neugierig und ausdauernd schauen sie

in unsere normalen Kühe hinein, betrachten insbesonders deren

Erbsubstanz, experimentieren und rekombinieren, bis die neuen
Superkühe doppelt soviel Milch und Fleisch als bisher liefern.
Mit analytischem Wissen und strategischem Wissen - Wie können

diese Erkenntnisse genutzt werden? - kommt die Wissenschaft

zum Ziel, wobei ein Drittes Voraussetzung ist: eine
ausgeklügelte Technik, die ihrerseits enorme Kapitalinvestitionen
bedingt. Schon die Erfindung der Dampfmaschine durch James

Watt wurde von einem Kapitalisten finanziert, dem an der
industriellen Verwertung lag, stellte Roger Moser am Rande fest.

«Fortgeschrittene Wissenschaft, fortgeschrittene Technik und
kapitalistische Interessen haben sich im 16./17. Jahrhundert
erstmals wirkmächtig zusammen verschworen - und damals hat der

enthusiastische Glaube angefangen : Vieles, und immer mehr und
fast alles sei machbar.» Diesen Glauben, nach welchem in den

sogenannten zivilisierten Ländern gedacht und gehandelt wird,
nennt Roger Moser das «Prinzip Machbarkeit». Wie absurd dieses

Prinzip werden kann, zeigt, in Anbetracht unserer Butter- und
Fleischberge, das Beispiel der Kühe. Ganz abgesehen von den

Auswirkungen, welche eine solche neue, kapitalintensive
Produktion auf die Existenz der Kleinbauern hätte. Den Segen der

Machbarkeit kann man beispielsweise bei einem entzündeten
Blinddarm erfahren, wo es auf das eingeübte analytische und
strategische Handeln der operierenden Ärzte ankommt. Das

Prinzip Machbarkeit ist in den letzten 400 Jahren entstanden und
stark geworden, wie kam das?

Eine Befragung der Geschichte

Im Mittelalter fühlten sich die abendländischen Menschen noch

einigermassen geborgen in ihrem Lebenshaus, führte Roger Mo¬

ser weiter aus. Man vergegenwärtige sich die Bilder an der Decke

der St. Martinskirche in Zillis/GR als Inbegriff der damaligen
Vorstellungen des Alls und einer von Gott getragenen Welteinheit.

Schon in den Kreuzzügen wurden die Grenzen des Abendlandes

überschritten, die Philosophen der Renaissance dachten
über den geschlossenen, mittelalterlichen Raum hinaus, die
Malerei fand zur Perspektive, wo sich die Linien im Fluchtpunkt in
der Unendlichkeit treffen; Domherr Kopernikus stellte fest, dass

die Welt gar nicht Mittelpunkt aller Gestirne ist und Galilei
brachte das neue Weltbild auf eine mathematische Formel. So

kam allmählich Religion als Lebensgrundlage abhanden, an ihre
Stelle trat die menschliche Vernunft. Das neue Pathos hiess

«Selbstbestimmung». Roger Moser sprach von drei Folgen dieser

Entwicklung: die Herrschaft über die Natur, wie sie sich René

Descartes 1637 in seinem «Discours de la Methode» vorstellte:

«pour nous rendre maîtres et possesseurs de la nature», die

Verdrängung von Leiden und Tod und die Individualisierung.
Descartes, der die Umwelt besser kennenlernen und erfassen wollte,
betrachtete die Natur als ein physikalisches Kontinuum und
lebendige Organismen als sich selber steuernde, mechanische
Automaten. Später wird noch radikaler vom «Homme machine»
gesprochen. Francis Bacon (1562 bis 1621) lobt in «Praise of Knowledge»

den Ehrgeiz des Menschen, Macht und Herrschaft über
das Universum der Dinge herzustellen. In dieser gewalttätigen
Sicht der Natur, die schon nahe der modernen Machermentalität
ist, wird diese zum Selbstbedienungsladen für unsere Zwecke. Die
Natur hat kein eigenes Lebensrecht mehr, sie ist enteignet. Innere
Werte gehen verloren, auch unsere Sinnlichkeit und die Fähigkeit
zum Staunen. Wer noch von Liebe zur Natur spricht, wird als
sentimentaler Spinner betrachtet. Im 19. Jahrhundert greift das

Prinzip der technokratischen Machbarkeit auf die Gesellschaft
und die Seele des Menschen, sie werden soziologisch vermessen
und systemtheoretisch erfasst. «Der Mensch wird durch Medizin
und Psychologie oft genug so objektiviert, dass das Du
verschwunden ist, mit dem man frei hätte kommunizieren können.»

Machen - «man müsste ein neues Wort erfinden» - muss aber
nicht böse sein. Das Prinzip Machbarkeit kann auch gut und
menschenfreundlich sein, wenn es jegliche Natur respektiert, sie

nicht überfordert und ausbeutet, sondern vielmehr um ihre
Regeneration besorgt ist. Boden gilt dann bedeutend mehr als was er
kostet. Er muss gerade darum vor der Spekulation geschützt werden,

betonte Roger Moser.

Tod und Leiden müssen nach dem Prinzip Machbarkeit und dem

Regime der Vernunft verdrängt werden und mit dieser Tatsache

müssen wir uns auseinandersetzen. «Habe Muth dich deines

eigenen Verstandes zu bedienen» und «Kündige deinen Vormündern

die Gefolgschaft» proklamiert Immanuel Kant 1793 unter
anderem als Ideale der Emanzipation und der Aufklärung. Das
Ich muss mächtig werden und das ist nur möglich, wenn der Tod

verdrängt wird. Alles Schwache ist unter Kontrolle zu bringen.
Gefühle müssen unterdrückt und somit auch die Frauen in
Abhängigkeit gehalten werden. Denn das Prinzip Machbarkeit ist
ein traditionell männliches Prinzip: Tod, Gefühle, Krankheit,
Unsicherheit, Angst haben keinen Platz. Das ist auch heute noch
so und ist auch in der modernen Medizin spürbar.

Zum geistigen Milieu des Prinzips Machbarkeit gehört die radikale

Individualisierung. Es bleibt dem einzelnen anheim gestellt,

303



wie er mit seiner neuen Freiheit umgeht. Oft emanzipiert er sich
durch Abgrenzung vom andern. Das Prinzip Machbarkeit ist
immer auch ein Prinzip Konkurrenz. Schon Thomas Hobbes
(1588-1679) sagte, dass der Mensch gegenüber dem andern
Menschen ein gefrässiger Wolf sei: «Homo homini lupus». Das Prinzip

Machbarkeit selber hat es aus inneren Gründen nicht
vermocht, neue Solidaritäten zu stiften und Gegenbewegungen, wie
Blaise Pascal (1623-1662) und seine «Logique du Cœur», die
Romantik, hatten keine fundamentale Neuorientierung zur Folge.
Das Streben nach Profitmaximierung hält das System in Gang.

Humane Alternativen zur «macherischen» Sozialarbeit

Die Möglichkeiten und Grenzen des Prinzips Machbarkeit in der
sozialen Arbeit betrachtete Roger Moser ebenfalls unter drei
Aspekten, indem er anhand von Beispielen unterschiedliche
Einstellungen des Sozialarbeiters skizzierte. Sind sie geprägt von
analytischem und strategischem Wissen, werden sozialarbeiterische

Massnahmen das Ziel haben, saubere Lösungen zu finden,
den Klienten zu resozialisieren, ihn in ein Lebenssystem
einzugliedern, das funktioniert - reibungslos und leidfrei. Der
Sozialarbeiter ist jederzeit freundlich, er ist der Wissende, und seine
Tätigkeit gibt ihm das Gefühl, jemand zu sein. Gefühle einer
fundamentalen Gleichheit und einer darauf basierenden Solidarität
fehlen völlig. Diese Sozialarbeit ist bestimmt vom Gefälle des

Wissenden zum Leidenden, sie bedeutet Herrschaft über den
Klienten.

Therapeut und Klient auf gleicher Augenhöhe

Auch eine nicht-macherische Sozialarbeit geht vom Wissen um
mögliche Interventionstechniken aus. Sie ist aber darauf
bedacht, «bei jedem Klienten stark und warm wahrzunehmen, dass

er ein einmaliges Antlitz hat, dass seine Lebensgeschichte ein
unergründliches und zu respektierendes Geheimnis ist, dass sein
Leiden und seine Tragik an das unergründliche Dunkel Hiobs
rühren.» Roger Moser verwies auf Martin Buber, der im
Gespräch mit seinem Zürcher Freund, dem Psychotherapeuten
Hans Trüb, immer wieder betonte, dass nur dann die sachliche

Distanz des Therapeuten nicht herrschaftlich werde, wenn der
Therapeut dem Klienten Mal um Mal wieder unmittelbar und auf
gleicher Augenhöhe verbunden bleibe. Nur so sei die Gefahr
gebannt, dass der Klient nicht zur blossen Funktionstüchtigkeit
therapiert werde, sondern zur Liebesfähigkeit.

Leiden aushalten

Für den nach dem Prinzip der Machbarkeit handelnden Sozialarbeiter

macht das Leid nie Sinn. Er schützt sich davor, doch tut er

alles, damit es dem Klienten wieder besser geht - das ist sein
Beruf. Als Alternative sieht Roger Moser eine Sozialarbeiterin die

weiss, dass erst in der Erfahrung des Leidens und der Tragik die
helfende Dynamik kommt. Ohne sich in symbiotische Einfühlung

mit dem Klienten einzulassen, traut sie ihm zu, sein Leiden
auszuhalten, vielleicht weil sie sich dasselbe auch zumutet. Und
wenn nicht alles aufgeht, kann sie trauern. Sie macht keine
Vorwürfe, sie hält die Hoffnung offen. Durch ihre Arbeit ist sie

berührbar, aber auch liebesfähig geworden.

Der Traum einer neuen, gerechten Gesellschaft

Wo sich der Sozialarbeiter nach dem macherischen Modell im
Zuge der Individualisierung als profilierter Einzelkämpfer
betrachtet, fühlt sich die Sozialarbeiterin des nicht-macherischen
Modells getragen in der Solidarität mit andern Gruppen. Sie ist
nahe und gefühlsgenau bei ihren Klienten. Sie trifft sich
regelmässig mit ihren gleichgesinnten, politischen Freunden, die auch
die Vision einer Welt mit sich tragen, in welcher alle Menschen
Recht und Gerechtigkeit zugesprochen bekommen.

Zum Abschluss seiner Ausführungen stellte Dr. theol. Roger
Moser zwei Fragen:

- In welchem Ausmass ist das Prinzip Machbarkeit verantwortlich

für die beschädigten Menschen, die uns als Sozialarbeiterinnen

und Sozialarbeiter beschäftigen?

- Sind unsere Erfahrungen mit dem Leiden vieler Menschen
nicht ein Anfang neuer Humanität jenseits des Prinzips
Machbarkeit? Irene Hofstetter

304 Schweizer Heimwesen V/89


	St. Gallerkurs 1989 : 22. Fortbildungstagung für Sozialarbeiter und Erzieher : die unheimliche Macht der Macher

