Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 5

Artikel: St. Gallerkurs 1989 : 22. Fortbildungstagung fur Sozialarbeiter und
Erzieher : die unheimliche Macht der Macher

Autor: Hofstetter, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811123

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811123
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

St. Gallerkurs 1989: 22. Fortbildungstagung fiir Sozialarbeiter und Erzieher

Die unheimliche Macht der Macher

Mit dem diesjihrigen Thema «Machbarkeit - Moglichkeiten und
Grenzen» hat der Arbeitskreis der Erzieher und Sozialarbeiter
«St. Gallerkurs» ein Problem unserer Zeit aufgenommen, das
dringend der Erorterung bedarf. 67 Teilnehmerinnen und Teil-
nehmer waren der Einladung zur Tagung vom 8. und 9. Mérz
1989 an der Ostschweizerischen Schule fiir Sozialarbeit in
St. Gallen gefolgt.

Mit Dr. theol. Roger Moser, Dozent fiir Ethik an der Schule fiir
Sozialarbeit, Solothurn, und der Abendschule fiir Sozialarbeit,
Luzern, hatten die Veranstalter einen Hauptreferenten gewon-
nen, der nicht nur die historische Entwicklung des «Prinzips
Machbarkeit», wie er es nannte, darlegte, sondern den Bezug zur
Arbeit im Sozialbereich herstellte, und der seine Uberlegungen
mit klar verstandlichen Beispielen verdeutlichte. In Gruppenar-
beit wurde das Gehorte weiter diskutiert und mit der Tétigkeit im
eigenen Alltag verglichen. Als Kursleiter amtierte lic. iur. Leo
Naf, Schulleiter an der Ostschweiz. Heimerzicherschule Ror-
schach.

Das Prinzip Machbarkeit vor Gericht

Ein Nachdenken iiber die Grenzen der Machbarkeit lasst sich
kaum eindringlicher beginnen als mit einem Blick auf die Projek-
te der Gentechnologie. Roger Moser kam in seinen einleitenden
Worten in bewusst iiberspitzter Weise auf eine Zeitungsmeldung
vergangenen Jahres zu sprechen, wonach die Basler Chemie dar-
an sei, durch Genmanipulation Kiihe von doppelter Grosse und
Milchleistung heranzuziichten. Er nahm dies als Beispiel, um das
neuzeitliche Prinzip Machbarkeit zu erlautern. Wie gehen denn
die Basler Forscher vor? Neugierig und ausdauernd schauen sie
in unsere normalen Kiihe hinein, betrachten insbesonders deren
Erbsubstanz, experimentieren und rekombinieren, bis die neuen
Superkiihe doppelt soviel Milch und Fleisch als bisher liefern.
Mit analytischem Wissen und strategischem Wissen — Wie kon-
nen diese Erkenntnisse genutzt werden? - kommt die Wissen-
schaft zum Ziel, wobei ein Drittes Voraussetzung ist: eine ausge-
kliigelte Technik, die ihrerseits enorme Kapitalinvestitionen be-
dingt. Schon die Erfindung der Dampfmaschine durch James
Watt wurde von einem Kapitalisten finanziert, dem an der indu-
striellen Verwertung lag, stellte Roger Moser am Rande fest.
«Fortgeschrittene Wissenschaft, fortgeschrittene Technik und
kapitalistische Interessen haben sich im 16./17. Jahrhundert erst-
mals wirkméchtig zusammen verschworen — und damals hat der
enthusiastische Glaube angefangen: Vieles, und immer mehr und
fast alles sei machbar.» Diesen Glauben, nach welchem in den so-
genannten zivilisierten Lindern gedacht und gehandelt wird,
nennt Roger Moser das «Prinzip Machbarkeit». Wie absurd die-
ses Prinzip werden kann, zeigt, in Anbetracht unserer Butter- und
Fleischberge, das Beispiel der Kiithe. Ganz abgesehen von den
Auswirkungen, welche eine solche neue, kapitalintensive Pro-
duktion auf die Existenz der Kleinbauern hatte. Den Segen der
Machbarkeit kann man beispielsweise bei einem entziindeten
Blinddarm erfahren, wo es auf das eingeiibte analytische und
strategische Handeln der operierenden Arzte ankommt. Das
Prinzip Machbarkeit ist in den letzten 400 Jahren entstanden und
stark geworden, wie kam das?

Eine Befragung der Geschichte

Im Mittelalter fiihlten sich die abendldndischen Menschen noch
einigermassen geborgen in ihrem Lebenshaus, fiihrte Roger Mo-

ser weiter aus. Man vergegenwirtige sich die Bilder an der Decke
der St. Martinskirche in Zillis/GR als Inbegriff der damaligen
Vorstellungen des Alls und einer von Gott getragenen Weltein-
heit. Schon in den Kreuzziigen wurden die Grenzen des Abend-
landes iiberschritten, die Philosophen der Renaissance dachten
iiber den geschlossenen, mittelalterlichen Raum hinaus, die Ma-
lerei fand zur Perspektive, wo sich die Linien im Fluchtpunkt in
der Unendlichkeit treffen; Domherr Kopernikus stellte fest, dass
die Welt gar nicht Mittelpunkt aller Gestirne ist und Galilei
brachte das neue Weltbild auf eine mathematische Formel. So
kam allméhlich Religion als Lebensgrundlage abhanden, an ihre
Stelle trat die menschliche Vernunft. Das neue Pathos hiess
«Selbstbestimmung». Roger Moser sprach von drei Folgen dieser
Entwicklung: die Herrschaft iiber die Natur, wie sie sich René
Descartes 1637 in seinem «Discours de la Methode» vorstellte:
«pour nous rendre maitres et possesseurs de la nature», die Ver-
dringung von Leiden und Tod und die Individualisierung. Des-
cartes, der die Umwelt besser kennenlernen und erfassen wollte,
betrachtete die Natur als ein physikalisches Kontinuum und le-
bendige Organismen als sich selber steuernde, mechanische Au-
tomaten. Spéter wird noch radikaler vom « Homme machine» ge-
sprochen. Francis Bacon (1562 bis 1621) lobt in «Praise of Know-
ledge» den Ehrgeiz des Menschen, Macht und Herrschaft tiber
das Universum der Dinge herzustellen. In dieser gewalttédtigen
Sicht der Natur, die schon nahe der modernen Machermentalitét
ist, wird diese zum Selbstbedienungsladen fiir unsere Zwecke. Die
Natur hat kein eigenes Lebensrecht mehr, sie ist enteignet. Innere
Werte gehen verloren, auch unsere Sinnlichkeit und die Fahigkeit
zum Staunen. Wer noch von Liebe zur Natur spricht, wird als sen-
timentaler Spinner betrachtet. Im 19. Jahrhundert greift das
Prinzip der technokratischen Machbarkeit auf die Gesellschaft
und die Seele des Menschen, sie werden soziologisch vermessen
und systemtheoretisch erfasst. «Der Mensch wird durch Medizin
und Psychologie oft genug so objektiviert, dass das Du ver-
schwunden ist, mit dem man frei hitte kommunizieren konnen.»

Moachen - «man miisste ein neues Wort erfinden» - muss aber
nicht bose sein. Das Prinzip Machbarkeit kann auch gut und
menschenfreundlich sein, wenn es jegliche Natur respektiert, sie
nicht iiberfordert und ausbeutet, sondern vielmehr um ihre Rege-
neration besorgt ist. Boden gilt dann bedeutend mehr als was er
kostet. Er muss gerade darum vor der Spekulation geschiitzt wer-
den, betonte Roger Moser.

Tod und Leiden miissen nach dem Prinzip Machbarkeit und dem
Regime der Vernunft verdriangt werden und mit dieser Tatsache
miissen wir uns auseinandersetzen. «Habe Muth dich deines ei-
genen Verstandes zu bedienen» und «Kiindige deinen Vormiin-
dern die Gefolgschaft» proklamiert Immanuel Kant 1793 unter
anderem als Ideale der Emanzipation und der Aufklarung. Das
Ich muss méchtig werden und das ist nur moglich, wenn der Tod
verdrangt wird. Alles Schwache ist unter Kontrolle zu bringen.
Geflihle miissen unterdriickt und somit auch die Frauen in Ab-
hingigkeit gehalten werden. Denn das Prinzip Machbarkeit ist
ein traditionell mannliches Prinzip: Tod, Gefiihle, Krankheit,
Unsicherheit, Angst haben keinen Platz. Das ist auch heute noch
so und ist auch in der modernen Medizin spiirbar.

Zum geistigen Milieu des Prinzips Machbarkeit gehort die radi-
kale Individualisierung. Es bleibt dem einzelnen anheim gestellt,

303



wie er mit seiner neuen Freiheit umgeht. Oft emanzipiert er sich
durch Abgrenzung vom andern. Das Prinzip Machbarkeit ist im-
mer auch ein Prinzip Konkurrenz. Schon Thomas Hobbes
(1588-1679) sagte, dass der Mensch gegeniiber dem andern Men-
schen ein gefrassiger Wolf sei: « Homo homini lupus». Das Prin-
zip Machbarkeit selber hat es aus inneren Griinden nicht ver-
mocht, neue Solidaritaten zu stiften und Gegenbewegungen, wie
Blaise Pascal (1623-1662) und seine «Logique du Cceur», die Ro-
mantik, hatten keine fundamentale Neuorientierung zur Folge.
Das Streben nach Profitmaximierung hélt das System in Gang.

Humane Alternativen zur «macherischen» Sozialarbeit

Die Moglichkeiten und Grenzen des Prinzips Machbarkeit in der
sozialen Arbeit betrachtete Roger Moser ebenfalls unter drei
Aspekten, indem er anhand von Beispielen unterschiedliche Ein-
stellungen des Sozialarbeiters skizzierte. Sind sie geprigt von
analytischem und strategischem Wissen, werden sozialarbeiteri-
sche Massnahmen das Ziel haben, saubere Losungen zu finden,
den Klienten zu resozialisieren, ihn in ein Lebenssystem einzu-
gliedern, das funktioniert - reibungslos und leidfrei. Der Sozial-
arbeiter ist jederzeit freundlich, er ist der Wissende, und seine Ta-
tigkeit gibt ihm das Gefiihl, jemand zu sein. Gefiihle einer funda-
mentalen Gleichheit und einer darauf basierenden Solidaritit
fehlen vollig. Diese Sozialarbeit ist bestimmt vom Gefille des
Wissenden zum Leidenden, sie bedeutet Herrschaft iiber den
Klienten.

Therapeut und Klient auf gleicher Augenhohe

Auch eine nicht-macherische Sozialarbeit geht vom Wissen um
mogliche Interventionstechniken aus. Sie ist aber darauf be-
dacht, «bei jedem Klienten stark und warm wahrzunehmen, dass
er ein einmaliges Antlitz hat, dass seine Lebensgeschichte ein un-
ergriindliches und zu respektierendes Geheimnis ist, dass sein
Leiden und seine Tragik an das unergriindliche Dunkel Hiobs
rithren.» Roger Moser verwies auf Martin Buber, der im Ge-
sprach mit seinem Ziircher Freund, dem Psychotherapeuten
Hans Triib, immer wieder betonte, dass nur dann die sachliche

Distanz des Therapeuten nicht herrschaftlich werde, wenn der
Therapeut dem Klienten Mal um Mal wieder unmittelbar und auf
gleicher Augenhohe verbunden bleibe. Nur so sei die Gefahr ge-
bannt, dass der Klient nicht zur blossen Funktionstiichtigkeit
therapiert werde, sondern zur Liebesfihigkeit.

Leiden aushalten

Fir den nach dem Prinzip der Machbarkeit handelnden Sozialar-
beiter macht das Leid nie Sinn. Er schiitzt sich davor, doch tut er
alles, damit es dem Klienten wieder besser geht — das ist sein Be-
ruf. Als Alternative siecht Roger Moser eine Sozialarbeiterin die
weiss, dass erst in der Erfahrung des Leidens und der Tragik die
helfende Dynamik kommt. Ohne sich in symbiotische Einfiih-
lung mit dem Klienten einzulassen, traut sie ihm zu, sein Leiden
auszuhalten, vielleicht weil sie sich dasselbe auch zumutet. Und
wenn nicht alles aufgeht, kann sie trauern. Sie macht keine Vor-
wiirfe, sie halt die Hoffnung offen. Durch ihre Arbeit ist sie be-
rithrbar, aber auch liebesfahig geworden.

Der Traum einer neuen, gerechten Gesellschaft

Wo sich der Sozialarbeiter nach dem macherischen Modell im
Zuge der Individualisierung als profilierter Einzelkampfer be-
trachtet, fiihlt sich die Sozialarbeiterin des nicht-macherischen
Modells getragen in der Solidaritat mit andern Gruppen. Sie ist
nahe und gefiihlsgenau bei ihren Klienten. Sie trifft sich regel-
massig mit ihren gleichgesinnten, politischen Freunden, die auch
die Vision einer Welt mit sich tragen, in welcher alle Menschen
Recht und Gerechtigkeit zugesprochen bekommen.

Zum Abschluss seiner Ausfithrungen stellte Dr. theol. Roger
Moser zwei Fragen:

- In welchem Ausmass ist das Prinzip Machbarkeit verantwort-
lich fiir die beschadigten Menschen, die uns als Sozialarbeite-
rinnen und Sozialarbeiter beschéftigen?

- Sind unsere Erfahrungen mit dem Leiden vieler Menschen
nicht ein Anfang neuer Humanitét jenseits des Prinzips Mach-
barkeit? Irene Hofstetter

\eS
pal 3% e
% oo e

304

det N

on &€
Hng! (Qun

N
fanrund
e o Rel

“\%\\ .
ond® Qe 2t

\3\&&%3(\%‘

Schweizer Heimwesen V/89



	St. Gallerkurs 1989 : 22. Fortbildungstagung für Sozialarbeiter und Erzieher : die unheimliche Macht der Macher

