
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 4

Artikel: Wislikofer-Januar-Woche des VSA : nachdenken über die Gegensätze
des Lebens

Autor: Hofstetter, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811104

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wislikofer Januar-Woche des VSA

Nachdenken über die Gegensätze des Lebens

«Soweit ich's sehe, ist die Januar-Woche des VSA dieeinzige
Veranstaltung dieser Art in der Schweiz. Sie hat eine gewisse
Ähnlichkeit mit dem Einsiedler Forum im Sommer. Es ist nicht ganz
selbstverständlich, dass sich jedes Jahr Heimleute und
'zugewandte Orte' finden, die bereit sind, eine Ferienwoche dem
Unterfangen zu 'opfern', über die Gegensätze und die Widersprüche
des Lebens nachzudenken. Aus der Betrachtung geschichtlicher
Lebensgestalten kann - muss nicht - sich eine Orientierungshilfe
ergeben in einer Zeit, als deren Hauptmerkmal das Desorientiertsein

der Leute erkannt worden ist.»

So schrieb Dr. Heinz Bollinger in seinen letzten März-Notizen im
vergangenen Jahr. Die Erwartung, seinen auf Klarheit bedachten
Fragen und Kommentaren auch diesmal wieder zuhören zu können,

hat sich nicht erfüllt. Er ist seinen «Weg nach innen»
unerwartet rasch zu Ende gegangen. Sein ernsthaftes und ehrliches
Trachten nach mehr Menschlichkeit bleibt aber gerade in Wisli-
kofen spürbar und gegenwärtig. Auch seine oben zitierten Worte
zur Wislikofer Woche behalten ihre Gültigkeit, solange der Geist
der Januar-Woche lebendig ist. Dafür bietet die Persönlichkeit
der Tagungs-Gestalterin und-Leiterin, Dr. Imelda Abbt, Gewähr.

Das Leitwort der 11. Wislikofer Seminar-Woche im Januar 1989

hiess «Hiiter des Menschseins in dieser Zeit». Wegen der grossen
Zahl von Anmeldungen mussten einige Teilnehmer leider ausserhalb

des Tagungsortes, der gastlichen Probstei Wislikofen,
Bildungszentrum der röm.-kath. Landeskirche Aargau, untergebracht

werden.

Gemeinschaft spüren, sich selber ein
Stück näherkommen

Draussen hängt Nebel über den nahen Hügelkuppen und den
kahl stehenden Bäumen. Felder und Wiesen liegen brach, die Natur

ruht. Innehalten, losgelöst vom täglichen Aufgabenbereich
Massnehmen an anderem, wie ein Teilnehmer sagte, wollen auch
die im Saal der Probstei Zusammengekommenen, und schon die
in der Vorstellungsrunde geäusserten Gedanken und Erwartungen

zeigen Verbindendes: Mit Menschen Zusammensein, behütet
werden, neue Perspektiven für die Arbeit finden, geistige Nahrung

holen, sich selber be-hüten lernen

Das Datum der VSA-Seminarwoche in Wislikofen für
das nächste Jahr:

15.-19. Januar 1990

Es ist schon zur Tradition geworden, jeden Tag mit einer kurzen
Besinnung zu beginnen und zu beenden. Dass sich immer wieder

spontan Kursteilnehmerinnen und Kursteilnehmer finden, die
solche beglückende Meditationen vorbereiten und durchführen,
hat wohl auch damit zu tun, das in jedem Geben ein Empfangen
ist. Zum Gefühl des Geborgenseins im Wislikofer-Kreis tragen
auch die gemeinsam eingenommenen Mahlzeiten bei, die
Gespräche tagsüber und abends im heimeligen Keller beim Jassen,

Singen oder bei einem Schwumm im nahen Zurzach. So lässt sich
Zuversicht horten für die Rückkehr in den Alltag. Und zuhause
im stillen Kämmerlein lassen sich die Weisheiten, die einem
besonders anrührten, nochmals überdenken oder anhand der erhaltenen

Anregungen und Hinweise vertiefen.

Das Grenzenlose
und die Begrenztheit erleben

Bei der Suche nach dem «Ursprünglichen» im Menschen, das es

zu hüten gilt, sprach Imelda Abbt vom Leben und Denken des

Tiefenpsychologen Carl Gustav Jung, der sein Menschsein rastlos

und unermüdlich zu verwirklichen suchte. Von all dem, was in
neuen Bewegungen auf uns zukommt, ist vieles auch schon bei

Jung, dem Entdecker des Unbewussten, vorhanden. Doch ist die

Bereitschaft, neben der sichtbaren Welt auch das Unsichtbare,
das Hintergründige, zu akzeptieren, grösser geworden? Jungs
Interesse galt dem Inneren, und deshalb ist sein Beitrag, so Imelda
Abbt, von grosser Bedeutung für die heutige Zeit. Er sah sich
selbst nicht als Wissender oder als Weiser, er wollte keine Lehre
und keine allgemeinen Theorien verbreiten. Dass er um die
Vorgänge des Hintergrundes wusste und dass er, wie er es nannte, den
«Strom des Lebens wahrnahm», erklärt er in seinem Altersrückblick

damit, dass bei ihm die «Zwischenwände» durchsichtig seien.

«Das ist meine Eigentümlichkeit. Bei andern sind sie oft so
dicht, dass sie nichts dahinter sehen und darum meinen, es sei
auch gar nichts da.» In der Fülle der Bilder, die in Träumen und
Imaginationen von Kind an in ihm aufstiegen, fühlte er sich sehr
einsam. Die Geheimnisse, die er ahnte und nicht alle orten konnte,

bedrängten ihn. Jung wurde lange nicht ernst genommen in
der Wissenschaft, berichtete Imelda Abbt. Man wollte die andere
Realität nicht wahrhaben, konnte seine Visionen nicht nachvollziehen.

Er aber, so sieht er es selber, musste weitereilen. Er hatte
oft keine Geduld mit den Menschen und doch brauchte er sie.

«Ich bin ein Bündel von Gegensätzen.» Das Aushalten dieser

Spannung gehört zum Weg der Selbstfindung, der Individuation.
(Siehe auch «Vom Sinn der Biographie», Imelda Abbt, Fachblatt
XII/88.)

Sich selber für das zu erkennen, was man von Natur aus ist - und
nicht, was man sein möchte - und auf das Unendliche bezogen
sein, das ist wohl das zentrale Anliegen von Jung. Wenn der
Mensch spürt, dass er in diesem Leben schon an das Grenzenlose
angeschlossen ist, ändern sich seine Wünsche und Einstellungen.
Die Auseinandersetzung mit dem eigenen «Staat» berührt immer
auch die Beziehung zum andern, zur Gesellschaft, und sie weitet
sich aus auf die Zukunft. Der Auftrag zur Selbstfindung ergeht
an uns alle, und niemand kann uns das abnehmen. Die
Verantwortung zum Menschsein liegt bei uns selber, aber wir müssen
auch dem andern diese Möglichkeit zugestehen. Der Individua-
tionsprozess oder die Selbstverwirklichung im Jungschen Sinne
fängt mit dem Erkennen unserer dunklen Seiten - Jung spricht
vom «Schatten» - an. Das Durchschauen und Bewusstmachen
des Gegengeschlechtlichen - die «Anima» beim Mann, der «Animus»

bei der Frau - ist ein weiterer Schritt auf diesem Reifungsweg.

Die Krönung der Gesamtentfaltung und des Menschseins ist
die Erfahrung des Numinosen, eines religiösen Seins - ein
Geheimnis, an welchem nur «unvorsichtige Toren rütteln».

121



Zu Beginn der Woche: Eine gemeinsame Besinnung von Mutter und Sohn.

Die Selbstbesinnung des einzelnen, seine Rückkehr zum Grund
des Seins und zum eigenen Wesen durch Individuation ist eine

Notwendigkeit und Anfang zur Heilung der Blindheit, welche die

gegenwärtige Stunde regiert. Sie dauert bis zum Lebensende und
kann auch sehr schmerzlich sein. Jung machte die Erfahrung an
sich selbst, und er schreibt darüber in seinen Alterserinnerungen :

«Indem ich mich einzigartig weiss in meiner persönlichen
Kombination, das heisst letztlich begrenzt, habe ich die Möglichkeit,
auch des Grenzenlosen bewusst zu werden. Aber nur dann. In
einer Epoche, die ausschliesslich aufErweiterung des Lebensraumes

sowie Vermehrung des rationalen Wissens à tout prix gerichtet

ist, ist es höchste Forderung, sich seiner Einzigartigkeit und
Begrenzung bewusst zu sein.»

Liebe Bettine von Arnim,

Du hast es selbst vorausgesagt, dass erst die Menschen des nächsten

Jahrhunderts sich umfassend mit Deinen Gedanken und
Taten auseinandersetzen, sie durchfühlen würden, und wir Wisliko-
fer Seminarbesucher versuchen nun, Dich und das, was Dich
bewegte, zu verstehen. Wir haben es gut. Wir müssen uns fürs erste

nicht in Bücher und Schriften vertiefen. Wir haben unsere Imelda
Abbt, die mit Dir und Deiner Welt, mit Deinen Freunden und

Zeitgenossen, vertraut ist und die das Wesentliche an uns weitergibt.

Was war denn das für eine Zeit, in welche Du, Elisabeth (Bettina)
Catherina Brentano, am 4. April 1785 in Frankfurt geboren
wurdest? Die Epoche wird Romantik genannt, und schon damals stritt
man sich darum, was dieser Begriff bedeute. Feststeht, dass nicht
einfach nostalgisches Zurückdenken gemeint ist. Romantik ist
ein Zeitgefühl, eine Stimmung. Friedrich Schlegel deutete es

verschiedentlich als etwas Ganzheitliches, diesseits und jenseits
Verbindendes, und Dein Bruder Clemens Brentano lässt in seinem

Roman «Godwi» darüber diskutieren und sagen: Alles, was
zwischen unserm Auge und einem entfernten zu Sehenden als Mittler
steht, uns den entfernten Gegenstand nähert, ihm aber zugleich
etwas von dem Seinigen mitgibt, ist romantisch.» Das ist aber

auch nicht so leicht zu verstehen. Der Philosoph und Theologe

Friedrich Ernst Schleiermacher, Dir und Karoline von Günderro-
de in Freundschaft verbunden, predigte ein innerliches, religiöses
Gefühl und wehrte sich gegen alles nur rationale und zweckbetonte

Denken. Die Romantik mit ihrem starken Zugang zum
Gefühl ist ja eine Antwort auf die Aufklärung, darf man nicht
vergessen. Auch wir Heutigen suchen, wie Euer Novalis es sagte,
«überall das Unbedingte und finden immer nur Dinge». Auch
uns bleibt die Sehnsucht, das Unerfüllte im Leben. Wir wissen
auch, dass das Leben der Anfang des Todes ist, aber unser
Zugang zum Tod, unsere Perspektiven, sind andere.

Da muss ich nun - der Name Schleiermacher hat mich daran erinnert

- etwas einfügen, weil es mit unserem Wislikofer Thema zu
tun hat. Bei einem Gespräch über diesen Mann sagte die Günder-
rode zu Dir: «Und wenn er (Schleiermacher) auch nur das einzige
Wort gesagt hätte: der Mensch solle alles Innerliche ans Tageslicht

fördern, was ihm im Geist innewohne, damit er sich selber
kennenlerne, so wär' Schleiermacher ewig göttlich und der erste

grösste Geist».

«Deine Sprache rührt uns ans Herz»

Dass Begeisterung fürs Leben, sich eins fühlen mit der Natur und
das Verlangen nach Berührung mit der unendlichen Welt dem
Geist der Romantik entspricht, das spürt man, wenn man sich in
Deine Werke vertieft, liebe Bettina. Da ist fürs erste einmal Deine
Sprache, sie ist so unmittelbar frisch und lebendig geblieben und
rührt uns ans Herz. Es fällt mir auch nichts Vergleichbares ein, sie

ist so ureigenständig und unverwechselbar. Dein ungestümer
Geist, Deine frei schweifende Fantasie und Dein unbeirrbarer
Wille, Dir selber treu zu bleiben und auf Deine innere Stimme zu
hören, beeindrucken uns zutiefst. Schon im vergangenen Jahr
hatten wir Deine Stimme vernommen: «Ich weiss, was ich
bedarf Ich bedarf, dass ich meine Freiheit behalte. Zu was? - dazu,
dass ich das ausrichte und vollende, was eine innere Stimme mir
aufgibt zu tun!»

Du hattest gewissermassen drei Leben, erzählte uns Imelda Abbt.
Die Zeit bis 1811, als Freundschaften für Dich wichtig waren, mit
Karoline von Günderrode, mit Deinem geliebten Bruder
Clemens, mit Goethe. Dann kam die Heirat mit Achim von Arnim,

228 Schweizer Heimwesen IV/89



«Erkenne Dich selbst»
Gestaltung und Spiel mit selbstgeformten Handpuppen

Seminar für Erzieherinnen, Betreuerinnen und alle Interessierten, 30./31. Mai 1989
im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, 15./16. November 1989.

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Maya Hässig

Die von uns gestalteten menschlichen, tierischen oder märchenhaften Gestalten verkörpern einen
verinnerlichten, unbewussten Selbstanteil. Sie fordern uns auf, sie in die Hand zu nehmen. Im Spiel wird die
Figur gewordene Kraft und Dynamik verdichtet und durchgearbeitet.

Beginn: Dienstag, 30. Mai 1989, 09.00 Uhr; Ende Mittwoch, 31. Mai 1989, 17.00 Uhr,
resp. Mittwoch, 15. November 1989, 09.00 Uhr; Ende Donnerstag, 16. November
1989, 17.00 Uhr.

Aus dem Programm: - Gestaltung und Ausarbeitung von eigenen Puppen (Maya Hässig)

- Begegnung und Auseinandersetzung mit diesen Puppen im Spiel

- Verarbeitung der Erfahrungen

- Reflexionen zum «Innen und Aussen» des Menschen (Imelda Abbt)

Maya Hässig ist dipl. Bewegungstherapeutin sowie Ausdruckstherapeutin. Sie studiert am C. G. Jung-Institut
analytische Psychologie, führt eine psychologische Praxis und hat daneben in ihrer Arbeit mit Jugendlichen
und Erwachsenen in verschiedenen psychiatrischen Kliniken praktische Erfahrungen gesammelt. Zudem
arbeitete sie im therapeutisch-pädagogischen Bereich mit Jugendlichen und jungen Erwachsenen
(Gassenarbeit) sowie in der Aids-Hilfe.

Die Teilnehmerzahl ist begrenzt; die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berücksichtigt.

Kurskosten: Fr. 140-
12 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persönlicher

Mitgliedschaft
9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr. 50 - pro Tag separat

Anmeldung: bis 20. Februar resp. 20. Oktober 1989 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spätestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung (Seminar für Betreuerinnen, Handpuppe 89)

Name, Vorname

Privat-Adresse, Telefon

PLZ, Ort

Name und Adresses des Heim

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persönliche Mitgliedschaft des Heims

Unterkunft erwünscht

30./31. Mai 89

Zutreffendes bitte ankreuzen

15./16. November 1989

229



Pausengespräche: Nicht nur zuhören, sondern selber weiterdiskutieren.

dem Freund Deines Bruders Clemens. Zwanzig Jahre Ehe,
vorwiegend in Berlin,Geburt, Pflege und Erziehung von sieben
Kindern. 1831 starb Dein Mann; Wilhelm Grimm - Du warst mit
allen drei Brüdern Grimm bekannt - wurde zum Nachlassverwaiter
bestimmt. Du hast Deine Kinder strikte nach Deinen Grundsätzen

und Regeln erzogen. Sie sollten ihre Anlagen und ihre Fantasie

frei entwickeln können.

Wie war Deine Frankfurter Familie überrascht, um nicht zu
sagen, entsetzt, als Du nach Achims Tod nicht nur eine erste Ausgabe

seiner Werke herausgabst, sondern selbst schriftstellerisch tätig

wurdest. Mit Deinen Briefromanen hast Du eine literarische
Form gefunden, in welche Du Deine eigene Person, Dein Leben
und Deine Dir wichtigen Freundschaften einbringen konntest,
auch wenn die einzelnen Briefe in der erinnernden Verarbeitung
nicht die originalen sind und nicht alles Wirklichkeit ist, was darin

erzählt wird. Nach «Goethes Briefwechsel mit einem Kinde»
erschien 1840 Dein ursprünglichstes Werk, «Die Günderrode»,
das Du den Berliner Studenten gewidmet hast, die der verbotenen
Burschenschaften wegen stark unter Druck standen.

Den Mut zu haben und Dein eigenes Selbst anzunehmen, zu
entwickeln und auch danach zu handeln, mit andern Worten, in
wahrem Sinne Menschsein üben, das war Deine Stärke. Dass
Dein Tun oft gegen die Regeln Deines Standes verstiess, kümmerte

Dich nicht. «Niemand kannte mich», schreibst Du, «aber ich
war mir meiner deutlich bewusst.» Aus dem gleichen Urgrund
heraus wurdest Du auch politisch aktiv. Mit Deinem utopischen
Roman mit dem Titel, der zugleich Widmung ist, «Dies Buch
gehört dem König», wolltest Du Friedrich Wilhelm IV. zu einem

Volkskönigtum animieren. Das geplante «Armenbuch» hätte auf
soziale Mißstände aufmerksam machen sollen. 1852 erschien als

letztes Werk der zweite Band der Königsbücher, «Gespräche mit
Dämonen». Im gleichen Jahr begannen die Brüder Grimm mit
der Herausgabe des «Deutschen Wörterbuches».

Noch viel wäre erzählenswert aus Deinem Leben, das am 20.
Januar 1859 zu Endeging. Sie hatte Humor, weilsie Distanz hatte»,
sagte Freund Schleiermacher in seinem Nachruf.

Liebe Bettine, wir werden versuchen, Dich in Deinen Büchern
wiederzufinden.

Auch in der Kunst geht es ums Bewahren
des Ureigentlichen

Das diesjährige Thema habe ihn beinahe «ins Schleudern»
gebracht, meinte derLuzerner Maler Rainer Kunz, der jeweils Mitte
der Woche nach Wislikofen kommt. Dann sei er auf das Wort
«das Ureigentliche» gestossen, und das war ihm vertraut und
selbstverständlich: Kunst, gemeint ist ernst zu nehmende Kunst,
macht nichts anderes als das. Kunst hat auch mit Verantwortung
zu tun und damit ist eine weitere Verbindung mit dem Thema
«Hüter des Menschseins» gegeben. «Kunst istfür Menschen
geschaffen», sagte Rainer Kunz, und der Künstler hat eine
Verantwortung gegenüber den Mitmenschen. Kunst kann die Welt zwar
nicht verändern, aber als Teil unserer Kultur ist sie von Bedeutung.

Was ist Kunst? Wenn einer glaubt, darauf eine einschlägige Antwort

geben zu können, dann ist ihm mit Vorsicht zu begegnen»,
meinte Rainer Kunz. Wie immer bestrebt, nach gründlichem
Einkreisen des Themas, aus der Fülle seines Wissens und seiner
Erfahrung das Wesentliche für die Seminarteilnehmer auszuwählen,

fand er einen Text, der als Antwort auf die Frage, was Kunst
sei, gelten kann. Unter dem Titel «Werte und Maßstäbe in der
modernen Kunst» hat der Basler Museumsmann, Kunsthistoriker

und Pädagoge, Georg Schmidt, derart fundiert und präzis zur
Sache gesprochen, dass Rainer Kunz den Zuhörern keines seiner
Worte vorenthalten wollte (aus Georg Schmidts «Umgang mit
Kunst»). Daraus nur soviel, wobei anzumerken ist, dass dies 1959

gesagt wurde: «Die Kunst jeder Zeit ist nur aus sich selber heraus
bewertbar Von einem Apfelbaum darf man keine Zwetschgen

verlangen. Der modernen Kunst gegenüber tut man das aber
ständig, indem man in ihr Werte sucht (und vermisst!), die nicht
die ihren sind.» Denn, so heisst es an anderer Stelle, Kunst
antwortet auf die geistigen Probleme ihrer Zeit: «In naher Zukunft
schon scheint das Schicksal des Geistigen wie des Menschlichen
davon abzuhängen, ob wir imstande sein werden, technisch
Mögliches nicht zu tun, sofern es geistige und menschliche Werte

bedroht. Nur dann können Kunst und Technik, die heute einander
so tief Entfremdeten, einmal wieder ins Einvernehmen gelangen.»

Dieses Jahr hatte Rainer Kunz zwei positiv denkende Künstler-
persönlichkeiten ausgewählt, die er in Filmportraits, mit
Reproduktionen und im Gespräch den Kursteilnehmern näherbringen
wollte : Juan Miro und Marc Chagall. Zwei grundverschiedene
Temperamente, die sich beide eine besondere Art von Naivität in
ursprünglichem, kindlichen Sinne bewahrt haben.

Juan Miro - er setzte die Welt seiner
Träume in Kunst um

1893 in Barcelona geboren, tief verwurzelt in der katalanischen
Landschaft und in Palma, wo seine Mutter herstammte, lebte er
in den zwanziger und dreissiger Jahren in Paris, ab 1956 auf Palma

de Mallorca im Atelier, das ihm sein Freund, der Architekt Jo-

sep Lluis Sert gebaut hatte. Ein Atelier wie ein Garten, in
welchem statt Blumen Bilder wuchsen, wie Rainer Kunz voll Bewunderung

sagte. Am Weihnachtstag 1983 ist Juan Miro gestorben.

230 Schweizer Heimwesen IV/89



«Wir Katalanen glauben, dass man die Füssefest aufder Erde
haben muss, um sich in die Lüfte schwingen zu können. Die Tatsache,

dass ich manchmal wieder zur Erde heruntersteige, erlaubt
mir, mich um so höher wieder aufzuschwingen.» Mirö spricht
auch oft von seinen Tagträumen, während der Arbeit. Und wenn
man die mit spöttisch-zärtlicher Genauigkeit gemalten Wesen
und Zeichen, die frei und leicht über die Farbflächen schweben,
ansieht, begreift man, dass diese Bilder aus tiefem, innerem Erleben

auftauchen. Eindrücklich waren die Passagen des Films von
Robin Lough (Dumont, 1986), in welchen der Künstler über sein
Schaffen spricht und man ihm dabei in sein ausdrucksvolles
Gesicht oder auf seine arbeitenden Flände - er trug die Farbe oft mit
den Fingern auf - schauen konnte. Die Freiheit des fliegenden
Vogels muss ihn fasziniert haben, das Motiv ist immer wieder
gegenwärtig, wenn auch nicht immer augenfällig. Von seinem ganz-
heitlich verstandenen Menschsein her setzte sich Mirö auch mit
Macht und Unterdrückung, mit Politik, auseinander. Schon früh
erschienen in seinen Bildern Figurationen des Bösen in den Jahren

des Bürgerkrieges in Spanien und während des Zweiten
Weltkrieges. Mit seinen fantastischen und monströsen Figuren,
Kostümen und Bühnenbildern für das berühmte katalanische
Theaterensemble «La Claca» gab er seiner Opposition gegen Franco
Ausdruck.

Marc Chagall - derfröhlichste Jude
in der Kunst

So nannte Rainer Kunz den 1887 im russischen Witebsk geborenen,

1985 in Saint-Paul-de-Vence in Frankreich gestorbenen Maler,

den man nicht näher vorstellen muss. Der gezeigte Film (Kim
Evans, Dumont) basierte weitgehend auf Chagalls Autobiographie

«Mein Leben» und versuchte mit dokumentarischen
Einblendungen einen Bezug zu aktuellem Geschehen, vor allem vor
und während der Kriegsjahre, herzustellen.

«Meine Bilder sind keine Literatur. Sie sind gemalte Ordnungen
von inneren Bildern, die mich besitzen», sagte Chagall, und ein
andermal: «Auf meinen Bildern ist kein Zentimeter frei von
Sehnsucht nach meiner Heimat». Damit ist schon viel ausgesagt
über diesen gegenständlichen Maler, der seine eigene Wirklichkeit

dichterisch verwandelt und in heiterer Erzählfreude auf die
Leinwand bannt. Wo bei Mirö von Träumen als Urgrund die Rede

ist, sind es bei Chagall alte Legenden, wie sie auch in den
Geschichten der ostjüdischen Chassidim verborgen sind. Eine
herausragende Altersleistung stellen die Glasfenster dar. Die fünf
Fenster im Chor des Fraumünsters in Zürich - «Jesus», «Jakob»,
«DasHimmlische Jerusalem», «Die Propheten», «Das Gesetz» -
seien als Beispiel genannt; sie wurden im September 1970 eingeweiht.

Um die Wahrheit ringen

Zum Abschluss des Tages kam Rainer Kunz nochmals auf den
komplexen Begriff von Qualität in der Kunst zurück. Wiederum
tat er es mit der Rede eines Mannes, dem die berufliche Beschäftigung

mit Kunst Lust und Freude ist: Werner Schmalenbach,
Direktor des 1986 eröffneten Düsseldorfer Museums der
Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen, die er seit 1962 aufbaut und
betreut. Schmalenbach sagt es ganz klar und deutlich: objektive
Kriterien für die Beurteilung von Kunst gibt es nicht und kann es

nicht geben. Und doch will Kunst bewertet werden, und weil
Urteilen zum Menschen gehört, tun wir das ständig, auch wenn wir
uns nicht laut darüber äussern. Woran messen wir Kunst? «Wir
messen Kunst an Kunst. Auch dann, wenn wir im konkreten Fall
keinen Vergleich anstellen, vergleichen wir sozusagen mit allem,
was wir je gesehen haben.»

Der «Maler» am Schlussabend: Fröhliche Kunst in den Gesichtern.

(Bilder ih.)

Man muss sich mit Kunst auseinandersetzen, sagte auch Rainer
Kunz, genau wie mit Musik, Mathematik oder andern Bereichen,
wenn man ein wenig Sicherheit bekommen will. Nichts kann das

Brauchen der eigenen Augen ersetzen, und es braucht Geduld auf
dem Weg zur Kunst. Es ist auch nicht alles Qualität, was einem

gefällt, Kunst kann auch sperrig und widerborstig sein. Wer
Zugang zu Kunst sucht, soll regelmässig Ausstellungen besuchen
oder Museen und dort über längere Zeit immer wieder seine Lie-
blingsbilder anschauen, in diesen «herumspazieren», bis er sich
darin wohl fühlt und sie ihm vertraut sind. Auch der Künstler
setzt sich ständig intensiv mit der Qualität seines Schaffens
auseinander. In der lebhaften Diskussion über die mitgebrachten Bilder

von Rainer Kunz kam dies deutlich zur Sprache. Auch vom
Schauen war nochmals die Rede, als Rainer Kunz erzählte, wie er
an einem Sommerferientag Stunde um Stunde am Fluss sass, in
die Landschaft hinausschaute und die Veränderungen in der Natur

beobachtete. Einen Maler als Menschen zu kennen, zu sehen,
wie er lebt und handelt, kann den Zugang zu seinen Bildern ebenfalls

öffnen.

Die Notwendigkeit der geistigen Auseinandersetzung und das

Wissen um das Risiko gehören zu unserem Leben, oder wie
Schmalenbach es formulierte: «Es ist menschenwichtig, um die
Wahrheit zu ringen, auch dann, wenn man weiss, dass man nie in
ihren Besitz gelangt.»

Karl Jaspers -
«Such'Dein Bild innerhalb des Ganzen»

Der aus Norddeutschland stammende Karl Jaspers kam über den

Weg der Medizin und der Psychiatrie zur Philosophie, hatte dieses

Ziel jedoch von Anbeginn vor Augen. Schon als Kind wurde
bei ihm eine unheilbare Krankheit festgestellt, die nach Ansicht
der Ärzte einen frühen Tod bringen würde. Doch Jaspers teilte

231



mit eiserner Disziplin seine Kräfte ein, hielt sich an die auferlegte
Lebensordnung, die ihn zwar oft einsam, aber nie verbittert
machte. Er starb im Alter von 86 Jahren, im Februar 1969, in Basel,

wo er seit 1948 mit seiner Frau Gertrud gelebt hatte.

Karl Jaspers ist ein Existenz-Denker, und Imelda Abbt unternahm

es zuerst, diesen Begriff zu erläutern. Es gab schon immer
Denker, die dem Reflektieren das Leben und Fühlen, die Praxis,
voranstellten. Das Wort existieren hat seit Sören Kierkegaard
(1812-1855) eine neue Bedeutung angenommen. Der dänische

Philosoph und Theologe protestierte mit seinem Denken gegen
die Verabsolutierung des Wissens: Der Mensch ist nicht nur
Vernunftwesen und Teil eines Systems. Der Mensch muss selber
entscheiden, sagt er in seiner Schrift «Entweder - Oder», ihm wurde
von Gott die «verantwortlicheFreiheit» geschenkt. Im deutschen

Sprachraum war es Friedrich Nietzsche, der auf seiner
leidenschaftlichen Suche nach Wahrheit an den einzelnen appellierte,
die verbindlichen Werte des Bürgertums, der Wissenschaft und
des Christentums zu verneinen und sich eine neue Wertskala zu
schaffen, um zum wahren Menschsein zu gelangen. In unserer
heutigen, nach-existentiellen Phase haben wir diese Wertvernei-

nung und auch die Macht als Grundanlage, sagte Imelda Abbt.
Von Martin Heidegger, für den das menschliche Dasein ein
«Sein-zum-Tode» ist, stammt das Wort «Hüter des Menschseins»:

Es ist das, was wir nicht in den Griff bekommen, was wir
hüten und weitergeben müssen.

Karl Jaspers hat das Existenzdenken populär gemacht, so dass

man anfing, es zu verstehen. Er wollte erhellen, was Existenz
heisst. «Jeder muss in seiner Besonderheit sich bewähren, aber
niemand braucht zu verzichten auf das umgreifende Bewusst-
sein». Wenn wir uns aufschliessen für die Weite des Umgreifenden,

kommen wir dem Menschsein näher. Die Not ist oft so gross,
weil wir so lange nicht zu uns finden. Der Mensch ist grundsätzlich

mehr, als er von sich wissen kann. Und es ist eine Urweisheit,
dass man sich darüber klar werden muss, was man weiss, wie man
weiss und was man nicht weiss. Wenn heute von Verwahrlosung
gesprochen wird, so hat das damit zu tun, dass die Zugänge zum
Geistigen zu eng geworden sind, sagte Imelda Abbt. Bei all den

neuen Bewegungen, die heute im Raum stehen, muss man zuerst
feststellen, was man davon wissen kann und was nicht. Mit
andern Worten, der Mensch soll denken lernen, wie und in welchen
Grenzen etwas gelten kann oder nicht.

In seiner «Philosophischen Autobiographie» (Fischer 803) blickt
Karl Jaspers als alter Mann auf seine geistige Entwicklung und er
stellt fest, dass «die Grundverfassung der Jugend sich im Laufe
des Lebens geklärt, im Stoff des Weltwissens bereichert, aber
dass es niemals Wandlungen der Überzeugung gegeben hat». Er
lebte aus dem Erbe des Elternhauses : der Vater habe ihn im Geiste

der Vernunft, der Verlässlichkeit und der Treue erzogen, und
Imelda Abbt fügte bei: Wenn der Mensch im umfassenden Glauben

lebt, trägt das durch das ganze Leben.

Grenzsituationen

Ein zentraler Gedanke Jaspers war: «Das Wesen des Menschen

wird sich erst bewusst in den Grenzsituationen.» Grenzsituationen

sind solche, die der Mensch nicht wählen oder ausschliessen

kann. Die Grenzen der menschlichen Möglichkeiten zu erkennen
und sie nicht zu verschleiern, führt weiter auf dem Weg zum
Menschsein. Die Frage der Kommunikation zwischen Mensch
und Mensch im Sinne eines umfassenden Sichverstehens beschäftigte

Jaspers sein Leben lang in hohem Mass. Er nennt eine solche

Gemeinschaft zwischen zwei Existenzen, wo die Freiheit, aber

auch der Widerstand des andern Voraussetzung sind, den
«liebenden Kampf». Kommunikation in diesem Geiste fand
zwischen ihm und seiner Frau Gertrud - sie war Jüdin - statt. Das ge¬

meinsame philosophische Leben war «der einzige Punkt, dem
wir vertrauen.» Gleichzeitig war diese Ehe aber auch eine
unerschöpfliche Quelle von Mut, Kraft und Heiterkeit. Während der
schlimmen Jahre des Nationalsozialismus wäre er verkümmert
ohne die gemeinsame, geistige Auseinandersetzung und Arbeit.

Für Jaspers hatte der Ort Universität eine besondere Bedeutung,
und wenn seine Anschauungen und Ansprüche mit der Realität
übereinstimmen und sie auch allgemein für Schulen gelten würden,

wäre das eine grosse Hoffnung, betonte Imelda Abbt. Denn
an einer Universität zu arbeiten, hiess für ihn, den Sinn für das
Wahre in der Wissenschaft zu erwerben, frei jeder Dogmatik, in
aller Gedankenfreiheit.

Und nochmals Karl Jaspers selbst:

«Der einzelne muss wissen, wo er steht. Sein eigenes Wesen und
der Gang der Dinge hängt davon ab, dass er es belangreich findet,
was er, auch in seinen winzigsten Entscheidungen, tut.»

Der Mensch trägt die Verantwortung,
aber er ist nicht allein

Am letzten Seminartag, der immer auch ein bewusstes Auskosten
der in Wislikon gefundenen Verbundenheit in der Gemeinschaft
ist, bringt Pfarrer Hansruedi Pfister aus Erlinsbach das Thema
der Woche jeweils mit der biblischen Tradition in Verbindung und
versucht, eine Brücke zu schlagen zum Leben und der Arbeit der
Kursteilnehmer. Er wählte dafür drei Texte aus dem Neuen Testament,

die vom Jünger Simon Petrus erzählen.

Mt. 14, 22-33 «Der Seewandel des Petrus», war ihm Anlass zur
Aufforderung, im Klienten oder Heiminsassen doch auch das

Gute, Gesunde und Liebenswerte zu sehen und nicht in Verzweiflung

zu versinken, weil das Ausmass von Verwahrlosung, Kriminalität

oder der Abbau der Kräfte im Alter fast unerträglich
scheint. Dem «Petrusbekenntnis» (Mt. 16, 13-20) stellte er die
Botschaft von Martin Luther King, vom Zusammenleben von
Schwarz und Weiss, gegenüber. «Hüter des Menschseins in der je
eigenen Zeit können nur Männer und Frauen sein, die es wagen,
der inneren Stimme auch eine äussere Stimme zu verschaffen;
Menschen, die ihre Visionen, Hoffnungen, Ideen aussprechen,
auch auf die Gefahr hin, lächerlich gemacht zu werden, blossge-
stellt und/oder als weltfremde Idealisten mit mangelnder
Sachkompetenz abgetan zu werden», sagte Pfarrer Hansruedi Pfister,
und mit der Lesung der «Rückweisung des Petrus» (Mt. 16,

21-23) erinnerte er eindringlich daran, dass wahres Menschsein
immer auch das Leiden einschliesst.

«Alles Urleid will Eingang in Deine begeisterte Freude» hiess es

in einer der Erzählungen der Chassidim, über deren Glaubensbewegung

Imelda Abbt zuvor berichtet hatte. Begeisterung ist etwas

vom grössten im Chassidismus und gehört ebenso zu seiner

Grundlage, wie das Miteinander, die Gemeinschaft und die Freude.

In diesem Sinne war der Chassidismus (Chassidim die

Frommen) eine Reform innerhalb des Judentums. Er wollte nicht
nur gepredigte Lehre sein, sondern den Menschen lebendige
Nähe vermitteln und die Vollendung im Jetzt angehen, nicht erst
in der Zukunft. «Gott ist da in meinem Haus.» Martin Buber hat
sich eingehend mit dem Chassidismus befasst und die Geschichten

des Rabbi Baalschem Tow und andere aufgeschrieben.

«Alles Leben gleicht der Reise eines Wandrers in der Nacht...»

Mit dem Beresinalied ging die Wislikofer Januarwoche 1989 zu
Ende, die Eindrücke werden bleiben.

Irene Hofstetter

232 Schweizer Heimwesen IV/89


	Wislikofer-Januar-Woche des VSA : nachdenken über die Gegensätze des Lebens

