Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 4

Artikel: Wislikofer-Januar-Woche des VSA : nachdenken Uber die Gegensatze
des Lebens

Autor: Hofstetter, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811104

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811104
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wislikofer Januar-Woche des VSA

Nachdenken tiber die Gegensitze des Lebens

«Soweit ich’s sehe, ist die Januar-Woche des VSA die einzige Ver-
anstaltung dieser Art in der Schweiz. Sie hat eine gewisse Ahn-
lichkeit mit dem Einsiedler Forum im Sommer. Es ist nicht ganz
selbstverstindlich, dass sich jedes Jahr Heimleute und ‘zuge-
wandte Orte’ finden, die bereit sind, eine Ferienwoche dem Un-
terfangen zu ‘opfern’, iiber die Gegensiitze und die Widerspriiche
des Lebens nachzudenken. Aus der Betrachtung geschichtlicher
Lebensgestalten kann — muss nicht - sich eine Orientierungshilfe
ergeben in einer Zeit, als deren Hauptmerkmal das Desorientiert-
sein der Leute erkannt worden ist.»

So schrieb Dr. Heinz Bollinger in seinen letzten Marz-Notizen im
vergangenen Jahr. Die Erwartung, seinen auf Klarheit bedachten
Fragen und Kommentaren auch diesmal wieder zuhéren zu kon-
nen, hat sich nicht erfiillt. Er ist seinen «Weg nach innen» uner-
wartet rasch zu Ende gegangen. Sein ernsthaftes und ehrliches
Trachten nach mehr Menschlichkeit bleibt aber gerade in Wisli-
kofen spiirbar und gegenwértig. Auch seine oben zitierten Worte
zur Wislikofer Woche behalten ihre Giiltigkeit, solange der Geist
der Januar-Woche lebendig ist. Dafiir bietet die Personlichkeit
der Tagungs-Gestalterin und -Leiterin, Dr. Imelda Abbt, Gewéhr.

Das Leitwort der 11. Wislikofer Seminar-Woche im Januar 1989
hiess «Hiiter des Menschseins in dieser Zeit». Wegen der grossen
Zahl von Anmeldungen mussten einige Teilnehmer leider ausser-
halb des Tagungsortes, der gastlichen Probstei Wislikofen, Bil-
dungszentrum der rom.-kath. Landeskirche Aargau, unterge-
bracht werden.

Gemeinschaft spiiren, sich selber ein
Stiick néiherkommen

Draussen hdangt Nebel iiber den nahen Hiigelkuppen und den
kahl stehenden Baumen. Felder und Wiesen liegen brach, die Na-
tur ruht. Innehalten, losgelost vom tédglichen Aufgabenbereich
Massnehmen an anderem, wie ein Teilnehmer sagte, wollen auch
die im Saal der Probstei Zusammengekommenen, und schon die
in der Vorstellungsrunde gedusserten Gedanken und Erwartun-
gen zeigen Verbindendes: Mit Menschen zusammensein, behiitet
werden, neue Perspektiven fiir die Arbeit finden, geistige Nah-
rung holen, sich selber be-hiiten lernen . . .

Das Datum der VSA-Seminarwoche in Wislikofen fiir
das néchste Jahr:

15.-19. Januar 1990

Es ist schon zur Tradition geworden, jeden Tag mit einer kurzen
Besinnung zu beginnen und zu beenden. Dass sich immer wieder
spontan Kursteilnehmerinnen und Kursteilnehmer finden, die
solche begliickende Meditationen vorbereiten und durchfiihren,
hat wohl auch damit zu tun, das in jedem Geben ein Empfangen
ist. Zum Gefiihl des Geborgenseins im Wislikofer-Kreis tragen
auch die gemeinsam eingenommenen Mabhlzeiten bei, die Ge-
spriiche tagsiiber und abends im heimeligen Keller beim Jassen,

Singen oder bei einem Schwumm im nahen Zurzach. So lasst sich
Zuversicht horten fiir die Riickkehr in den Alltag. Und zuhause
im stillen Kémmerlein lassen sich die Weisheiten, die einem be-
sonders anriihrten, nochmals tiberdenken oder anhand der erhal-
tenen Anregungen und Hinweise vertiefen.

Das Grenzenlose
und die Begrenztheit erleben

Bei der Suche nach dem « Urspriinglichen» im Menschen, das es
zu hiiten gilt, sprach Imelda Abbt vom Leben und Denken des
Tiefenpsychologen Carl Gustav Jung, der sein Menschsein rast-
los und unermiidlich zu verwirklichen suchte. Von all dem, was in
neuen Bewegungen auf uns zukommt, ist vieles auch schon bei
Jung, dem Entdecker des Unbewussten, vorhanden. Doch ist die
Bereitschaft, neben der sichtbaren Welt auch das Unsichtbare,
das Hintergriindige, zu akzeptieren, grosser geworden? Jungs /7-
teresse galt dem Inneren, und deshalb ist sein Beitrag, so Imelda
Abbt, von grosser Bedeutung fiir die heutige Zeit. Er sah sich
selbst nicht als Wissender oder als Weiser, er wollte keine Lehre
und keine allgemeinen Theorien verbreiten. Dass er um die Vor-
gange des Hintergrundes wusste und dass er, wie er es nannte, den
«Strom des Lebens wahrnahmy, erklart er in seinem Altersriick-
blick damit, dass bei ihm die « Zwischenwiinde» durchsichtig sei-
en. «Das ist meine Eigentiimlichkeit. Bei andern sind sie oft so
dicht, dass sie nichts dahinter sehen und darum meinen, es sei
auch gar nichts da.» In der Fiille der Bilder, die in Traumen und
Imaginationen von Kind an in ihm aufstiegen, fiihlte er sich sehr
einsam. Die Geheimnisse, die er ahnte und nicht alle orten konn-
te, bedrdngten ihn. Jung wurde lange nicht ernst genommen in
der Wissenschaft, berichtete Imelda Abbt. Man wollte die andere
Realitat nicht wahrhaben, konnte seine Visionen nicht nachvoll-
ziehen. Er aber, so sieht er es selber, musste weitereilen. Er hatte
oft keine Geduld mit den Menschen und doch brauchte er sie.
«Ich bin ein Biindel von Gegensitzen.» Das Aushalten dieser
Spannung gehort zum Weg der Selbstfindung, der Individuation.
(Siehe auch «Vom Sinn der Biographie», Imelda Abbt, Fachblatt
XI11/88.)

Sich selber fiir das zu erkennen, was man von Natur aus ist — und
nicht, was man sein mochte - und auf das Unendliche bezogen
sein, das ist wohl das zentrale Anliegen von Jung. Wenn der
Mensch spiirt, dass er in diesem Leben schon an das Grenzenlose
angeschlossen ist, &ndern sich seine Wiinsche und Einstellungen.
Die Auseinandersetzung mit dem eigenen «Staat» beriihrt immer
auch die Beziehung zum andern, zur Gesellschaft, und sie weitet
sich aus auf die Zukunft. Der Auftrag zur Selbstfindung ergeht
an uns alle, und niemand kann uns das abnehmen. Die Verant-
wortung zum Menschsein liegt bei uns selber, aber wir miissen
auch dem andern diese Moglichkeit zugestehen. Der Individua-
tionsprozess oder die Selbstverwirklichung im Jungschen Sinne
fangt mit dem Erkennen unserer dunklen Seiten - Jung spricht
vom «Schatten» - an. Das Durchschauen und Bewusstmachen
des Gegengeschlechtlichen - die «.4A nima» beim Mann, der «Ani-
mus» bei der Frau - ist ein weiterer Schritt auf diesem Reifungs-
weg. Die Kronung der Gesamtentfaltung und des Menschseins ist
die Erfahrung des Numinosen, eines religiosen Seins — ein Ge-
heimnis, an welchem nur «unvorsichtige Toren riitteln».

2%



Zu Beginn der Woche: Eine gemeinsame Besinnung von Mutter und Sohn.

Die Selbstbesinnung des einzelnen, seine Riickkehr zum Grund
des Seins und zum eigenen Wesen durch Individuation ist eine
Notwendigkeit und Anfang zur Heilung der Blindheit, welche die
gegenwirtige Stunde regiert. Sie dauert bis zum Lebensende und
kann auch sehr schmerzlich sein. Jung machte die Erfahrung an
sich selbst, und er schreibt dariiber in seinen Alterserinnerungen:

«Indem ich mich einzigartig weiss in meiner personlichen Kom-
bination, das heisst letztlich begrenzt, habe ich die Moglichkeit,
auch des Grenzenlosen bewusst zu werden. Aber nur dann. In
einer Epoche, die ausschliesslich auf Erweiterung des Lebensrau-
mes sowie Vermehrung des rationalen Wissens a tout prix gerich-
tet ist, ist es hdchste Forderung, sich seiner Einzigartigkeit und
Begrenzung bewusst zu sein.»

Liebe Bettine von Arnim,

Du hast es selbst vorausgesagt, dass erst die Menschen des néch-
sten Jahrhunderts sich umfassend mit Deinen Gedanken und Ta-
ten auseinandersetzen, sie durchfiihlen wiirden, und wir Wisliko-
fer Seminarbesucher versuchen nun, Dich und das, was Dich be-
wegte, zu verstehen. Wir haben es gut. Wir miissen uns fiirs erste
nicht in Biicher und Schriften vertiefen. Wir haben unsere Imelda
Abbt, die mit Dir und Deiner Welt, mit Deinen Freunden und
Zeitgenossen, vertraut ist und die das Wesentliche an uns weiter-
gibt.

Was war denn das fiir eine Zeit, in welche Du, Elisabeth (Bettina)
Catherina Brentano, am 4. April 1785 in Frankfurt geboren wur-
dest? Die Epoche wird Romantik genannt, und schon damals stritt
man sich darum, was dieser Begriff bedeute. Feststeht, dass nicht
einfach nostalgisches Zuriickdenken gemeint ist. Romantik ist
ein Zeitgefiihl, eine Stimmung. Friedrich Schlegel deutete es ver-
schiedentlich als etwas Ganzheitliches, diesseits und jenseits Ver-
bindendes, und Dein Bruder Clemens Brentano ldsst in seinem
Roman «Godwi» dariiber diskutieren und sagen: Alles, was zwi-
schen unserm Auge und einem entfernten zu Sehenden als Mittler
steht, uns den entfernten Gegenstand néthert, ihm aber zugleich
etwas von dem Seinigen mitgibt, ist romantisch.» Das ist aber
auch nicht so leicht zu verstehen. Der Philosoph und Theologe
228

Friedrich Ernst Schleiermacher, Dir und Karoline von Giinderro-
de in Freundschaft verbunden, predigte ein innerliches, religioses
Gefiihl und wehrte sich gegen alles nur rationale und zweckbe-
tonte Denken. Die Romantik mit ihrem starken Zugang zum Ge-
fiihl ist ja eine Antwort auf die Aufklarung, darf man nicht ver-
gessen. Auch wir Heutigen suchen, wie Euer Novalis es sagte,
«iiberall das Unbedingte und finden immer nur Dinge». Auch
uns bleibt die Sehnsucht, das Unerfiillte im Leben. Wir wissen
auch, dass das Leben der Anfang des Todes ist, aber unser Zu-
gang zum Tod, unsere Perspektiven, sind andere.

Da muss ich nun - der Name Schleiermacher hat mich daran erin-
nert - etwas einfiigen, weil es mit unserem Wislikofer Thema zu
tun hat. Bei einem Gesprach tiber diesen Mann sagte die Giinder-
rode zu Dir: «Und wenn er (Schleiermacher) auch nur das einzige
Wort gesagt hétte: der Mensch solle alles Innerliche ans Tages-
licht fordern, was ihm im Geist innewohne, damit er sich selber
kennenlerne, so wér’ Schleiermacher ewig gottlich und der erste
grosste Geist».

«Deine Sprache riihrt uns ans Herz»

Dass Begeisterung fiirs Leben, sich eins fithlen mit der Natur und
das Verlangen nach Beriihrung mit der unendlichen Welt dem
Geist der Romantik entspricht, das spiirt man, wenn man sich in
Deine Werke vertieft, liebe Bettina. Da ist fiirs erste einmal Deine
Sprache, sie ist so unmittelbar frisch und lebendig geblieben und
rithrt uns ans Herz. Es féllt mir auch nichts Vergleichbares ein, sie
ist so ureigenstindig und unverwechselbar. Dein ungestiimer
Geist, Deine frei schweifende Fantasie und Dein unbeirrbarer
Wille, Dir selber treu zu bleiben und auf Deine innere Stimme zu
horen, beeindrucken uns zutiefst. Schon im vergangenen Jahr
hatten wir Deine Stimme vernommen: «Ich weiss, was ich be-
darf!Ich bedarf, dass ich meine Freiheit behalte. Zu was? - dazu,
dass ich das ausrichte und vollende, was eine innere Stimme mir
aufgibt zu tun!»

Du hattest gewissermassen drei Leben, erzdhlte uns Imelda Abbt.
Die Zeit bis 1811, als Freundschaften fiir Dich wichtig waren, mit
Karoline von Giinderrode, mit Deinem geliebten Bruder Cle-
mens, mit Goethe. Dann kam die Heirat mit Achim von Arnim,

Schweizer Heimwesen 1V/89



«Erkenne Dich selbst»

Gestaltung und Spiel mit selbstgeformten Handpuppen

Seminar flr Erzieherlnnen, Betreuerlnnen und alle Interessierten, 30./31. Mai 1989
im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, 15./16. November 1989.

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Maya Hassig

Die von uns gestalteten menschlichen, tierischen oder maéarchenhaften Gestalten verkdrpern einen
verinnerlichten, unbewussten Selbstanteil. Sie fordern uns auf, sie in die Hand zu nehmen. Im Spiel wird die
Figur gewordene Kraft und Dynamik verdichtet und durchgearbeitet.

Beginn: Dienstag, 30. Mai 1989, 09.00 Uhr; Ende Mittwoch, 31. Mai 1989, 17.00 Uhr,
resp. Mittwoch, 15. November 1989, 09.00 Uhr; Ende Donnerstag, 16. November
1989, 17.00 Uhr.

Aus dem Programm:

Gestaltung und Ausarbeitung von eigenen Puppen (Maya Héssig)

|

Begegnung und Auseinandersetzung mit diesen Puppen im Spiel
Verarbeitung der Erfahrungen

Reflexionen zum «Innen und Aussen» des Menschen (Imelda Abbt)

Maya Hassig ist dipl. Bewegungstherapeutin sowie Ausdruckstherapeutin. Sie studiert am C. G. Jung-Institut
analytische Psychologie, flihrt eine psychologische Praxis und hat daneben in ihrer Arbeit mit Jugendlichen
und Erwachsenen in verschiedenen psychiatrischen Kliniken praktische Erfahrungen gesammelt. Zudem
arbeitete sie im therapeutisch-padagogischen Bereich mit Jugendlichen und jungen Erwachsenen
(Gassenarbeit) sowie in der Aids-Hilfe.

Die Teilnehmerzahl ist begrenzt; die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berlicksichtigt.

Kurskosten: Fr.140.—
12 % Erméassigung flr Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persdnlicher
Mitgliedschaft
9 % Ermassigung fir Teilnehmerlnnen aus VSA-Heimen
3 % Erméssigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad, Vollpension zirka Fr. 50.— pro Tag separat
Anmeldung: bis 20. Februar resp. 20. Oktober 1989 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich, Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Die Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spatestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung (Seminar fur Betreuerlnnen, Handpuppe 89)

Name, Vorname

Privat-Adresse, Telefon

PLZ, Ort

Name und Adresses des Heim

VSA-Mitgliedschaft des Heims O
Personliche Mitgliedschaft des Heims [
O

Unterkunft erwlinscht Zutreffendes bitte ankreuzen

0 30./31. Mai 89 J 15./16. November 1989




. o

Pausengespriche: Nicht nur zuhoren, sondern selber weiterdiskutieren.

dem Freund Deines Bruders Clemens. Zwanzig Jahre Ehe, vor-
wiegend in Berlin,Geburt, Pflege und Erziehung von sieben Kin-
dern. 1831 starb Dein Mann; Wilhelm Grimm — Du warst mit al-
len drei Briidern Grimm bekannt - wurde zum Nachlassverwalter
bestimmt. Du hast Deine Kinder strikte nach Deinen Grundséit-
zen und Regeln erzogen. Sie sollten ihre Anlagen und ihre Fanta-
sie frei entwickeln konnen.

Wie war Deine Frankfurter Familie iberrascht, um nicht zu sa-
gen, entsetzt, als Dunach Achims Tod nicht nur eine erste Ausga-
be seiner Werke herausgabst, sondern selbst schriftstellerisch ti-
tig wurdest. Mit Deinen Briefromanen hast Du eine literarische
Form gefunden, in welche Du Deine eigene Person, Dein Leben
und Deine Dir wichtigen Freundschaften einbringen konntest,
auch wenn die einzelnen Briefe in der erinnernden Verarbeitung
nicht die originalen sind und nicht alles Wirklichkeit ist, was dar-
in erzahlt wird. Nach «Goethes Briefwechsel mit einem Kinde»
erschien 1840 Dein urspriinglichstes Werk, «Die Giinderrode»,
das Du den Berliner Studenten gewidmet hast, die der verbotenen
Burschenschaften wegen stark unter Druck standen.

Den Mut zu haben und Dein eigenes Selbst anzunehmen, zu ent-
wickeln und auch danach zu handeln, mit andern Worten, in
wahrem Sinne Menschsein iiben, das war Deine Stidrke. Dass
Dein Tun oft gegen die Regeln Deines Standes verstiess, kiilmmer-
te Dich nicht. « Niemand kannte mich», schreibst Du, «aber ich
war mir meiner deutlich bewusst.» Aus dem gleichen Urgrund
heraus wurdest Du auch politisch aktiv. Mit Deinem utopischen
Roman mit dem Titel, der zugleich Widmung ist, «Dies Buch ge-
hort dem Konigy», wolltest Du Friedrich Wilhelm IV. zu einem
Volkskonigtum animieren. Das geplante «Armenbuch» hitte auf
soziale Mifistinde aufmerksam machen sollen. 1852 erschien als
letztes Werk der zweite Band der Konigsbiicher, « Gespriche mit
Ddmonen». Im gleichen Jahr begannen die Briider Grimm mit
der Herausgabe des «Deutschen Worterbuches».

230

Noch viel wire erzahlenswert aus Deinem Leben, das am 20. Ja-
nuar 1859 zu Ende ging. Sie hatte Humor, weil sie Distanz hatte»,
sagte Freund Schleiermacher in seinem Nachruf.

Liebe Bettine, wir werden versuchen, Dich in Deinen Biichern
wiederzufinden.

Auch in der Kunst geht es ums Bewahren
des Ureigentlichen

Das diesjihrige Thema habe ihn beinahe «ins Schleudern» ge-
bracht, meinte der Luzerner Maler Rainer Kunz, der jeweils Mitte
der Woche nach Wislikofen kommt. Dann sei er auf das Wort
«das Ureigentliche» gestossen, und das war ihm vertraut und
selbstverstandlich: Kunst, gemeint ist ernst zu nehmende Kunst,
macht nichts anderes als das. Kunst hat auch mit Verantwortung
zu tun und damit ist eine weitere Verbindung mit dem Thema
«Hiiter des Menschseins» gegeben. «Kunst ist fiir Menschen ge-
schaffen», sagte Rainer Kunz, und der Kiinstler hat eine Verant-
wortung gegentiiber den Mitmenschen. Kunst kann die Welt zwar
nicht verdndern, aber als Teil unserer Kultur ist sie von Bedeu-
tung.

Was ist Kunst? Wenn einer glaubt, darauf eine einschldgige Ant-
wort geben zu kdnnen, dann ist ihm mit Vorsicht zu begegneny,
meinte Rainer Kunz. Wie immer bestrebt, nach griindlichem Ein-
kreisen des Themas, aus der Fiille seines Wissens und seiner Er-
fahrung das Wesentliche fir die Seminarteilnehmer auszuwéh-
len, fand er einen Text, der als Antwort auf die Frage, was Kunst
sei, gelten kann. Unter dem Titel «Werte und Mafstibe in der
modernen Kunst» hat der Basler Museumsmann, Kunsthistori-
ker und Padagoge, Georg Schmidt, derart fundiert und préizis zur
Sache gesprochen, dass Rainer Kunz den Zuhorern keines seiner
Worte vorenthalten wollte (aus Georg Schmidts «Umgang mit
Kunst»). Daraus nur soviel, wobei anzumerken ist, dass dies 1959
gesagt wurde: «Die Kunst jeder Zeit ist nur aus sich selber heraus
bewertbar . . . Von einem Apfelbaum darf man keine Zwetsch-
gen verlangen. Der modernen Kunst gegeniiber tut man das aber
standig, indem man in ihr Werte sucht (und vermisst!), die nicht
die ihren sind.» Denn, so heisst es an anderer Stelle, Kunst ant-
wortet auf die geistigen Probleme ihrer Zeit: «In naher Zukunft
schon scheint das Schicksal des Geistigen wie des Menschlichen
davon abzuhdngen, ob wir imstande sein werden, technisch Mog-
liches nicht zu tun, sofern es geistige und menschliche Werte be-
droht. Nur dann kénnen Kunst und Technik, die heute einander
so tief Entfremdeten, einmal wieder ins Einvernehmen gelan-
gen.»

Dieses Jahr hatte Rainer Kunz zwei positiv denkende Kiinstler-
personlichkeiten ausgewéhlt, die er in Filmportraits, mit Repro-
duktionen und im Gespréich den Kursteilnehmern naherbringen
wollte: Juan Miro und Marc Chagall. Zwei grundverschiedene
Temperamente, die sich beide eine besondere Art von Naivitét in
urspriinglichem, kindlichen Sinne bewahrt haben.

Juan Miro - er setzte die Welt seiner
Trdume in Kunst um

1893 in Barcelona geboren, tief verwurzelt in der katalanischen
Landschaft und in Palma, wo seine Mutter herstammte, lebte er
in den zwanziger und dreissiger Jahren in Paris, ab 1956 auf Pal-
ma de Mallorcaim Atelier, das ihm sein Freund, der Architekt Jo-
sep Lluis Sert gebaut hatte. Ein Atelier wie ein Garten, in wel-
chem statt Blumen Bilder wuchsen, wie Rainer Kunz voll Bewun-
derung sagte. Am Weihnachtstag 1983 ist Juan Mir¢ gestorben.

Schweizer Heimwesen [V/89



«Wir Katalanen glauben, dass man die Fiisse fest auf der Erde ha-
ben muss, um sich in die Liifte schwingen zu konnen. Die Tatsa-
che, dass ich manchmal wieder zur Erde heruntersteige, erlaubt
mir, mich um so héher wieder aufzuschwingen.» Mir6 spricht
auch oft von seinen Tagtraumen, wihrend der Arbeit. Und wenn
man die mit spottisch-zértlicher Genauigkeit gemalten Wesen
und Zeichen, die frei und leicht iiber die Farbfldachen schweben,
ansieht, begreift man, dass diese Bilder aus tiefem, innerem Erle-
ben auftauchen. Eindriicklich waren die Passagen des Films von
Robin Lough (Dumont, 1986), in welchen der Kiinstler {iber sein
Schaffen spricht und man ihm dabei in sein ausdrucksvolles Ge-
sicht oder auf seine arbeitenden Hédnde - er trug die Farbe oft mit
den Fingern auf - schauen konnte. Die Freiheit des fliegenden Vo-
gels muss ihn fasziniert haben, das Motiv ist immer wieder gegen-
wartig, wenn auch nicht immer augenfillig. Von seinem ganz-
heitlich verstandenen Menschsein her setzte sich Mir6 auch mit
Macht und Unterdriickung, mit Politik, auseinander. Schon friih
erschienen in seinen Bildern Figurationen des Bosen in den Jah-
ren des Biirgerkrieges in Spanien und wihrend des Zweiten Welt-
krieges. Mit seinen fantastischen und monstrésen Figuren, Ko-
stimen und Biithnenbildern fiir das berithmte katalanische Thea-
terensemble «La Claca» gab er seiner Opposition gegen Franco
Ausdruck.

Marc Chagall - der frohlichste Jude
in der Kunst

So nannte Rainer Kunz den 1887 im russischen Witebsk gebore-
nen, 1985 in Saint-Paul-de-Vence in Frankreich gestorbenen Ma-
ler, den man nicht néher vorstellen muss. Der gezeigte Film (Kim
Evans, Dumont) basierte weitgehend auf Chagalls Autobiogra-
phie «Mein Leben» und versuchte mit dokumentarischen Ein-
blendungen einen Bezug zu aktuellem Geschehen, vor allem vor
und wahrend der Kriegsjahre, herzustellen.

«Meine Bilder sind keine Literatur. Sie sind gemalte Ordnungen
von inneren Bildern, die mich besitzen», sagte Chagall, und ein
andermal: «Auf meinen Bildern ist kein Zentimeter frei von
Sehnsucht nach meiner Heimat». Damit ist schon viel ausgesagt
tiber diesen gegenstandlichen Maler, der seine eigene Wirklich-
keit dichterisch verwandelt und in heiterer Erzdhlfreude auf die
Leinwand bannt. Wo bei Miro von Traumen als Urgrund die Rede
ist, sind es bei Chagall alte Legenden, wie sie auch in den Ge-
schichten der ostjiidischen Chassidim verborgen sind. Eine her-
ausragende Altersleistung stellen die Glasfenster dar. Die fiinf
Fenster im Chor des Fraumiinsters in Ziirich — «Jesus», «Jakob»,
«Das Himmlische Jerusalem», « Die Propheten», «Das Gesetz» —
seien als Beispiel genannt; sie wurden im September 1970 einge-
weiht.

Um die Wahrheit ringen

Zum Abschluss des Tages kam Rainer Kunz nochmals auf den
komplexen Begriff von Qualitit in der Kunst zuriick. Wiederum
tat er es mit der Rede eines Mannes, dem die berufliche Beschafti-
gung mit Kunst Lust und Freude ist: Werner Schmalenbach, Di-
rektor des 1986 eroffneten Diisseldorfer Museums der Kunst-
sammlung Nordrhein-Westfalen, die er seit 1962 aufbaut und be-
treut. Schmalenbach sagt es ganz klar und deutlich: objektive
Kriterien fiir die Beurteilung von Kunst gibt es nicht und kann es
nicht geben. Und doch will Kunst bewertet werden, und weil Ur-
teilen zum Menschen gehort, tun wir das stdndig, auch wenn wir
uns nicht laut dartiber dussern. Woran messen wir Kunst? «Wir
messen Kunst an Kunst. Auch dann, wenn wir im konkreten Fall
keinen Vergleich anstellen, vergleichen wir sozusagen mit allem,
was wir je gesehen haben.»

Der «Maler» am Schlussabend: Frohliche Kunst in den Gesichtern.

(Bilder ih.)

Man muss sich mit Kunst auseinandersetzen, sagte auch Rainer
Kunz, genau wie mit Musik, Mathematik oder andern Bereichen,
wenn man ein wenig Sicherheit bekommen will. Nichts kann das
Brauchen der eigenen Augen ersetzen, und es braucht Geduld auf
dem Weg zur Kunst. Es ist auch nicht alles Qualitit, was einem
gefallt, Kunst kann auch sperrig und widerborstig sein. Wer Zu-
gang zu Kunst sucht, soll regelmassig Ausstellungen besuchen
oder Museen und dort iiber ldngere Zeit immer wieder seine Lie-
blingsbilder anschauen, in diesen «herumspazieren», bis er sich
darin wohl fiihlt und sie ihm vertraut sind. Auch der Kiinstler
setzt sich stdndig intensiv mit der Qualitat seines Schaffens aus-
einander. In der lebhaften Diskussion iiber die mitgebrachten Bil-
der von Rainer Kunz kam dies deutlich zur Sprache. Auch vom
Schauen war nochmals die Rede, als Rainer Kunz erzihlte, wie er
an einem Sommerferientag Stunde um Stunde am Fluss sass, in
die Landschaft hinausschaute und die Veranderungen in der Na-
tur beobachtete. Einen Maler als Menschen zu kennen, zu sehen,
wie er lebt und handelt, kann den Zugang zu seinen Bildern eben-
falls 6ffnen.

Die Notwendigkeit der geistigen Auseinandersetzung und das
Wissen um das Risiko gehoren zu unserem Leben, oder wie
Schmalenbach es formulierte: «Es ist menschenwichtig, um die
Wahrheit zu ringen, auch dann, wenn man weiss, dass man nie in
ihren Besitz gelangt.»

Karl Jaspers —
«Such’ Dein Bild innerhalb des Ganzen»

Der aus Norddeutschland stammende Kar/ Jaspers kam tiber den
Weg der Medizin und der Psychiatrie zur Philosophie, hatte die-
ses Ziel jedoch von Anbeginn vor Augen. Schon als Kind wurde
bei ihm eine unheilbare Krankheit festgestellt, die nach Ansicht
der Arzte einen frithen Tod bringen wiirde. Doch Jaspers teilte

231



mit eiserner Disziplin seine Kréfte ein, hielt sich an die auferlegte
Lebensordnung, die ihn zwar oft einsam, aber nie verbittert
machte. Er starb im Alter von 86 Jahren, im Februar 1969, in Ba-
sel, wo er seit 1948 mit seiner Frau Gertrud gelebt hatte.

Karl Jaspers ist ein Existenz-Denker, und Imelda Abbt unter-
nahm es zuerst, diesen Begriff zu erldutern. Es gab schon immer
Denker, die dem Reflektieren das Leben und Fiihlen, die Praxis,
voranstellten. Das Wort existieren hat seit Soren Kierkegaard
(1812-1855) eine neue Bedeutung angenommen. Der danische
Philosoph und Theologe protestierte mit seinem Denken gegen
die Verabsolutierung des Wissens: Der Mensch ist nicht nur Ver-
nunftwesen und Teil eines Systems. Der Mensch muss selber ent-
scheiden, sagt er in seiner Schrift « Entweder — Oder», ihm wurde
von Gott die «verantwortliche Freiheit» geschenkt. Im deutschen
Sprachraum war es Friedrich Nietzsche, der auf seiner leiden-
schaftlichen Suche nach Wahrheit an den einzelnen appellierte,
die verbindlichen Werte des Biirgertums, der Wissenschaft und
des Christentums zu verneinen und sich eine neue Wertskala zu
schaffen, um zum wahren Menschsein zu gelangen. In unserer
heutigen, nach-existentiellen Phase haben wir diese Wertvernei-
nung und auch die Macht als Grundanlage, sagte Imelda Abbt.
Von Martin Heidegger, fiir den das menschliche Dasein ein
«Sein-zum-Tode» ist, stammt das Wort «Hiiter des Mensch-
seins»: Esist das, was wir nicht in den Griff bekommen, was wir
hiiten und weitergeben miissen.

Karl Jaspers hat das Existenzdenken populdr gemacht, so dass
man anfing, es zu verstehen. Er wollte erhellen, was Existenz
heisst. «Jeder muss in seiner Besonderheit sich bewédhren, aber
niemand braucht zu verzichten auf das umgreifende Bewusst-
sein». Wenn wir uns aufschliessen fiir die Weite des Umgreifen-
den, kommen wir dem Menschsein ndher. Die Not ist oft so gross,
weil wir so lange nicht zu uns finden. Der Mensch ist grundsatz-
lich mehr, als er von sich wissen kann. Und es ist eine Urweisheit,
dass man sich dariiber klar werden muss, was man weiss, wie man
weiss und was man nicht weiss. Wenn heute von Verwahrlosung
gesprochen wird, so hat das damit zu tun, dass die Zugiange zum
Geistigen zu eng geworden sind, sagte Imelda Abbt. Bei all den
neuen Bewegungen, die heute im Raum stehen, muss man zuerst
feststellen, was man davon wissen kann und was nicht. Mit an-
dern Worten, der Mensch soll denken lernen, wie und in welchen
Grenzen etwas gelten kann oder nicht.

In seiner «Philosophischen Autobiographie» (Fischer 803) blickt
Karl Jaspers als alter Mann auf seine geistige Entwicklung und er
stellt fest, dass «die Grundverfassung der Jugend sich im Laufe
des Lebens gekldrt, im Stoff des Weltwissens bereichert, aber
dass es niemals Wandlungen der Uberzeugung gegeben hat». Er
lebte aus dem Erbe des Elternhauses: der Vater habe ihn im Geiste
der Vernunft, der Verldsslichkeit und der Treue erzogen, und
Imelda Abbt fiigte bei: Wenn der Mensch im umfassenden Glau-
ben lebt, trigt das durch das ganze Leben.

Grenzsituationen

Ein zentraler Gedanke Jaspers war: «Das Wesen des Menschen
wird sich erst bewusst in den Grenzsituationen.» Grenzsituatio-
nen sind solche, die der Mensch nicht wihlen oder ausschliessen
kann. Die Grenzen der menschlichen Mdéglichkeiten zu erkennen
und sie nicht zu verschleiern, fiithrt weiter auf dem Weg zum
Menschsein. Die Frage der Kommunikation zwischen Mensch
und Mensch im Sinne eines umfassenden Sichverstehens beschaf-
tigte Jaspers sein Leben lang in hohem Mass. Er nennt eine solche
Gemeinschaft zwischen zwei Existenzen, wo die Freiheit, aber
auch der Widerstand des andern Voraussetzung sind, den «/ie-
benden Kampf». Kommunikation in diesem Geiste fand zwi-
schen ihm und seiner Frau Gertrud - sie war Jiidin - statt. Das ge-

S
(98]
o

meinsame philosophische Leben war «der einzige Punkt, dem
wir vertrauen.» Gleichzeitig war diese Ehe aber auch eine uner-
schopfliche Quelle von Mut, Kraft und Heiterkeit. Wahrend der
schlimmen Jahre des Nationalsozialismus wire er verkiimmert
ohne die gemeinsame, geistige Auseinandersetzung und Arbeit.

Fiir Jaspers hatte der Ort Universitét eine besondere Bedeutung,
und wenn seine Anschauungen und Anspriiche mit der Realitét
tibereinstimmen und sie auch allgemein fir Schulen gelten wiir-
den, ware das eine grosse Hoffnung, betonte Imelda Abbt. Denn
an einer Universitiat zu arbeiten, hiess fiir ihn, den Sinn fiir das
Wahre in der Wissenschaft zu erwerben, frei jeder Dogmatik, in
aller Gedankenfreiheit.

Und nochmals Karl Jaspers selbst:

«Der einzelne muss wissen, wo er steht. Sein eigenes Wesen und
der Gang der Dinge hingt davon ab, dass er es belangreich findet,
was er, auch in seinen winzigsten Entscheidungen, tut.»

Der Mensch trdgt die Verantwortung,
aber er ist nicht allein

Am letzten Seminartag, der immer auch ein bewusstes Auskosten
der in Wislikon gefundenen Verbundenheit in der Gemeinschaft
ist, bringt Pfarrer Hansruedi Pfister aus Erlinsbach das Thema
der Woche jeweils mit der biblischen Tradition in Verbindung und
versucht, eine Briicke zu schlagen zum Leben und der Arbeit der
Kursteilnehmer. Er wihlte dafiir drei Texte aus dem Neuen Testa-
ment, die vom Jiinger Simon Petrus erzdhlen.

Mt. 14, 22-33 «Der Seewandel des Petrus», war ihm Anlass zur
Aufforderung, im Klienten oder Heiminsassen doch auch das
Gute, Gesunde und Liebenswerte zu sehen und nicht in Verzweif-
lung zu versinken, weil das Ausmass von Verwahrlosung, Krimi-
nalitdt oder der Abbau der Krifte im Alter fast unertraglich
scheint. Dem «Petrusbekenntnis» (Mt. 16, 13-20) stellte er die
Botschaft von Martin Luther King, vom Zusammenleben von
Schwarz und Weiss, gegeniiber. « Hiiter des Menschseins in der je
eigenen Zeit konnen nur Ménner und Frauen sein, die es wagen,
der inneren Stimme auch eine dussere Stimme zu verschaffen;
Menschen, die ihre Visionen, Hoffnungen, Ideen aussprechen,
auch auf die Gefahr hin, licherlich gemacht zu werden, blossge-
stellt und/oder als weltfremde Idealisten mit mangelnder Sach-

kompetenz abgetan zu werden», sagte Pfarrer Hansruedi Pfister,
und mit der Lesung der «Riickweisung des Petrus» (Mt. 16,
21-23) erinnerte er eindringlich daran, dass wahres Menschsein
immer auch das Leiden einschliesst.

«Alles Urleid will Eingang in Deine begeisterte Freude» hiess es
in einer der Erzdhlungen der Chassidim, tiber deren Glaubensbe-
wegung Imelda Abbt zuvor berichtet hatte. Begeisterung ist etwas
vom grossten im Chassidismus und gehort ebenso zu seiner
Grundlage, wie das Miteinander, die Gemeinschaft und die Freu-
de. In diesem Sinne war der Chassidismus (Chassidim = die
Frommen) eine Reform innerhalb des Judentums. Er wollte nicht
nur gepredigte Lehre sein, sondern den Menschen lebendige
Nihe vermitteln und die Vollendung im Jetzt angehen, nicht erst
in der Zukunft. «Gott ist da in meinem Haus.» Martin Buber hat
sich eingehend mit dem Chassidismus befasst und die Geschich-
ten des Rabbi Baalschem Tow und andere aufgeschrieben.

«Alles Leben gleicht der Reise eines Wandrers in der Nacht...»
Mit dem Beresinalied ging die Wislikofer Januarwoche 1989 zu
Ende, die Eindriicke werden bleiben.

Irene Hofstetter

Schweizer Heimwesen [V/89



	Wislikofer-Januar-Woche des VSA : nachdenken über die Gegensätze des Lebens

