
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 3

Artikel: Berner Konferenz für Behindertenfragen, 10. April 1987, Bürenpark
Bern : vom Sinn der Arbeit

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berner Konferenz für Behindertenfragen, 10. April 1987, Bürenpark Bern

Vom Sinn der Arbeit
Von Dr. Imelda Abbt, Anthropologin, Luzern

Die Anfrage, anlässlich der Berner Konferenz für Behindertenfragen

einen Vortrag zu halten, hat mich gefreut. Auf dem
Einladungsprogramm heisst es unter anderem: «Mit dem hochaktuellen

Thema .Behinderte und Arbeit' möchten wir eine Gelegenheit

schaffen zu fruchtbaren Gesprächen zwischen Arbeitgebern,
Betreuern und Behinderten.» Das scheint mir nicht nur hochaktuell,

sondern auch höchst anspruchsvoll zu sein. Von mir ist ein

Beitrag grundsätzlicher Art gefordert. Das heisst, es geht einesteils

darum, dem Grund-legenden nachzuspüren, andernteils ist
damit auch zum Ausdruck gebracht, was ich nicht leisten kann
und auch nicht leisten will, nämlich: praktische Lösungen, etwa
in Form von Anweisungen über die Art, wie die Gespräche
untereinander geführt sein sollen, oder Strategien zu entwickeln, die
bei der Vermittlung von Arbeitsplätzen hilfreich sein könnten.
Das wird dann Aufgabe der beiden nachfolgenden Referate und
der Gruppengespräche sein.

Sich besinnen auf die Arbeit, heisst nach dem Sinn fragen, nach
dem was Sie als Arbeitgeber, als Betreuer, als Behinderte im
Innersten treibt und bewegt. Mit Besinnen meine ich keinerlei
sentimental-schwärmerische Besinnlichkeit, tiefsinnige Beschaulichkeit

oder Ähnliches. Sie ist auch kein trotziges Anti-Denken
gegen Wissenschaftlichkeit. Dann würde es ja nämlich nur wieder

eine Flucht in eine Ideologie darstellen. «Besinnung meint
eine Wegrichtung einschlagen, die eine Sache von sich aus schon

genommen hat, das heisst in unserere Sprache sinnan, sinnen»
(Heidegger). Also, sich auf den Sinn einzulassen, ist das Wesen

der Besinnung. Besinnung ist auch mehr als ein blosses Bewusst-
Machen. Besinnung ist nämlich der Mut zur engagierten Frage;
der Mut auch, dorthin gelangen zu wollen, wo wir uns schon lange

oder schon immer aufhalten, ohne es vielleicht selbst klar zu
wissen; der Ort auch, wo unsere geheimen Wünsche, Ziele,
Erwartungen, Fragen usw. Aufklärung erfahren können.

Wäre es jedoch nicht wichtiger, über die Leiden und Probleme der
Behinderten-Arbeit zu sprechen, über die heutige «Techniker-
Mentalität», über die dauernde Forderung (und Überforderung),
nur an Leistungen gemessen zu werden, über fehlende geschützte
Werkstätten usw. Oder vielleicht über die Betriebsamkeit und
Hektik in der heutigen Arbeitswelt ganz allgemein? Dann freilich
würden die folgenden Überlegungen zum Pflichtpensum gehören.

Das könnte man von meinem Beitrag aber wohl nicht sagen.
Er möchte zur Besinnung anregen, was sich dem rein Technischen,

dem Mach- und Verfügbaren entzieht.

Weshalb arbeiten wir mit Behinderten?

Im Vorbereitungsgespräch auf diese Konferenz ist auch die Frage
gestellt worden: Warum arbeiten wir eigentlich im Behindertenbereich,

sei es als Heimleiter, also als Arbeitgeber, oder als
Betreuer oder als Sozialarbeiter usw.? Geschieht es aus Berufung?
Aus sozialen Gründen? Des (guten) Verdienstes wegen? Weil man
gerade keine andere Arbeitsstelle hat? Oder warum sonst? Beginnen

wir mit dem letzten. Um des guten Verdienstes Willen oder
einfach der Arbeitsstelle wegen würde heissen, dass jemand seine

Aufgabe mehr oder weniger als «Job» versteht. Selbstverständlich

ist auch das eine Möglichkeit. Die Arbeit wäre dann primär

unter den Maßstab der Effektivität, des Nutzens, der Leistung zu
stellen. Die Sinnfrage wäre für den einzelnen mit der Angabe des

Beweggrundes beantwortet. Aus sozialen Gründen im Bereich
der Behinderten zu arbeiten, würde schon eine differenziertere
Antwort verlangen. Soziale Beweggründe sind verbunden mit
einem Dienst am andern, am grösseren Ganzen. Damit wird die
Arbeit in einen grösseren Zusammenhang und damit in einen
neuen Sinnrahmen gestellt, der dem einzelnen nicht ohne weiteres

bewusst und klar zu sein braucht. Dem möchte ich im ersten
Teil meines Referates nachgehen. Das erste Stichwort schliesslich,
Behindertenarbeit aus Berufung, hat mit der existenziellen Tiefe
des Menschseins zu tun. Wenn es gelingt, die Arbeit damit in
Zusammenhang zu bringen, kommen wir dem letztlichen Sinn der
Arbeit am nächsten. Er ist freilich auch am schwierigsten zu
fassen. Wir wollen darauf im zweiten Teil des Referates - Hoffnung
auf letztlichen Sinn - näher eintreten.

1. Teil:
Arbeit als Dienst am Ganzen

«Arbeiten ist dem Menschen so natürlich wie dem Vogel das

Fliegen», so Huldrich Zwingli. Ein wichtiger Punkt seiner
Reformationsbemühungen war auch das Verhältnis des Christen zu Arbeit
und Gewerbe. Wenn man vom «Zwingli in uns» spricht, meint
man damit ein charakteristisches Verständnis von Weltlichkeit
und Christlichkeit: christliche Weltlichkeit und weltliche
Christlichkeit, das heisst ein Verständnis des Politischen als religiöser
Aufgabe und des Religiösen als Seele des Politischen. Der christliche

Mensch soll im weltlichen Dasein als Staatsbürger und Arbeiter

vor Gott leben. Ihn erfüllt es mit Widerwillen, ja er fürchtet
geradezu um sein Christentum, wenn er nach einer Religiosität
streben sollte, die das wirtschaftliche und staatliche Leben
vernachlässigt. Wirtschaft und Staat sind aber nicht eigengesetzliche

Bereiche. Sie sind von Religion nicht zu trennen. Nach Zwingli
ist der eine Fuss immer des andern treuster und bester Gefährte ;

und genauso soll es beim Verhältnis von Gewissen und
Öffentlichkeit, von Religion und Arbeit, von Kirche und Staat sein.

Industrialisierung und jüdisch-christliches
Religionsverständnis

Heisst das, dass unser Verständnis von Arbeit mit einer religiösen
Weltanschauung verbunden ist? Zweifelsohne gab es solche Zeiten.

Heute dagegen ist die Arbeit, auch die soziale Arbeit, weitgehend

säkularisiert, das heisst losgelöst von religiösen Anschauungen,

ja sogar von einem gemeinsamen tragenden Menschenbild.

Diese Entwicklung ist jedoch noch jung. Und noch kann
niemand sagen, in welche Probleme hinein uns diese Entwicklung

letztlich führen wird. Früher hatte Arbeit, wie gesagt, viel
mit Religion zu tun. Vor allem die Religionssoziologie (Max
Weber) hat die Aufmerksamkeit auch auf den religiösen Aspekt der
Arbeit gelenkt. Sie entdeckte zum Beispiel, dass die im 18.

Jahrhundert einsetzende Industrialisierung mit einer Weltanschauung

verbunden war, die die intellektuellen und moralischen Kräfte

zur Umgestaltung der Welt zu mobilisieren vermochte. Diese

145



Weltanschauung nährte sich in entscheidenden Punkten aus dem

jüdisch-christlichen Religionsverständnis : Drei Punkte waren
vor allem tragend: 1. Das Ja zur Arbeit. Der welterschaffende
Gott wird als Archi-Techniker beschrieben. Der Mensch als Ebenbild

Gottes verfügt über schöpferische Kräfte und hat den

Auftrag, sich die Erde Untertan zu machen. 2. Die Welt ist gottgewollt,

und daher gut. Sie ist ein Kosmos, das heisst, etwas Geordnetes.

Der Mensch ist dank seiner Vernunft in der Lage, die

Ordnung des Kosmos zu erkennen. Der wissenschaftlichen
Erforschung der Welt steht grundsätzlich nichts im Wege. 3. Juden und
Christen sind zukunftsorientiert. Gottes Reich soll sich ja erst
noch vollenden. Zugleich wird Gottes Reich als etwas Universales
verstanden. Grundsätzlich soll niemand von ihm ausgeschlossen
sein. Zukunftsorientiertheit und Universalität sind denn auch
wesentliche Merkmale der industriellen Kultur. Das heisst nicht,
dass Juden- und Christentum notwendig zur industriellen
Revolution führten, wohl aber dass sie wesentliche geistige Voraussetzungen

dazu enthalten.

Das Joch der Arbeit

Das Ja zur Arbeit und das Ja zur Zukunft sind Voraussetzungen,
die wohl auch Ihr Tun, werte Zuhörer und Zuhörerinnen, und
Ihre Arbeit prägen. Wir erleben es jedoch heute - vielleicht weniger

in Ländern, die unter Millionen von Arbeitslosen leiden, wohl
aber zum Beispiel bei uns -, dass eine geregelte Arbeit nicht selten
als Hemmschuh sinnvollen Lebens betrachtet wird: sie verhindere

die Emanzipation, die Selbstentfaltung, die Selbst-Verwirklichung,

die Selbst-Bestätigung. Arbeit hemme, schränke ein, lege
Fesseln an und mache daher unfrei, verhindere das Selbstwerden.
Es ist uns jetzt nicht möglich, die geschichtliche Entwicklung
bezüglich dieses Verhältnisses zur Arbeit näher zu erläutern. Aber
das Sich-Sträuben gegen das Joch der Arbeit hat teilweise einen
nicht unwichtigen Anteil am Ruf nach Arbeitsverkürzung, nach
mehr Ferien, nach Teilzeitarbeit usw. Danach sollte immer nur so
viel gearbeitet werden, als für die eigentliche - und das will heis-

sen: ausserhalb der Arbeit liegende - Lebensbewältigung nötig
ist. Und diese eigentliche Lebensbewältigung wird dann
hauptsächlich in Freizeit, in Vergnügen, in Musischem, in
Nichtproduktivem, in Geniessen usw. gesehen. Da kann sich der Mensch
selbst verwirklichen!

Unter solchen Voraussetzungen ist es nur logisch, dass der
Arbeitgeber, der Unternehmer, der Vorgesetzte zum Gegentyp wird.
Er beutet andere ja nicht nur materiell aus, er wird auch zum
Gegenspieler eines sinnvollen Lebens, einer sinnvollen
Selbstverwirklichung des Menschen ganz allgemein. Daran ist, wie
gewöhnlich, nicht alles von vornherein falsch. Aber es ist gewiss
sehr einseitig gesehen. Nicht nur ist der Vorgesetzte auch ein

Mensch, er hat wohl meist auch ein anderes Selbstverständnis. So

verstanden sich sogar zur Zeit des Absolutismus Könige als «Diener

des Staates». Ist es nicht häufig so, dass persönliche Wünsche
und Ansprüche geringer werden, je höher eine Person steht und
je mehr sie zu sagen hat? Es mag Beispiele dagegen geben, aber es

würde nur der religiösen Tradition des Christentums entsprechen.

Kein geringerer als Jesus sagte schliesslich: «Wer unter
Euch der Erste sein will, der sei der Diener aller.» Eine solche
Einstellung erwarten wir doch noch immer von einem Vorgesetzten,
selbst in unserer säkularisierten Welt und Gesellschaft.
Führungskräfte in Staat, Kirche und Gesellschaft haben dem grösseren

Ganzen zu dienen.

Appell aus dem Innern

Im Grunde geht es in j eder Arbeit, ganz gewiss aber in der Sozialarbeit,

(auch) darum, sich zurückzusetzen, seine persönlichen
Neigungen einem Höheren, dem Ganzen zum Beispiel unterzuordnen.

Freilich stellt sich die Frage: Wer oder was kann eigentlich

solche Unterordnung fordern? Ist es eine Institution oder
eine Kommission, der man unterstellt ist? Niemand dürfte ernstlich

in Abrede stellen wollen, dass diese gewisse Dinge fordern
und verlangen können und dürfen. Doch erstrecken sich diese

Forderungen stets auf den Bereich des Arbeitsverhältnisses. Ich
meine aber eine tiefere, grundsätzlichere Forderung, nämlich die,
sich dem Ganzen unterzuordnen, sich wirklich in den Dienst der
Sache beziehungsweise des anvertrauten Menschen zu stellen.
Das ist per Dekret nicht zu erreichen. Dahin stossen wir selbst mit
peinlichster Erfüllung des Pflichtenheftes nicht ohne weiteres

vor. Die geforderte Arbeit pünktlichst verrichten, das kann auch
einer, der seine Arbeit bloss als Job versteht und dessen Herz viel
eher beim Geld, bei der Freizeit, beim Sport usw. ist. Arbeit
bedeutet dann aber nicht mehr, als eben Geld zu verdienen, um sich
das leisten zu können, wonach der Sinn steht. Ein Mensch je-

Aiotv^

146 Schweizer Heimwesen 111/89



doch, der die Unterordnung unter das Ganze als innere Forderung

erfährt, könnte nun darüber nachzudenken beginnen,
warum - er nicht selten «trotz allem» - in dieser Arbeit steht und
darin bleibt. Es ist etwas «von innen». Es gibt etwas in uns, das

uns gleichsam aufruft, mehr zu tun und zu wollen, als was gerade

notwendig ist, um dem Pflichtenheft zu entsprechen. Dieses kann
unter Umständen sogar fordern, «das Leben hinzugeben für
andere». Was zunächst wie ein Verlieren des Lebens aussehen kann,
kann sich später als echte Selbst-Verwirklichung und Selbst-Findung

herausstellen.

Selbstverwirklichung für alle

Es ist jedoch unerlässlich, daraufhinzuweisen, dass es sich da
allenfalls um einen Appell, um eine Forderung handelt, und dass

wir uns dieser Forderung öffnen oder verschliessen können. Das

gilt für jeden Menschen. Und es kann niemals eine menschliche
Sache sein, hier etwas von andern erzwingen zu wollen. Als freies
Wesen kann ich mich einer solchen innerlichen Forderung öffnen
und in meiner Arbeit mehr als blosse Karriere sehen; ich kann ein

guter Verwalter, ein guter Manager, ein guter Planer usw. und
zugleich mehr sein wollen. Dieses «Mehr» ist nicht leicht zu erklären

und zu bestimmen. Es hat ja, wie gesagt, mit dem Innern des

Menschen zu tun. Es ist nicht manipulierbar, nicht einmal von
mir bei mir selbst. Und deswegen ist es auch bei andern nicht
erzwingbar. Das gilt es zu respektieren, auch wenn es bei einem
Unternehmen um noch so grosse und edle Ziele geht. Das hatte
Johann Gottlieb Fichte vor Augen, als er den Studierenden einmal
zurief :

«Mancher hält sich für einen Herrn anderer, der doch mehr Sklav
ist. Ist er es auch nicht immer wirklich, so hat er doch sicher eine

Sklavenseele, und vor dem ersten Stärkeren, der ihn unterjocht,
wird er niederträchtig kriechen. - Nur derjenige ist frei, der alles

um sich herum frei machen will, und durch einen gewissen Ein-
fluss, dessen Ursache man nicht immer merkt, wirklich frei
macht. Unter seinem Auge atmen wir frei; wir fühlen uns durch
nichts gepresst und zurückgehalten und eingeengt; wir fühlen
eine ungewohnte Lust alles zu sein und zu tun, was nicht die Achtung

für uns selbst uns verbietet» (J. G. Fichte).

Wer in seiner Arbeit das Ideal vernünftiger Freiheit für alle
verfolgt, schafft eine Atmosphäre, in der es den Menschen um ihn
herum wohl ist, in der es keinen Nährboden für Ausbeutung,
Unterdrückung usw. gibt. Er ist der wirklich freie Mensch, gerade
weil er sich an innere Forderungen gebunden weiss, Forderungen
eines wahren menschlichen Selbstverständnisses, für das eigene

Selbstverwirklichung ohne Selbstverwirklichung möglichst aller
letztlich nicht möglich ist.

2. Teil:
Hoffnung auf letztlichen Sinn

Im ersten Teil habe ich gesagt, dass unser jüdisch-christliches
Erbe zukunftsorientiert ist und dass es unsere positive Haltung
der Arbeit gegenüber mitbeeinflusst hat. Sind aber heute nicht
viele, auch von uns, irgendwie resigniert? Warum steigen wir
eigentlich nicht aus? Lohnt es sich, für diese Aufgaben Herz und
Nerven zu verbrauchen? Warum reiben wir uns dabei auf? Für
wen denn? Wem nützt es eigentlich? Fragen über Fragen. Ich treffe

bei Sozialtätigen immer wieder auf Resignation und
Enttäuschung. Aber nicht nur bei ihnen. Fast möchte man sagen, es

habe sich eine weltweite Resignation eingeschlichen, bei der
Mehrzahl der Menschen, in allen Kontinenten. Mit Resignation
ist immer auch eine gewisse «Zukunftslosigkeit» verbunden.
Ohne Zukunft wird die Arbeit sinnleer; es erlöscht die Hoffnung.

Veteranentagung 1989
Die traditionelle jährliche Tagung unserer VSA-Ve-
teranen findet am

Donnerstag, 14. September 1989

auf der Halbinsel Au, am Zürichsee, statt. Ein detailliertes

Programm wird zu gegebener Zeit erscheinen.

Bitte reservieren Sie sich rechtzeitig diesen Tag!

Ist Hoffnung aber nicht eine Illusion, die sich nur starke, sprich:
tüchtige Menschen leisten können, Menschen, die über ihre vollen

geistigen und körperlichen Kräfte verfügen, die ankommen
und sich durchsetzen? Und was ist dann, wenn man einmal nicht
mehr ankommt oder gar nie ankommen konnte? Springt dann
Hoffnung in die Lücke und alles ist wieder gut? Ist Hoffnung
denn aber nicht eine Stimmung, die genau dann entschwindet,
wenn man sie nötig hätte? Ist Hoffnung eigentlich mehr als

kaschierte Aussichtslosigkeit und Resignation?

Alltagshoffnung und Hoffnung
aus der Tiefe des Menschseins

Das Wesen der Hoffnung entzieht sich weitgehend einer begrifflichen

Definition. Aber ihre Auswirkungen lassen sich feststellen.
Dass sich Hoffnung nicht mit Händen anfassen lässt, besagt
nicht, dass sie etwas Nebelhaftes ist. Liebe zum Beispiel lässt sich

ja auch nicht anfassen und definieren, und doch kann sie uns in
eine neue Welt versetzen. Wo nun wird die Hoffnung konkret?
Wo wirkt sich ihre positive Macht offensichtlich aus? Ich denke:

am deutlichsten in der Not, in der Verzweiflung, in der Vereinsamung.

Hoffnung entsteht erfahrungsgemäss oft in hoffnungsloser

Lage. Sie kann sogar um so stärker werden je hoffnungsloser
die Lage ist. Und eigenartigerweise entsteht diese Hoffnung nicht
selten gerade dann, wenn die alltäglichen Hoffnungen zerbrechen.

Gerade der Verlust der Alltagshoffnung kann eine neue,
tiefere Hoffnung im Menschen aufkeimen lassen.

Die Alltagshoffnungen haben ganz verschiedene, auswechselbare

Ziele: ein Neubau, traumhafte Ferien, zuverlässige Mitarbeiter,

bessere Gesundheit und ähnliches. Solche konkreten
Hoffnungen erfüllen sich oft nicht und lassen vielleicht bezüglich
Hoffnung den Eindruck des Illusionären entstehen. Es hängt ja
auch von den verschiedensten Bedingungen ab, ob dieses oder
jenes eintritt, ob wir Geduld haben und warten können oder schnell
die Flinte ins Korn werfen und uns neuen Zielen zuwenden. Zur
Alltagshoffnung gehört die Enttäuschung. Ihre Ziele sind die
Welt unserer wechselnden Wünsche. Diese greifen schnell und
leicht über das wirklich Mögliche hinaus ; und dürfen es natürlich
auch. Kein Wunder, dass sie dann aber enttäuscht werden.
Anders bei der Hoffnung aus der Tiefe des Menschseins. Diese kann

gerade aus Enttäuschungen, aus dem Zusammenbruch von
illusionären Hoffnungen entstehen bzw. uns zu ergreifen beginnen.
Sie ist von Illusionen frei. Sie führt freilich irgendwie ins
Unbestimmte. Aber wenn ihr Ziel auch nicht zu fassen ist, so gehört sie

doch zur menschlichen Person und weist in die Zukunft. Dieser

neuen Hoffnung geht es nicht um das Verschwinden dieses oder

jenes Leides, dieser oder jener Krankheit, dieses oder jenes
Übels. Es geht ihr um etwas Umfassenderes, um Heil-Sein, um
ein Sich-Finden-aus-letzter-Tiefe. Philosophen nennen das

Erfahrung von Absolutem, Theologen das Angenommensein durch
Gott. «Die Hoffnung ist das Material, aus dem unsere Welt
gemacht ist» (Gabriel Marcel).

147



Hoffnung verweist auf den Sinn des Mensehseins

So gesehen sind die Hoffnungen des Alltags und die Tiefen-
Hoffnung auch wieder nicht einfach zu trennen. Die Tiefen-
Hoffnung, zum Mensch-Sein als solchem gehörend, ermöglicht
erst Alltags-Hoffnungen. Weil es eine im Person-Sein selbst
gegründete letzte (existentiale) Hoffnung gibt, gibt es die wechselnden

Hoffnungen des Alltags. Weil es ohne Hoffnung kein
Mensch-Sein gibt, haben wir nicht nur Hoffnung, wir selbst sind
Hoffnung. Und das heisst, dass Resignation nur möglich ist auf
dem Hintergrund der Hoffnung und dass umgekehrt durch
Resignation hindurch immer auch wieder eine neue Hoffnung, eine
tiefere Hoffnung aufbrechen kann. Und das kann auch ein
resignierter Sozialtätiger, auch ein Behinderter, erfahren und kann
daraus Mut für die Zukunft schöpfen. Solche Hoffnung eröffnet
den Raum für letztlichen Sinn. Hoffnung und Sinn gehören so

eng zusammen wie Hoffnung und Zukunft.

Bei «Sinn» haben wir ein ähnliches Erscheinungsbild wie bei der

Hoffnung. Je umfassender ein Sinn ist, um so weniger fasslich ist
er. Es gibt denn auch nicht eine eigentliche «Wissenschaft» des

Sinns. Eher kommt ihm das Herz und die aus ihm hervorgehende
Weisheit nahe. «Le cœur a ses raisons, que la raison ne connaît
point», meinte einmal Pascal. Auch der Psalmist spricht von
einer Weisheit des Herzens (Psalm 89). Da nicht eigentlich
wissenschaftlich zu fassen, ist Sinn-Erfahrung auch nicht eigentlich
machbar. Man kann zur Sinnerfahrung beitragen, aber sie nicht
herbeiführen. Sinn muss gefunden werden; Sinn zeigt sich; Sinn
spricht sich uns gleichsam zu.

Existenz-Sinn auch in alltäglichen Situationen

Sinn hat verschiedene Aspekte. Zunächst einmal sehen wir Sinn
darin, etwas zu tun oder zu schaffen, das heisst in unseren Aktivitäten.

Dann sehen wir Sinn aber auch in dem, was uns widerfährt:

in Ereignissen, Erlebnissen, Erfahrungen. Und schliesslich

- parallel zur Tiefen-Hoffnung - gibt es das, was ich Existenz-
Sinn nennen möchte. Er zeigt sich zum Beispiel in verzweifelten
Situationen, oder in Momenten übergrossen Glücks, oder im
Schauder vor dem Nichts (Tod), oder auch - Heidegger hat uns
wieder darauf hingewiesen - in ganz alltäglichen Situationen:

Ein griechischer Philosoph, den seine Bewunderer suchten und
endlich an einem Backofen fanden, bemerkte: «Auch hier wesen
Götter an »

Worauf es immer wieder ankommt, ist die innere Grund-Einstellung,

mit der wir den täglichen Begebenheiten in unserem Beruf
und Leben begegnen. Es gibt keine Lebenssituation, die schlechthin

sinnlos wäre. Auch negative Seiten menschlicher Existenz -
ich denke besonders an Leid, Schuld und Tod - können ihre positiven

Seiten für uns haben. Sie können uns vor uns selbst bringen,
direkt und unmittelbar. Sie durchstossen dann das Gewebe des

Scheins, der Halbwahrheiten, der Illusionen und stellen uns vor
den Sinn unserer Existenz, von diesem her fällt auch erst das richtige

Licht auf den mehr vordergründigen Sinn unserer Aktivitäten,

Erlebnisse usw. Obwohl wir nicht über Sinn verfügen, können

wir doch täglich nach ihm suchen - und, sogar durch
Resignation hindurch, Sinn entdecken.

Mit dem, was man tut, Zeichen für Sinn sein

Blenden wir noch einmal zurück, zum ersten Teil unserer
Überlegungen. In und aus der Tiefe unseres Menschseins ergeht immer
wieder ein Appell an uns, uns den andern zuzuwenden, mitzutragen

am Geschick unserer Mitmenschen. Dieser Appell ist ein

Drängen, dem wir nachgeben oder das wir auch überhören können.

Von der Art, wie wir damit umgehen, hängen Sinn und
Zukunft ab. Dem Drängen Folge zu leisten, heisst Sinn finden in den

alltäglichsten Begebenheiten, heisst Hoffnung und eine Zukunft
zu haben.

Mit dieser Be-Sinnung sind nicht auch schon konkrete Probleme
gelöst. Morgen werden Sie wieder mit Mitarbeitern zu tun haben;
Sie werden immer noch in Sorge sein, ob und wie die Subventionen

fliessen; Sie werden immer noch oder wieder mit sich selber

kämpfen müssen usw. Was ich Ihnen aber sagen wollte ist, dass

Sie als Sozialtätige nicht nur Menschen sind, die man nach Lust
und Laune kritisieren kann, nicht nur Menschen, denen man
immer mehr Verantwortung aufbürden kann, sondern dass Sie alle,
die Behinderten eingeschlossen, Zeichen für «Sinn» sein können
in einer Welt, die oft so «hoffnungsleer» und damit «sinnlos»
und «zukunftslos» scheint.

vm»
JMLhjJ

-

Ù," v
•

elektrische Aufriehl
und Cehhilfe
Über das Scanmark Hilfsmittel-Programm
informieren wir Sie gern kostenlos

ORTOPEDIA GmbH
Postfach 6409 23 Kiel 14

Telefon (0431) 2003-1

148 Schweizer Heimwesen HI/89


	Berner Konferenz für Behindertenfragen, 10. April 1987, Bürenpark Bern : vom Sinn der Arbeit

