
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 2

Artikel: Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten an der Fortbildungstagung für
Altersheimleitung und Kaderpersonal in Zug, 8. und 9. November 1988 :
unser Weg zum Leben

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten an der Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Zug,
8. und 9. November 1988

Unser Weg zum Leben

«Ist der Tod noch zu retten?» stellte sich der VSA an der Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Zug
die Frage und diskutierte während zwei Tagen das problematische Thema der «Sterbehilfe». «Mich erschüttert, dass unsere
Gesellschaft sich in der heutigen Zeit mit solchen Themen beschäftigen muss», erklärte eine Gesprächspartnerin der Fachblatt-Re-
daktorin. «Für mich persönlich war der Tod bisher nicht ein Tabu, jedoch etwas, das in der göttlichen Allmacht geborgen und

getragen war. Ich hätte nie gedacht, dass sogenannte ,Sterbehilfe' zu einem Tagungsthema werden könnte.» Diese Aussage
deckt sich weitgehend mit den Worten von Tagungsreferent Rudolf Zihlmann, welcher sich fragte: «Wo bleibt die Autonomie
des Lebens, das sterben will?» (Fachblatt 1/89) Dr. Imelda Abbt stellte in Zug das Schlusswort zur Tagung in einem Wechselreferat

mit Dr. Karl-Heinz Bauersfeld unter das Thema: «Unser Weg zum Leben.» «Ist der Tod noch zu retten?» führte für sie zur
Frage: «Ist das Leben noch zu retten?»
Als letzten Zuger Beitrag bringt das Fachblatt VSA die Ausführungen von Imelda Abbt.

Unserer Tagung «Ist der Tod noch zu retten ?» ist bereits ein Seminar

im Frühling in Dulliken vorausgegangen. Wir haben es uns
nicht leicht gemacht mit dem Nachdenken über Leben und Tod
und den damit aufgebrochenen Fragen der aktiven undpassiven
Sterbehilfe. Dass unsere Zeit in dieser Weise mit lebens-wichtigen
Fragen bedrängt wird, hat mit den gesellschaftlichen Umwälzungen

zu tun. Wie wir alle wissen, hängt die wichtigste Ursache
damit zusammen, dass die Fortschritte der Medizin, der
Ernährungshygiene usw. die Dauer der menschlichen Lebenserwartung
völlig verändert haben. Und dass vor allem die Alters- und
Pflegeheimleiter und ihre Mitarbeiter besorgt sind über diese
Entwicklungen, kann sie nur ehren. Was bedeutet denn humanes
Sterben? Wer von den Anwesenden hier möchte nicht menschenwürdig

sterben dürfen? Und unsere Tagung war denn auch ein
Forum, an dem verschiedene Zugänge und Einstellungen zum
Sterben diskutiert wurden. Im Podiumsgespräch sind diese
Sichtweisen - medizinisch, juristisch, ethisch - nochmals aufgenommen

und diskutiert worden. Zum Abschluss möchten nun Dr.
Karl-Heinz Bauersfeld und ich dieses Thema in einen anthropo-
/ogisc/z-praktischen Rahmen stellen.

Der Weg zum Leben - ein Widerspruch?

Unser Weg zum Leben Ist nicht dieser Titel bereits widersprüchlich?

Und doch liegt gerade in der Widersprüchlichkeit das
Kernproblem. Wie wird das Leben gedeutet, interpretiert, woher
nimmt eine Deutung die Legitimation? Ist das Leben das Höchste

aller Güter? Und welches Leben ist gemeint, das biologische,
das physische, das psychische? Erst die Frage nach dem Leben
kann uns eigentlich helfen, eine Antwort zu geben auf die Frage
nach dem humanen Sterben und dem Tod.

Wir stehen in der abendländischen Tradition und sind von ihren
ethischen Vorstellungen und Lebenspraktiken her geprägt. Die
veränderte gesellschaftliche Situation braucht veränderte
Antworten. Das Anstössige daran für viele ist doch dies, dass sie noch
traditionelle Antworten verinnerlicht haben und dauernd mit
anderen Optionen bezüglich Leben und Tod konfrontiert sind.
Mein Beitrag soll nun ein zweifacher sein: Einerseits soll das
Leben mit Respekt und Fürsorge betrachtet werden, wie es im
christlichen Abendland bis heute geschieht. Anderseits soll das
Recht auf den Tod aus einer philosophischen-anthropologischen
Sicht, aufgrund vernünftiger Überlegungen also, zur Sprache
kommen.

I. Leben: Respektierung und Fürsorge

Die Frage nach einer nuancierten Bedeutung der Lebensqualität
ist innerhalb der christlichen Tradition nicht etwa neu. Untersuchungen

zeigen, dass das physische Leben im Laufe der christlichen

Tradition noch niemals als «absoluter» Wert bestimmt wurde.

Und daran sei unter keinen Umständen zu rütteln, wurde
immer wieder betont. Alsphysisches Gut ist das Leben den geistigen
Gütern untergeordnet. Was sind nun aber diese geistigen Ziele?
In der jüdisch-christlichen Tradition ist die Liebe Gottes das
bedeutendste aller Lebensgüter und dass dieses sich in der Liebe
zum Nächsten erfülle. Im 1. Johannesbrief 4,20-21 heisst es:
«Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott, und (doch) seinen Bruder
hasst, ist er ein Lügner. Denn wer seinen Bruder nicht liebt, den er

Dr. Imelda Abbt: «Diese Tagung gibt Hoffnung.»

75



von Angesicht kennt, der kann Gott nicht lieben, den er von
Angesicht nicht kennt. Und dieses Gebot haben wir von ihm, dass,

wer Gott liebt, auch seinen Bruder lieben soll.»

Was bedeutet das nun auf unser Thema bezogen? Der Weg zum
Leben ist immer an ein physisches Leben gebunden. Und dieses

ist das Gut des einzelnen Menschen. Es ist aber nicht ein Gut an
sich. Es ist ein Gut in dem Masse, als es die Entfaltung von
menschlichen Beziehungen, von Nächstenliebe usw., erlaubt und
ermöglicht. Das heisst auch, dass Gerechtigkeit, gegenseitige
Wertschätzung, Sorge um das Wohl des andern, Mitgefühl und
Bereitschaft, sich im Geben und Nehmen, im Nehmen und
Geben, beizustehen, Voraussetzungen sind.

Also nicht das Leben an sich stellt ein Gut dar, sondern nur wenn
es an bestimmte Umstände gebunden ist. Das Gleiche gilt vom
Tode. Der Tode ist für diejenigen eine Wohltat, deren physisches
Leben unwiderbringlich jeglicher Möglichkeit beraubt ist, in
sinnvollen menschlichen Beziehungen (auch verborgener Art) zu
stehen. Den Menschen als Mit-Menschen zu verstehen, und zwar
bis zum Tod, würde bedeuten, dass er nie aus diesen Bindungen
herausgenommen werden darf, ja gar nicht kann.

Die christliche Tradition hält also daran fest, dass menschliches
Leben im biologischen Sinne einen grundlegenden, jedoch nicht
«absoluten» Wert darstellt. Von daher könnte man die Lebenserhaltung

differenzierter betrachten. Die Entfaltung von Beziehungen

ist die Möglichkeit, ein Mit-Mensch zu werden, ist erwünscht
und da wo sie möglich ist zeigt sich Sinn. Wo das aber nicht mehr
möglich ist, und keine diesbezügliche Hoffnung mehr besteht,
stellt sich legitimerweise die Frage, ob das physische Leben noch
verlängert werden soll. Wenn das menschliche Leben einen
grundlegenden, aber nicht «absoluten» Wert darstellt, kann aus
diesem Grund das «Sterben lassen» eines Menschen Ausdruck
sein für die Achtung und für die umfassende Würde und das Wohl
der menschlichen Person, die geistige wiephysische Aspekte ein-
schliesst.

II. Das Höchste ist (nicht)
die Freiheit

Wie wir gehört haben, sind in den 80er Jahren überall in der Welt
zahlreiche Organisationen gegründet worden, die menschenwürdiges

Sterben als ein Recht, das jedermann zusteht, fordern.
Dazu kommen Gesellschaften, die schon länger bestehen (in
England : Exit - The Society for the Right do Die with Dignity
[1935] ; in den USA: Concern for Dying [1967]; American Euthanasia

Foundation [1972] usw.). Neben diesen Vereinigungen, in
denen sich weltweit zehntausende von Mitgliedern organisiert
haben, haben sich auch einige Autoren für das Recht des einzelnen
Menschen auf einen würdigen Tod stark gemacht. Ich erinnere
nur an Jean Améry, der 1976 in seinem Buch «Hand an sich
legen» folgendes schreibt : «Solange nicht eine Bewegung ins
Leben gerufen wird, deren Ziel die bündige Anerkennung der Freiheit

zum Freitod als unveräusserliches Menschenrecht dringlich
fordert, werden die Dinge bleiben, wie sie sind.» Und 1979 meint
die Künstlerin Jo Roman in: «Freiwillig aus dem Leben» ich
glaube, die Zeit ist nahe, wo das Bewusstsein von der persönlichen

Verantwortung für die Länge der Lebensspanne des einzelnen

- ebenso wiefür deren Inhalt - bewirken kann, dass der überlegte

Freitod als ein grundlegendes Menschenrecht anerkannt
wird und den Beistandsowie den Schutz der Gesellschaft erhält. »
1982 haben zwei französische Soziologen (Claude Guillon und
Yves Le Bonniec) ein Buch vorgelegt, das eine «Gebrauchsanleitung

zum Selbstmord» ist, eine Streitschrift für das Recht auf
einen frei bestimmten Tod. Die beiden Autoren zeigen vor allem die

unmenschlichen Herrschaftsstrukturen der heutigen Gesellschaft

auf und plädieren dafür, dass einem Leben, das seinen
Namen nicht mehr verdient, der Tod vorgezogen werden solle. Also
auch hier eine bestimmte Einstellung zum Leben, beziehungsweise

zum Tod, wenn auch aus einer anderen Sicht, nämlich aus
sozialkritischer Perspektive.

Wie können solche Forderungen begründet und verantwortet
werden? Woher nehmen sie ihre Legitimation? Sich denkerisch
darauf einzulassen scheint mir eine Pflicht zu sein, gerade in
einem Verband, der «Menschlichkeit» auf seine Fahne geschrieben
hat. Es muss aber zuerst gründlich nachgedacht werden, um sich
dann aus Einsicht heraus praktischen Fragen zu stellen. Keine
Anstrengung ist hier zu gross, geht es doch letztlich um das
menschliche Leben selbst.

Es sind zwei Hauptargumente, die den Freitod begründen sollen :

«menschenwürdiger Tod» und «Vollzug der Freiheit». Die
Überlegung ist: Wenn es eine Grundtatsache ist, dass der Mensch sich
wesentlich selbst gehört, ist er auch berechtigt, über sich selbst -
als ureigenstes Eigentum - zu verfügen, und er kann dieses Eigentum

auch zerstören, wenn er dadurch einem Leben ohne Würde
und Freiheit entgeht. Das ist dann nicht bloss als Zerstörung zu
empfinden, sondern zugleich als Triumph der Freiheit. So erlebt
sich der Mensch als wesentlich frei, verfügt er doch über sein
Leben - und damit für viele auch über seine Freiheit.

Eine etwas andere Argumentation führt an:

Man hat mich nicht gefragt, als ich zur Welt kam, und somit kann
ich auch nicht gezwungen werden, in der Welt zu bleiben, wenn
mein Leben mir und andern zur Last fällt. Die Freiheit besteht

darin, über den Prozess des eigenen Lebens zu verfügen, der ohne
eigenes Zutun zustande gekommen ist; zumindest dessen Ende
steht in meiner Verfügung.

Beide Begründungen suchen die Rechtfertigung des Tuns in der
Freiheit des Menschen. Freiheit gebe das Recht, über das eigene
Leben zu verfügen beziehungsweise in den Prozess des Lebens

einzugreifen. Dazu ist zunächst zu sagen: Freiheit ist immer ein
Tun, das im Vollzug erfahren wird. Abstraktes, theoretisches
Reden über sie, erfasst sie nur unzureichend. Freiheit will und soll
im menschlichen Leben realisiert werden, und zwar lebenslänglich.

Unser Titel heisst: Unser Weg zum Leben So gesehen müss-
ten wir sagen : Unser Weg zum Leben ist der Weg zum ständigen
Tun aus Freiheit. Damit ist menschliches Leben wesentlich an
Freiheit gebunden beziehungsweise Freiheit ermöglicht
menschenwürdiges Leben. Folgt daraus nicht: Nicht das Leben ist das

höchste Gut, sondern die Freiheit?

Ich habe in Veranstaltungen des VSA öfters über Freiheit gesprochen.

Wichtig ist dabei in unserem Zusammenhang, dass Freiheit
nicht als blosse Willkür zu verstehen ist ; Freiheit ist immer schon,
von ihrem Wesen her, auf andere Freiheit(en) bezogen und weiss

sich immer auch begrenzt. Es geht nicht bloss um meine eigene
Freiheit, sondern um unser aller Freiheit. Solche sich selbst
begrenzende Freiheit ermöglicht auch anderen Freiheiten, ihren
Lebensweg zu gehen. So verstandene Freiheit kann und soll zum
Maßstab unserer Handlungen werden. Der Mensch ist nicht
schon dadurch Mensch, dass er biologisch lebt. Er existiert nicht
bloss in einem rein biologischen Sinne, wie andere organische
Wesen. Leben ist eine notwendige Bedingung menschlichen
Seins, aber nicht schon die hinreichende Bedingung für
menschenwürdiges Sein. Die eigentliche Bedingungfür meschenwür-
diges Sein ist eine intersubjektiv vollzogene Freiheit. Nur als in
diesem Sinne verstandenes freies Wesen ist der Mensch ein
menschlicher Mensch.

76 Schweizer Heimwesen 11/89



Noch etwas ist zu bedenken. Der Mensch ist nicht das Absolute
und damit auch seine Freiheit nicht. Wer argumentiert, vollzieht
dabei Freiheit, bezeugt aber gleichzeitig, dass sie nicht das Höchste

ist ; denn er unterwirft sich den Gesetzlichkeiten der Argumentation,

vor allem aber der sich in ihr zeigenden Wahrheit,
die nicht mehr hinterfragbar und folglich als das Absolute zu
begreifen ist. Freiheit braucht die Normierung durch die Wahrheit,
sonst wird sie willkürlich, und in der Folge, weil nicht mehr
intersubjektiv, unmenschlich!

Freiheit steht unter dem Imperativ der Wahrheit

Was bedeutet dies nun auf unser Thema bezogen? Wenn der Sinn
des menschlichen Lebens nicht darin besteht, bloss zu leben,
sondern darin, Freiheit von Wahrheit normiert, zu realisieren, dann
ist der Mensch nicht in erster Linie um des biologischen Lebens
willen da. Es wäre jedoch zu wenig zu sagen, dass der Tod einem
unfreien und damit nicht mehr menschenwürdigen Leben vorzuziehen

sei. Denn wenn das Freiheitsprinzip auch immer und
unbedingt respektiert werden soll, so darf doch niemals vergessen
werden, dass es unter dem Imperativ der Wahrheit steht. Freiheit
ist mit anderen Worten immer bezogen auf Wahrheit und kann
sich nur von dieser her rechtmässig verstehen. Sie ist also untergeordnet

und damit niemals das Höchste. Höher als sie ist die

Wahrheit, weil Freiheit immer nur in Grenzen realisiert werden,

nur in der Wahrheit zur Ruhe kommen kann. Freiheit zum Tode

müsste folglich auch mit der Wahrheit zusammenstimmen. Tut
sie das?

Wer bloss dem Leiden, dem langen Sterben, den Grenzerfahrungen

entgehen möchte, greift sicherlich zu kurz. Er klammert die

Wahrheit, die das menschliche Leben bestimmt, aus. Gerade das

Sterben ist aber ein Vorgang, bei dem sich, in einem Ineinander
von Freiheit und Grenzerfahrung, Entscheidendes abspielt, bei
dem es um die letzte Wahrheit des Menschseins geht. Respekt und
Achtung davor macht es unmöglich, ja absurd, das Ende des

Lebens, die Todesstunde, im voraus reglementieren zu wollen.
Ureigentliches Leben, zu dem auch das Sterben gehört, würde damit
vom Menschen verplant und um das eigentlich Menschliche
gebracht, nämlich: die Wahrheit im Sterben zu erfahren!

Zum Abschluss

Im ersten Teil haben wir gesehen, dass im christlichen Verständnis
die Gottes-, Selbst- und Nächstenliebe das höchste menschliche
Gut ist. Von der Geburt bis zum Tod versteht sich der Mensch in
dieses Verhältnis eingebunden. Wie der Mensch dieses Verhältnis
realisiert, ist weitgehend seine eigene Tat. Der gläubige Christ
jedoch weiss, dass Gott zu ihm steht, dass er von Gott geliebt ist,
und zwar in allen Lebenslagen. Das Leben ist ihm von Gott
geschenkt und er gibt es im Tod wieder an Gott zurück.

Im zweiten Teil wurde gezeigt, dass intersubjektiv vollzogene
Freiheit, die sich immer auch von der Wahrheit abhängig weiss,

zum Urbestand des Menschlichen gehört, und dass wir dieses zu
hüten haben. Unser Thema: Ist der Tod noch zu retten? ist eigentlich

die Frage : Ist das Leben noch zu retten Ist es nicht schon so
verplant, uniformiert, bis ins Letzte machbar geworden, dass wir
uns nur noch denen zu überlassen haben, die wissen, was zu tun
ist. Unsere Tagung zeigt, dass Ärzte, Ethiker, Heimleiter,
Pflegepersonal undsoweiter sich nicht einfach aus der intersubjektiven
Verantwortung ziehen können, sondern gerade den Fragen standhalten

sollten. Da scheint Hoffnung auf. Hoffnung darauf, dass

jeder einzelne, in Verantwortung vor der unaufgebbaren Würde
des Menschen, und vor der Wahrheit - je nach Auftrag und
Aufgabe -, zu einem würdigen Sterben-Können beitragen wird. Diese

Tagung gibt Hoffnung, dass der VSA ein Ort ist, in dem solche

Hoffnungsträger sind und auch in Zukunft sein werden. (rr.)

Schule für
Soziale Arbeit

T"' u Weiter-und Fortbildung
Z-UrlCn AbteilungW + F

Frauen und Leitung

Ein Kurs für alle im Sozialbereich tätigen Frauen, die
sich mit weiblichem und männlichem Macht- und
Leitungsverhalten auseinandersetzen und für sich selbst
konkrete Handlungsstrategien erarbeiten wollen.

Sollen wir Frauen im Sozialbereich in unserer
patriarchalischen Gesellschaft Macht- und Leitungsfunktionen

fordern und übernehmen?

- Männliche Macht: Wie gehen Frauen in sozialen
Arbeitsfeldern mit männlichen Machtstrukturen um?
Weibliche Macht: Gibt es sie? Wie sieht sie aus? Wie
sieht ein weiblicher, frauenfördernder Leitungsstil
aus?

- Welche strukturellen Formen von Zusammenarbeit
und Leitung sind frauenfördernd?

- Frauen als Leiterinnen von einzelnen, von Gruppen,
in Organisationen: Welche Reaktionen lösen sie bei
Frauen und bei Männern aus?

Leitung: Esther Baur, Psychologin, Beraterin
von Teams und Organisationen
Franziska Greber, Sozialarbeiterin,
Gestalttherapeutin

Koordination
Abt. W + F: Heinz Mandlehr

Dauer, Daten: 3 Kursblöcke zu 3 + 2 + 3 Tagen:
24.-26. August, 28.129. September,
26.-28. Oktober 89

Kurskosten: Fr. 640-

Kursort: Schule für Soziale Arbeit, Zürich

Teilmerinnenzahl max. 18

Anmeldeschluss 30. Juni 1989

Anmeldungen / Schule für Soziale Arbeit,
Kursunterlagen: Abteilung W + F, Bederstrasse 115,

8002 Zürich

Schriftliche Anmeldungen werden in der Reihenfolge
ihres Eintreffens berücksichtigt. Eine Anmeldung kann
bis Ablauf der Anmeldefrist zurückgezogen werden,
nachher gilt sie als definitiv.

77


	Referat von Dr. Imelda Abbt, gehalten an der Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal in Zug, 8. und 9. November 1988 : unser Weg zum Leben

