
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 1

Artikel: Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9.
November in Zug : Sterbehilfe : noch nie eine so breite Diskussion
geführt

Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9. November in Zug

Sterbehilfe: Noch nie eine so breite Diskussion geführt

Auf dem Gebiet der Sterbehilfe lassen sich nicht einfach so juristische, medizinische, theologische und ethische Grenzen ziehen
und es lässt sich auch nicht dem Betreuerpersonal in den Heimen ein Rezept fiir den Alltag in die Hand drücken. Dies mussten
die Altersheimleiterinnen und das Kaderpersonal in Zug erfahren. Die Zuger Tagung stand unter dem Titel «Ist der Tod noch
zu retten?» und befasste sich mit der Problematik der aktiven und passiven Sterbehilfe. Im Rahmen der fundierten
Auseinandersetzungen kamen sowohl die Sterbebegleitung in der Klinik wie auch die Frage nach der Liberalisierung der Sterbehilfe zur
Sprache. Professor Adrian Holderegger stellte ethische Überlegungen zur Liberalisierung der Sterbehilfe an.
Professor Dr. Adrian Holderegger ist Professer für Moraltheologie an der Theologischen Fakultät der Universität
Freiburg/Schweiz. Er gehört dem Kapuzinerorden an. Holderegger studierte Theologie und klinische Psychologie in Freiburg, Basel

und Tübingen. Sein hauptsächlichstes Arbeitsfeld ist das Grenzgebiet zwischen Theologie - Ehtik - Psychologie. Insbesondere

hat er sich in drei Büchern zur Suizidproblematik geäussert. Das wichtigste ist: Suizid und Suizidversuch (Humanwissenschaftliche

Ergebnisse und anthropologische Grundlagen, Fribourg 1979). Des weitern hat er in Zeitschriften rund 50 Fachartikel

zu Problemen aus dem Bereich der Moraltheologie veröffentlicht. Im nachstehenden Referat aus Zug wurden die Zwischentitel

von der Redaktion gesetzt.

Meine Damen und Herren

Noch zu keiner Zeit dürfte das Thema Sterbehilfe Gegenstand
einer so breiten Diskussion gewesen sein wie in der Gegenwart. Die
Gründe für dieses ausserordentlich gesteigerte Interesse, das der
Sterbehilfe gilt, sind vielfältig. Zu einem grossen Teil liegen sie im
ungewöhnlichen technischen Fortschritt der Medizin, insbesondere

der sogenannten Apparatemedizin. Auf der einen Seite ist
vieles möglich geworden, das die Frage nach einem menschenwürdigen

Mass aufwirft. Auf der andern Seite erzeugen diese

Möglichkeiten bei manchen Angst, sie könnten in ihren letzten
Tagen medizinischen Apparaten ausgeliefert sein, welche ihr
Leben unnötig verlängern. Sie möchten nicht, wenn es einmal so
weit sein wird, bedingungslos Apparaten ausgeliefert sein, gleichsam

durch technische Systeme entwürdigt werden. Denn diese
könnten während Wochen und Monaten unter Umständen
lebenswichtige Körperfunktionen aufrecht erhalten und den
Vorgang des Sterbens unverhältnismässig lang hinauszögern. Die
Angst und das Misstrauen gegenüber der medizinischen
Spitzentechnologie bestimmen damit bei Nicht-Medizinern ein intensiveres

Nachdenken über das eigene Sterben. Ob diese Angstbilder
tatsächlich den objektiven Gegebenheiten entspricht wäre genau
abzuklären, wichtig ist aber, dass solche Skepsis und Ängste
vorhanden sind. Sie sind Grund genug, dass man diese Thematik aus
dem Bereich des Tabus herausholt und darüber nachdenkt, was
würdiges Sterben heisst und ob es allenfalls ein Selbstbestimmungsrecht

über den eigenen Todeszeitpunkt geben kann.

Das gesteigerte Interesse, das der Sterbehilfe gilt, erwächst - wie
mir scheint - auch aus einem veränderten moralischen Bewusst-
sein. Zwar ist in den demokratischen Rechtsstaaten die aktive
Sterbehilfe ein Strafrechts-Tatbestand, aber die moralische
Einschätzungscheint damit nur noch bedingt übereinzustimmen.

Eine im August 1984 abgeschlossene Untersuchung des Institutes
für Demoskopie Allensbach in der Bundesrepublik Deutschland
zeigt, dass 67 Prozent der Bevölkerung der Meinung sind, dass
ein Arzt nicht bestraft werden sollte, wenn er einem Patienten auf
dessen Wunsch hin ein tödliches Medikament verabreicht.
Erinnerlicherweise hat am 25. September 1977 die Zürcher Bevölkerung

eine Standesinitiative «Sterbehilfe auf Wunsch für Unheilbare»

angenommen, die für bestimmte Fälle eine Legalisierung
der Tötung auf Verlangen vorsah.

Diese beiden Beispiele zeigen deutlich, dass das moralische
Empfinden weiter Bevölkerungskreise nicht mehr der geltenden
Rechtsnorm zu entsprechen scheint. Hier muss natürlich die Frage

aufgeworfen werden, ob Umfragen und Abstimmungen, die
die Fragestellung immer vereinfachen, geeignete Instrumente
sind, um die sehr oft komplexen moralischen Einschätzungen
einzufangen. Sieht man davon einmal ab, so wird dennoch ein
bestimmtes Selbst- und Freiheitsverständnis sichtbar, das
möglicherweise andere Akzente aufweist als früher.

Offensichtlich wächst die Überzeugung immer mehr heran, dass

es zur Selbstbestimmung, zur Freiheit und Autonomie des
Menschen gehört, auch noch über den Tod selbst verfügen zu können.
Damit verbindet sich die Meinung, Staat und Gesellschaft hätten
bei dieser allerpersönlichsten und intimsten Entscheidung nichts
dreinzureden. Wenn man schon in seiner aktiven Lebenszeit von
Abhängigkeiten, Fremdbestimmungen vielfältig eingeschränkt
ist, so möchte man wenigstens das Lebensende in freier Verfügung

selbst bestimmen können.

Die Formulierungen sind bewusst etwas plakativ gewählt. Damit
möchte ich aber gleichzeitig deutlich machen, dass mit solchen
Schlagworten in ihrer Undifferenziertheit ethisch nicht über die
Sterbehilfe entschieden werden kann. Im Endeffekt erzeugen sie,

wenn man sie in all ihren Konsequenzen überprüft, mit aller
Wahrscheinlichkeit doch mehr Unfreiheit und Inhumanität. Da
die Problemkonstellationen am Ende des Lebens so vielfältig
sind, drängt sich auch aus ethischer Sicht eine Differenzierung
auf. Ethisch wird man der komplexen Situation immer noch
dadurch am besten gerecht, wenn man - bei aller Problematik - in
passive und aktive Sterbehilfe unterscheidet. Der Begriff Euthanasie

meint zwar dem ursprünglichen Wortsinn nach Medizin
mitmenschliche Hilfe zu einem menschlichen, guten Sterben,
aber gerade weil er beschönigend für die Beseitigung lebensunwerten

Lebens gebraucht wurde, erscheint er ungeeignet,
angemessen über unser Problem reden zu können.

1. Eine ethisch undiskutable Frage

Wenn wir hier von Sterbehilfe reden, meinen wir grundsätzlich
einen Dienst am Sterbenden, der das, was mit ihm geschieht,
ausdrücklich oder stillschweigend wünscht, oder der, wenn er noch

6 Schweizer Heimwesen 1/89



Prof. Adrian Holderegger: «Die leidlose Gesellschaft ist es gerade, die
Leiden hervorbringt.»

entscheidungsfähig wäre, es vermutlich bejahte. Die zentrale Frage

ist die: Wie weit können und dürfen die Belange des Betroffenen

wahrgenommen werden? Wie weit steht es ihm zu, über das

terminale Stadium selbst verfügen und bestimmen zu können?
Und dennoch kann man sich zum Thema Sterbehilfe nicht
äussern, ohne vorher klar gesagt zu haben, dass die sogenannte
unfreiwillige Euthanasie absolut verwerflich ist, die dann vorliegt,
wenn Sterbende oder Menschen, die an sich lebensfähig sind,
aber an einem Gebrechen oder an einer unheilbaren Krankheit
leiden, aus irgendwelchen Nützlichkeitsüberlegungen von Dritten

zu Tode gebracht werden. Über sie wird ein Urteil von irgend
einer Instanz gefällt, dass sie gleichsam ihr Lebensrecht verwirkt
haben und in einer Gesellschaft von Gesunden und Leistungsfähigen

keine Existenzberechtigung mehr haben. Wir haben einen

geschichtlichen Präzedenzfall im Dritten Reich, der ein für allemal

den Abgrund aufgezeigt hat, an dem wir stehen, wenn wir
einzelne, Gremien oder die Gesamtheit über Leben und Tod
entscheiden lassen.

Zwar lässt sich theoretisch die Vernichtung sogenannten
«lebensunwerten Lebens» von der eigentlichen Sterbehilfe in jeder Form
abgrenzen. Das eine ist Fremdverfügung über ein Opfer, das
andere ist Dienst am Sterbenden, dessen Interessen im Vordergrund
stehen. Mit der Fremdverfügung als einer absolut unmoralischen
Handlung dürfen passive und aktive Sterbehilfe nicht gleichgesetzt

werden. Man muss verstehen, dass viele Mediziner und
Richter auch nicht den geringsten Schritt in eine Richtung gehen
wollen, welche den Rechtsgrundsatz, eine Rechts- und Staatsordnung

dürfe nicht über den Wert menschlichen Lebens
beziehungsweise über seinen Unwert befinden, unterlaufen könnten.
Der Strafrechtler G. Stratenwerth hält die Erinnerung an den
geschichtlichen Präzedenzfall nicht bloss für eine Pflichtübung,
sondern für eine heilsame Erinnerung bei der Folgenabschätzung,

weil in bestimmten Fällen - denken wir an Patienten, die
ihre Kommunikationsfähigkeit verloren haben - unweigerlich
das Interesse und der Wille Dritter ins Spiel kommt.

Doch mit dem eindeutigen Nein zur unfreiwilligen Euthanasie
sind die ethischen Probleme im Bereich der Sterbehilfe nicht
gelöst. Um daraufhin in ethischer Hinsicht, etwas Präziseres aussagen

zu können, unterscheide ich einzelne Fallgruppen.

2. Die passive Sterbehilfe

Eine in der Praxis häufig vorkommende Fallkonstellation ist
jene, bei welcher der Verzicht auf lebenserhaltende Massnahmen
zur Diskussion steht. Man spricht hier von passiver Sterbehilfe
und meint damit den Verzicht auf Massnahmen, welche das
Leben eines Menschen verlängern könnten. Der Begriff passive
Sterbehilfe ist zwar - wie wir noch sehen werden - problematisch,
weil die Übergänge zur sogenannten aktiven Sterbehilfe fliessend
sind. Er ist aber erst dann hilfreich, wenn man einzelne Fallgruppen

unterscheidet :

a) Der freiwillige Verzicht des Kranken auf medizinische
Behandlung

Dass Schwerkranke auf medizinische Behandlung, Spitaleinweisung

oder auf lebensrettende Operationen verzichten, treffen wir
häufig an. Insbesondere P. Noll mit seinem posthum veröffentlichten

Werk : «Diktate über Sterben und Tod» dürfte wohl
bewirkt haben, dass sich viele mit dieser Möglichkeit im Hinblick
auf ihren Lebensrest überlegen. P. Noll war mit 56 Jahren mit der

Diagnose «Blasenkrebs» konfrontiert. Er lehnte eine für das
Weiterleben unerlässliche Operation ab, weil seiner Meinung nach
die Belastungen darnach einem würdigen Leben nicht mehr
entsprochen hätten. Er wollte seine ihm verbleibende Zeit im
bewussten Warten auf den Tod verbringen, indem er nur jene
ärztliche Hilfe in Anspruch nahm, die ihm Linderung brachte.
Sein Entschluss fiel bei einigen Ärzten sicherlich nicht bloss

wegen Prestigegründen, sondern vor allem wegen ethischen Bedenken

auf Unverständnis. Denn - so kann man sich fragen - gehört
die Sorge für Leib und Leben, für die Gesundheit beziehungsweise

ihre weitgehende Wiederherstellung nicht zu den moralischen
Grundregeln? Entzieht sich ein Patient, der auf therapeutische
Massnahmen verzichtet, die wenigstens für eine gewisse Zeit
einen passablen Gesundheitszustand wiederherstellen, dieser an
und für sich selbstverständlichen Grundpflicht?

Die veränderten technischen und medizinischen Möglichkeiten
modifizieren diese moralische Grundpflicht. Denn nicht alles,

was technisch möglich ist, verpflichtet, dies auch in Anspruch zu
nehmen. Viele Menschen werden medizinische Hilfen dankbar
entgegennehmen. Andere halten das, was Ärzte in ihrem Berufsethos

für den Patienten für dringlich und heilsam erachten, aus
der Sicht ihrer eigenen Verantwortung nicht für sinnvoll.

Es ist traditionelle katholische Lehre, dass es keine Pflicht zur
Lebenserhaltung oder Lebensverlängerung um jeden Preis gibt, im
Mittelpunkt steht immer die sinnvolle Erhaltung und Verlängerung

des Lebens.

Was man indes unter sinnvoll versteht, das lässt sich nur in einer
Güterabwägung feststellen. Wenn in diesem Zusammenhang die
Rede davon ist, dass niemandzum Gebrauch unverhältnismässiger

Mittel verpflichtet sei, dann eröffnet sich hier ein Freiraum
für persönliche Verantwortung, für Ermessensurteile und für
normative Interpretation. Zur Bestimmung dessen, welche Mittel
angemessen seien und welche LebensVerlängerung sinnvoll sei,
sind objektive wie subjektive Faktoren massgeblich. Besteht eine
begründete Hoffnung auf Heilung oder zumindest Weiterleben,
bei dem die Wohltaten die Nachteile aller Art übertreffen?
Ausschlaggebend bei dieser Beurteilung ist die persönliche Zumut-
barkeit, die physische und psychische Widerstandskraft und die
seelische Verarbeitungsfähigkeit. Alle diese Gesichtspunkte greifen

ineinander über und bestimmen die Richtigkeit des
Ermessensurteils. Erachtet demnach ein Schwerkranker in einem frühen

Stadium einer tödlichen Krankheit einen medizinischen
Eingriff nach gründlicher Abwägung der Vor- und Nachteile für sich
als nicht sinnvoll, so meine ich, ist ein solcher Gewissensent-

1



scheid zu respektieren. Freilich darf dies niemals zu einer
verpflichtenden Regel werden. Denn die Mehrzahl der Menschen
möchte wohl selbst bei einer ungünstigen Diagnose wenigstens
für eine gewisse Zeit lindernde Eingriffe vornehmen lassen. Denn
derLebenswille wird nach allem, was wir wissen, im allgemeinen
durch ungünstige Diagnosen aktiviert. Deshalb muss auf der
andern Seite der Zugang zu therapeutischen Mitteln und operativen
Eingriffen allen offen stehen, so weit sie verhältnismässig sind.
Die eigentliche ethische Problematik scheint mir viel weniger im
wohlüberlegten Verzicht auf lebensverlängernde Massnahmen zu
bestehen, sondern viel mehr in der Frage, ob in Zukunft alle die
gleichen finanziellen Möglichkeiten für den Zugang geeigneter
medizinischer Massnahmen haben werden. Die Sterbehilfe, die
zumeist unter dem Blickwinkel der Patientenrechte gesehen wird,
könnte im Blickwinkel der Patientenversorgung eine eigene
menschliche und ethische Brisanz gewinnen.

b) Sterbehile unter Inkaufnahme einer möglichen
Lebensverkürzung

Es lässt sich noch eine weitere Präzisierung anbringen, welche
den Umgang mit dem Wort «passiv» betrifft. Zu denken ist an
jene Gruppe von Patienten, denen schmerzstillende Mittel verabreicht

werden und bei denen eine zumindest geringfügige Verkürzung

der Lebenszeit in Kauf genommen wird. Man spricht hier
von passiver indirekter Sterbehilfe. Denn mit der direkt gewollten
Schmerzlinderung tritt unter Umständen indirekt eine
Lebensverkürzung ein. Hier treten also Schmerzlinderung und Lebensdauer

in Konflikt miteinander. Ziel einer solchen schmerzstillenden

Medikamentation ist es, einen verbleibenden Lebensrest
erträglicher zu machen, selbst auf die Gefahr hin, dass es zu einer

Verkürzung dieses Lebensrestes kommt.

Aus ethischer Sicht ist gegen diesen Fall der passiv-indirekten
Sterbehilfe solange nichts einzuwenden, als es sich dabei nicht
um eine verkappte aktive Lebensbeendigung handelt, solange
also wirklich die Schmerzlinderung und nicht die Lebensverkürzung

Ziel der Therapie ist. Nach dem gegenwärtigen Stand der
Schmerztherapie lassen sich die Nebenfolgen in einem hohen
Masse kontrollieren. Es wird oftmals der Einwand erhoben, dass

die Verabreichung von Schmerzmitteln, vor allem in einem Stadium,

wo hohe Dosen erforderlich sind, letztlich über den Tod
dennoch verfügt werde. Äusserlich mögen sich ärztliche Eingriffe,
die in erster Linie Schmerzlinderung beabsichtigen, mit den

Handlungen angleichen, in denen der Tod direkt herbeigeführt
wird. Dazu ist zu vermerken, dass Handlungen niemals nur von
ihrem äusseren Erscheinungsbild her beurteilt werden können.
Mitentscheidend ist immer auch die Intention, die man dabei
verfolgt. Sie gibt der Handlung ihre letzte Deutung. Grenzfälle, die
äusserlich gesehen weder der passiven noch der aktiven Seite
zugeschrieben werden können, erhalten letztlich ihre moralische
Qualität von der Einstellung und Grundhaltung des Handelnden.

Weiterleben als Schwerbehinderter?

Anders liegt der Fall im folgenden Beispiel : Jemand wird nach
einem Unfall mit äusserst schweren Hirnverletzungen ins Spital
eingeliefert. Durch lebenserhaltende Massnahmen könnte er aus
der Lebensgefahr gerettet werden. Allerdings sind bei seiner
Rettung schwerste Behinderungen zu befürchten. Ein Verzicht auf
lebenserhaltende Massnahmen wären dadurch motiviert, dass dem
Patienten das Weiterleben als Schwerbehinderter erspart werden
soll. Motiv ist nicht die Erleicherung des Sterbephase. Hier ist
jedenfalls zu bedenken : Dem Arzt obliegt, wie ausser Zweifel steht,
nicht nur die Pflicht, Leben zu erhalten, sondern ebenso die andere,

Leiden zu verhüten oder doch zu mildern. Diese beiden Pflichten

schliessen sich nicht aus. Sie ergänzen sich. Heilung bedeutet
Lebenserhaltung ebenso wie Verhütung subjektiven Leidens.

In der besonderen Situation, die uns beschäftigt, können die
beiden Pflichten miteinander in Konflikt geraten. Die Abwägung ist
dann ungemein schwierig. Sie ist es vor allem deshalb, weil es um
nicht quantitativ erfassbare Grössen geht. Geht es um ein sehr
problematisches, künftiges Leben, ist keineswegs klar, mit
welchem Mass an körperlichen und seelischen Leiden Lebenserhaltung

erkauft werden soll. Zum einen sind Prognosen schwierig,
wenn es um die Frage geht, ob Schädigungen irreversibel sind.
Insbesondere bei Hirnverletzungen scheint es nicht leicht zu sein,
in den ersten Stunden - und dann steht ja der Einsatz lebenserhaltender

Massnahmen zur Diskussion - die Heilungschancen
abzuschätzen. Auf der andern Seite ist es - sofern keine frühere
Willenskundgebung des Patienten vorliegt - praktisch unmöglich zu

ermessen, welchen Sinn der Betroffene dem Rest seines Lebens
zumessen wird. Es ist nicht auszumachen, ob er im Falle einer
Krankheit oder einer irreversiblen Schädigung den Tod einem
behinderten Leben vorziehen würde. So wird man in diesen Fällen
äusserst zurückhaltend sein müssen beim Verzicht auf lebenserhaltende

Massnahmen. Dies um so mehr, als eine liberale
Handhabung leicht eine Rückwirkung auf jene haben könnte, die
behindert sind, aber dennoch am Leben bleiben möchten. Es ist zu
vermuten, dass ihnen eine soziale Integration erschwert würde.
Könnte bei ihnen dadurch nicht eine sublime Infragestellung
ihrer Existenzberechtigung entstehen?

Als medizinischen Sonderfall behandelt der Kommentar zu den
Richtlinien zur Sterbehilfe der «Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften» das apallische Syndrom, die
dauernde schwere Bewusstseinsstörung, ohne dass der Patient
irgendwelche Kommunikation mit seiner Umwelt hätte. Die Richtlinien

gestehen einen Verzicht auf lebenserhaltende Massnahmen

zu, sofern der Prozess irreversibel ist, auch wenn Atmen und
Schlucken erhalten sind. Diese Position scheint mir ethisch
vertretbar zu sein. Da die Richtlinien ausdrücklich zu einer längeren
Beobachtung für die Beurteilung des Zustandes auffordern,
dürfte die Gefahr einer falschen Prognose gering sein. Auch die
Problematik, dass ein fragwürdiger Begriff lebenswerten Lebens
auf solche Fälle angewandt wird, dürfte hier von geringer Bedeutung

sein. Freilich ist in diesem Fall eine aktive Herbeiführung
des Todes abzulehnen.

Einen Ermessensspielraum zubilligen

Bezüglich der passiven Sterbehile muss man nach all dem Gesagten

dem Arzt, dem Betroffenen und den Angehörigen einen
Ermessensspielraum zubilligen. Selbst in jenen Situationen dürften
sie davon nicht ausgenommen werden, wo Apparate
(Herz-Lungen-Maschine) abgeschaltet werden, um in den Sterbeprozess
einzuwilligen. Wiewohl hier zwar aktiv handelnd eingegriffen
wird, würden wir in ethischer Hinsicht nicht von aktiver Sterbehilfe

reden, sondern von passiv-direkter. Dies ist ethisch dann zu
rechtfertigen, wenn lebenserhaltende künstliche Systeme nur
noch dazu dienen, eine vegetative und nicht mehr kommunikationsfähige

Existenz im Dasein zu erhalten. Hier scheint die
Grenze sinnvoller Lebensverlängerung erreicht.

Wie gesagt: im Bereich der passiven Sterbehilfe gibt es einen
ethischen Ermessensspielraum. Und dennoch ist dieser Spielraum
nicht ganz der subjektiven Einschätzung überlassen. Im
Entscheid über den Einsatz beziehungsweise die Absetzung
lebenserhaltender Massnahmen kennt das ärztliche Handeln drei Grundziele:

Heilung- beziehungsweise Lebenserhaltung, Schmerzlinderung

und die Sorgefür ein Höchstmass an Kommunikationsfähigkeit

undBewusstsein. Zweifellos gehört die Pflicht des Arztes,
Garant des Lebens zu sein, zu seinen vornehmsten und unaufgeb-
baren Pflichten. Dieses Ethos ist gleichsam der Grundpfeiler des

obejektiven Lebensschutzes wie auch Fundament des Vertrauens
der Öffentlichkeit in das Gesundheitswesen. Leben zu erhalten

8 Schweizer Heimwesen 1/89



heisst zunächst einmal nichts anderes als Leben verlängern. Das
darf - auch wenn es manchmal so missverstanden worden ist -
nicht in einem biologistischen Sinne interpretiert werden. Denn
das Leben ist zwardasfundamentalste Gut, das wir besitzen, aber
dennoch nur Voraussetzung für andere menschliche Güter (wie
Freiheit, Kommunikation). Darum geht daraus gleichzeitig die
Pflicht hervor, Leiden zu mindern, das heisst: die Voraussetzungen

für ein sinnvolles Bestehen der Leidenssituationen zu schaffen.

Das Leiden selbst kann der Arzt nicht sinnvoll machen. Die
Schmerzlinderung hat schliesslich zum Ziele, dass dem Sterbenden

ein grösstmöglichstes Mass an Kommunikationsfähigkeit
erhalten bleibt. Es gehört zur Auszeichnung des Menschen, den
Tod bewusst annehmen zu können. Das bewahrt vor Nivellierung >

und Banalisierung des Lebens. Bewusste Annahme des Todes
bedeutet auch Einbindung in die Erfahrung menschlicher Nähe.
Diese gehört wesentlich zum würdigen Bestehen des Todes. Denn
offensichtlich fürchten wir Menschen viel weniger den Tod als im
Sterben allein gelassen zu sein. Diese drei erwähnten Grundziele
sind miteinander in Einklang zu bringen. Schmerzlinderung ist
demnach in bestimmten Fällen nur möglich unter Inkaufnahme
einer zumindest geringfügigen Lebensverkürzung. Sofern sie

einer humanen und sinnvollen Lebensbewältigung im Dienste
steht, erscheint sie ethisch gerechtfertigt.

Für eine medizinisch und ethisch verantwortbare Nutzung dieses

Ermessensspielraumes ist ein Vertrauensverhältnis zwischen

Arzt, Angehörigen (und, sofern noch möglich, Patient) von
höchster Bedeutung. Dazu gehört, dass die Angehörigen so über
den Zustand des Patienten informiert werden, dass sie eine

kompetente Meinungsäusserung bezüglich einer weiteren Therapie
abgeben können. Andererseits muss sich auch der Arzt über den
Patienten und seine Lebensverhältnisse ins Bild setzen, dass er
möglichst genau dessen mutmasslichen Willen eruieren kann.
Arzt und Angehörige müssen bestrebt sein, das Wohl des Patienten

ins Zentraum ihrer Erwägungen zu stellen. Bei ihren Entscheidungen

dürfen Eigeninteressen (Personal- und Platzknappheit
im Spital, finanzielle Erwägungen, Schwierigkeiten mit der
Vorstellung, künftig mit einem behinderten Menschen zusammenleben

zu müssen usw.) nicht den Ausschlag geben.

3. Die Patientenverfügung
Die Richtlinien der «Schweizerischen Akademie der medizini-'
sehen Wissenschaften» erwähnen ausdrücklich, der Arzt habe

vor schweren Entscheidungen, die einen Sterbenden betreffen,
«die Persönlichkeit oder den ausgesprochenen oder mutmasslichen

Willen des Patienten» zu berücksichtigen. Damit der Wille
des Patienten und seine Vorstellung von Leben und Sterben auch
dann mit in die Abwägung einbezogen werden kann, wenn die
Äusserungsfähigkeit nicht mehr vorhanden ist, werden mehr und
mehr schriftlich fixierte Patientenverfügungen verfasst. Der
Unterzeichnete erklärt darin seinen Wunsch, dass man zum Beispiel
von lebenserhaltenden Massnahmen absieht, wenn sie nur dem
Zweck dienen, Körperfunktionen aufrecht zu erhalten. Zweifellos

ist die Patientenverfügung für den Arzt zur Ermittlung des

Patientenwillens ein verbindliches Indiz. Wie weit sie rechtlich
verbindlich ist, ist vorläufig unter den Juristen kontrovers. Eine
Entscheidung in rechtlicher Hinsicht werden erst Gerichtsurteile
bringen.

Eine uneingeschränkt rechtliche Verbindlichsetzung scheint mir
aus folgenden Gründen problematisch. Oft wird ein Patient als

Notfall eingeliefert. Der Arzt muss handeln, bevor er von einer

allfälligen Verfügung Kenntnis nehmen kann. Handelt es sich

zum Beispiel um einen alten Menschen, der auf der Strasse wegen
eines plötzlichen Kreislaufkollapses zusammenbricht, werden

Schirmende Dächer: «. dort anwesend sein, wo es den Schwachen zu
;schützen gilt.»

(Prof. Adrian Holderegger)

schon auf dem Weg ins Spital Wiederbelebungsmassnahmen
eingesetzt. Auf der Intensivstation funktioniert die künstliche
Beatmung, bevor jemand Zeit hatte, die Papiere durchzusehen. Es
wäre wohl eine Zumutung an den Arzt, sollte er einen bereits
funktionierenden Apparat abstellen. Jedenfalls liegen die
Voraussetzungen anders, wenn der Arzt auf Wunsch eines Patienten
mit Massnahmen künstlicher Lebensverlängerung nicht erst
beginnt. Ein Internist sagt zum vorherigen Fall (Ritz): «Es ist
schwierig, am Ende einer abgelaufenen Kettenreaktion von im
Augenblick jeweils adäquaten Hilfeleistungen nun plötzlich auf
technische Hilfeleistungen zu verzichten und ein sogenannt
würdiges Sterben einzuleiten.» Die Konstellation ist hier insofern
problematisch, als der Heilauftrag des Arztes, der keineswegs
fragliche, sondern angemessene Massnahmen eingeleitet hat,
kollidiert mit dem früher geäusserten Willen des Patienten. Es
soll hier eine fundamentale Pflicht des Arztes, deren Ausübung
hier an und für sich keineswegs diskutabel ist, eingeschränkt werden.

Mir scheint, wenn wir als Rechtsgemeinschaft den Heilauftrag

an den Arzt als eine fundamentale ethische Pflicht erachten,
müssen wir auf der andern Seite die Ärzte auch vor Nötigungen
bewahren, die sie gegen ihr eigenes Ethos und ihr eigenes Gewissen

verpflichten würden. Denn es gilt der Grundsatz: je
fundamentaler eine Pflicht ist, um so mehr muss die damit zusammenhängende

Gewissensüberzeugung geschützt werden. Das bedeutet:

wo immer sich der Arzt aufgrund seiner medizinischen
Kenntnisse und aufgrund seines Auftrages - wie ich ihn kurz
umschrieben habe - eine sichere Überzeugung gewonnen hat, steht
die Präsumption für sein Berufsethos. Um es nochmals zu
verdeutlichen : eine frühere schriftliche Erklärung, worin der Patient
auf j ede künstliche Lebensverlängerung verzichtet, ist für die
Ermittlung des Willensein verbindliches Indiz. Eine rechtliche
Verbindlichkeit in allen Fällen scheint darin problematisch zu sein,
weil sie unter Umständen den Arzt der Nötigung aussetzt. Auf
Seiten des Patienten kommt folgender Umstand hinzu : man weiss

niemals mit Sicherheit, wie man sich in einer Situation entscheiden

wird. In gesunden Tagen entscheidet man vielleicht anders als

in schlechten. Aus der Suizidliteratur ist beispielsweise bekannt,
dass ein und dieselben Personen die Möglichkeit eines Freitodes
in unproblematischen Zeiten anders einschätzen als in Zeiten
einer unmittelbaren Suizidbedrohung. Das heisst: in relativ
unbelasteten Zeiten wird die Möglichkeit eines Freitodes eher offen
gehalten; suizidal gewordene Personen schlagen bei einer suizidalen

Bedrohung eher adaptive Lösungen vor und versuchen aus

Bedrängnis und Konflikt so lange es geht herauszukommen. Solche

Befunde mahnen zur Vorsicht. Wer kann ausschliessen, dass

man nicht einmal froh ist, dass die Erklärung, die man früher
unterschrieben hat, nicht befolgt wird. Niemand wird präzise
voraussagen können, wie stark sich der Lebenswille nochmals
aufbäumen wird und welche Hilfe er von den Ärzten erwarten wird,

9



wenn es dem Ende zugeht. Diese beiden Gründe lassen es meines
Erachtens geraten erscheinen, den Patientenverfügungen ein
hohes Gewicht, aber nicht eine letzte Verbindlichkeit zuzuschreiben.

Aus ethischer Sicht gibt es Bedenken. Ein vernünftiger
Rechtsweg, der allen Beteiligten Rechnung trägt, muss erst gefunden

werden, wie die Kontroverse zeigt.

4. Die aktive Sterbehilfe

Wenn bezüglich der passiven Sterbehilfe in gesellschaftlicher und
ethischer Hinsicht ein verantworteter Konsens gefunden werden
kann, so bleibt die aktive Sterbehilfe, also die gewollte direkte
Beendigung des eigenen Lebens weitaus strittiger. Die Freigabe
der aktiven Sterbehilfe wird heute von verschiedener Seite gefordert.

In diesem Kontext gibt es Organisationen, die sich zum Ziel
gesetzt haben, «für den Menschen das Recht einzufordern, in
Würde sterben zu dürfen». Es geht ihnen um eine rechtlich verankerte

Möglichkeit, unter bestimmten Umständen das eigene
Leben selbst beenden zu können, beziehungsweise durch andere
beenden zu lassen. Julius Hackethal, einer der bekanntesten
Vorreiter der «Recht-auf-Sterben-Bewegung» spricht sogar von
einem selbstverständlichen Menschenrecht, wonach jeder für sich
bestimmen könne, wann und wie er sterben wolle. Wenn ich recht
sehe - und das tritt nicht immer deutlich hervor -, verlangen die

Exit-Bewegungen eine Rechtsentwicklung in zweierlei Richtungen.

Zum einen soll der sogenannten Patientenverfügung rechtliche

Verbindlichkeit zugemessen werden, zum andern soll ein
Mensch Freitodhilfe durch den Arzt beanspruchen können. Sie

sehen in Gesetzesvorschriften, die den Arzt mit Strafverfolgung
bedrohen, falls er dem nachkommt, was der Patient zu einem
früheren Zeitpunkt schriftlich verfügt hat, eine Einschränkung der

persönlichen Freiheit ; desgleichen wenn ein Patient Suizid begehen

möchte und der Arzt, welcher Beihilfe dazu leistet, deswegen
gerichtlich belangt wird.

Wie ist Tötung auf Verlangen ethisch zu beurteilen?

Auf die strafrechtliche Regelung dieses Problems gehe ich hier
nicht ein. Die Ärzte lehnen im allgemeinen die aktive Sterbehilfe
beziehungsweise die Freitodhilfe ab, nicht nur weil hier der Schatten

der Euthanasie sichtbar wird. Ihre grundsätzliche Aufgabe
des Lebensschutzes und ihre tatsächliche Macht über Leben und
Tod des Patienten legen eine solche Scheu vor dem aktiven
Eingreifen nahe, auch wenn der Patient sie darum bittet. Dies ist ein
schwerwiegendes medizin-ethisches Problem. Würden diese
Forderungen durchgesetzt, würde ein langes kulturelles Erbe
unterlaufen und umdefiniert, wonach der Arzt Garant des Lebens und
nicht auch Vollstrecker des Todeswillens eines Patienten ist. Das
ärztliche Ethos würde hier einen erheblichen Einbruch erfahren.
Selbstverständlich reichen solche Argumente nicht, auch wenn
sie von erheblichem Gewicht sind, die Frage zu beantworten, ob

Selbsttötung moralisch vertretbar ist oder nicht.

Ich möchte diese Frage vom Standpunkt einer christlichen Ethik
aus angehen. Es ist bekannt, dass die herkömmliche christliche
Ethik die direkte Selbsttötung in jeder Form als nicht verantwortbar

bezeichnet. Die theologische Tradition hat vor allem das

Argument ins Feld geführt, dass Gott der Herr über Leben und Tod
sei und deswegen dem Menschen kein Verfügungsrecht über sein

eigenes Leben zukomme. Im Anschluss an die moraltheologische
Lehrtradition des Thomas von Aquin hat die katholische Theologie

immer argumentiert, dass der Mensch sein Leben von Gott
nur als Leihgabe habe und dass ihm damit kein absolutes
Verfügungsrecht zukomme. Diese Argumentation ist nach einigen
Theologen nicht ganz stichhaltig, denn es lässt sich fragen: Hat

der Mensch mit seiner Freiheit nicht auch die Freiheit zu seiner
vollen SelbstVerfügung erhalten Denn schliesslich hat die Kirche
staatlichen Autoritäten das Recht zugebilligt, bei schwerwiegenden

Vergehen die Todesstrafe zu verhängen. Warum, so lässt sich
fragen, haben die Christen die Fremdverfügung gestattet, aber
nicht die Selbsttötung? Die Verfügung über einen andern
Menschen ist doch ebenso Eingriff in ein allfälliges Herrschaftsrecht
Gottes wie die Selbsttötung?

.Auch wenn man die theologische, herkömmliche Argumentation
Und die frühere Praxis der Kirche nicht für ganz stichhaltig erachtet,

gibt es dennoch theologische und ethische Gründe, die gegen
eine generelle Rechtfertigung der Selbsttötung sprechen. Die
Aussage: «Gott ist der Herr über Leben und Tod» ist nicht als
Rechtssatz zu lesen, sondern als göttlichen Vorbehalt. Es ist ein
Hinweis darauf, dass das Leben verdankt ist und einer letzten
Machbarkeit entzogen ist. Der theologische Vorbehalt gegenüber
einer radikalen Verfügung der menschlichen Existenz will gerade
deutlich machen, dass Leben und Tod vorgegeben sind und einer
letzten Machbarkeit entzogen sind. Es ist in der Tat nicht bloss
eine theologische, sondern auch eine menschliche Frage, ob wir
den Tod, wenn wir ihn in die Hand nehmen, nicht doch verfremden.

Die letzte Ehrfurcht wird gebrochen und wir verfügen
darüber irreversibel, indem wir Sinn und Sinnlosigkeit aufrechnen.
Der theologische Vorbehalt erinnert uns daran, dass wir
angesichts der Todeswahl radikal überfordert sind, wenn man für alle
Zukunft darüber entscheiden will, dass auch im verbleibenden
Lebensrest kein Sinn mehr sein soll, dass auch in Zukunft keine
erfüllteren Zeiten mehr sein sollen. Jene, die sich auf das Recht
auf den eigenen Tod berufen, verweisen auf die Qualität des
Lebens. Demgegenüber muss mit Nachdruck betont werden, dass

lebensgeschichtliche Zumutungen zur Qualität des Lebens gehören.

Im Zeitalter menschlicher Selbstmanipulation müssen wir
uns daran erinnern, dass Beeinträchtigungen zu den nicht ersetzbaren

Grunderfahrungen gehören. Wenn wir Beeinträchtigungen
mit der technischen Automatik der Chemie uns angewöhnen
auszuschalten, verändert sich unser Verhältnis zur Wirklichkeit: es

wird trivial.

Auch wenn man aus theologischen Gründen an der letztlichen
Unverfügbarkeit des Todes festhält, darf dennoch nicht vereinfacht

werden, wo alles sehr schwierig wird. Wenn leibliches oder
seelisches Leiden Formen annimmt, die es dem Menschen nach
unserer Einsicht nicht mehr möglich machen, sich selbst in einer
würdigen Weise selbst zu verwirklichen, dann befinden wir uns in
einer ethischen «Grauzone». Wir wissen, dass die Achtung vor
dem Menschenleben unmittelbar ist und dass eine weiche Stelle in
dieser Grundhaltung genügt, um an sich vernünftige Übereinkünfte

zu verunsichern. Aber auch dieses Wissen kann uns nicht
dazu bewegen, über jede direkte Beendigung menschlichen
Lebens ein Verdikt zu sprechen. Der ethischen Reflexion steht es

nicht zu, persönliche moralische Entscheidungen zu bewerten. Es
geht hier nicht um solche Einzelfälle, sondern um eine
gesellschaftliche Norm.

Neben den theologischen gibt es rein ethische Gründe, die für die
Beibehaltung des Verbotes aktiver Sterbehilfe sprechen. Eine
Freigabe der aktiven Sterbehilfe, selbst wenn sie an strenge
Bedingungen geknüpft würde, brächte die Gefahr einer Mentalitätsänderung

in der Gesellschaft. Die Bereitschaft der Bevölkerung,
Schwerbehinderte und pflegebedürftige alte Menschen, besonders

wenn ihre geistigen Fähigkeiten beeinträchtigt sind, zu
akzeptieren, würde wohl abnehmen. Dadurch könnten schwerkranke

Menschen unter Druck geraten, gegen ihren eigentlichen Willen

eine aktive Sterbehilfe zu wünschen, auch wenn es rein rechtlich

unmöglich wäre, sie zu einem solchen Schritt zu zwingen. Die
Freiheit, in deren Zeichen die aktive Sterbehilfe gefordert wird,
könnte andernorts wieder gefährdet werden. Eine liberale Hand-

10 Schweizer Heimwesen 1/89



habung der aktiven Sterbehilfe kann ebenso unmenschlich
ausfallen wie eine Spitzenmedizin, die den Menschen hinter Apparaten

verschwinden lässt. Sie leistet der gesellschaftlichen
Trennungsarbeit zwischen Glück und Leid Vorschub. Diese schaffte
gesellschaftliche Haltungsbilder, die nicht mehr einsichtig
vermitteln können, warum beschädigtes Leben mitten unter uns
Annahmefinden muss, warum Leiden nicht isoliert, sondern in
mitmenschliche Kommunikation überführt werden soll.

Man spricht nicht ohne Grund von einem «Dammbrucheffekt».
Die Lebensqualität von pflegebedürftigen und behinderten
Menschen, die am Leben bleiben wollen und dem Gemeinwesen wie
den Angehörigen Lasten auferlegen, dürfte geschmälert werden,
denn man würde, selbst bei einer streng gesetzlichen Regelung,
einen sublimen Druck auf Behinderte und Schwerkranke kaum
abwehren können.

Wir leben in der paradoxen Situation, dass einerseits
gesellschaftlich die Freiheitlichkeit des Einzelnen in einer nie dagewesenen

Weise progagiert wird und dass andererseits die Einlösung
für den Einzelnen zum Problemdruck wird. Glück und gelungene

Identität stehen für geglückte Freiheit. Indem aber gleichzeitig
Glück synonym mit gelungener Identität wird, kann der Mensch
seine Mängel, die Erfahrungen mit Beeinträchtigungen und Leid,
kurz: Kontingenzerfahrungen immer weniger aushalten. Je mehr
er sie als Mängel seiner eigenen beschädigten Identität empfindet,

um so mehr wird er darunter leiden. Die leidlose Gesellschaft
ist es gerade, die Leiden hervorbringt. Das Vermögen des
Menschen nimmt unter solchen Voraussetzungen ab, mit Grenzen und
Übeln umgehen zu können. Dies wird noch dadurch verstärkt,
dass die persönliche und die allgemeine Zukunft zu einer Sache
der Prognose geworden ist. Der Mensch hat gerade so viel
Hoffnung, wie es die Zukunftsprognose zulässt. Hoffnung als
Vertrauen in eine Zukunft, die noch nicht abgedeckt ist, wird immer
schwieriger.

Die Einforderung eines Rechtes auf den eigenen Tod verstärkt
paradoxerweise dieses Haltungsbild. Auf der einen Seite soll
dadurch ein letzter Rest an Freiheit gerettet werden, aber auf der
andern Seite schafft man ein gesellschaftliches Haltungsbild, das
den Umgang mit Leid, Verdunkelungen der eigenen Existenz
immer schwieriger macht. Unter sozialethischen Perspektiven hat
man sehr wohl zu überlegen, ob dies allem in allem nicht doch nur
einen Scheingewinn an Freiheit brächte.

Wenn eine Rechtsordnung menschliche Extremsituationen zu
regeln hat, dann kann es der Gesetzgeber nicht damit bewenden
lassen, sich zurückzuziehen und einen gesetzlichen Freiraum
zuzugestehen. Er muss sich auf ethische Grundüberzeugungen
besinnen. Hier sind wir konfrontiert mit der Grundfrage: In
welchem Mass versteht sich eine Rechtsgemeinschaft als
Interessengemeinschaft oder als Solidaritätsgemeinschaft? Man kann sich

fragen: Schwächt die Konzession von gesetzlichen Freiräumen
nicht die Verantwortung, den Gedanken der Solidaritätsgemeinschaft?

Es gilt der Rechtsgrundsatz, dass Recht vor allem dort
anwesendsein soll, wo es den Schwachen zu schützen gilt. Dies ist
aber nur dann möglich, wenn das Ethos der Lebensförderung
gestärkt und die Solidarität in sozialer Trägerschaft gelebt wird.
Eine liberal-permissive Lösung würde hier gesellschaftlich nichts
erbringen, vor allem nichts an den Zuständen ändern, welche die
Not, überhaupt einen Euthanasiewunsch äussern zu müssen,
mitverursachen. Wir müssen in erster Linie Haltungsbilder
schaffen, die den Menschen dienen, Glück, Freiheit, Liebe in
ihren Beziehungen so zu erfahren, dass sie es nicht nötig haben, sich
isoliert und in ihrerExistenz sinnlos zu fühlen. Hier liegt ein
entscheidender Beitrag einer christlich motivierten Moral.

(Literatur beim Verfasser)

In der Reihe der Schriften zur Anthropologie des Behinderten
ist im VSA Band VI erschienen unter dem Titel

Menschliche Leiblichkeit
Die Schrift enthält Beiträge von Dr. Imelda Abbt, Dr. med.
Karl Heinz Bauersfeld, Prof. Dr. Hans Halter und Dr. Ludwig
Hasler. Die Texte laden ein zum Nachdenken über die
Leiblichkeit, «weil wir dabei auf mancherlei und oft unerwartete

Zusammenhänge stossen, die wir wohl erwägen
sollten», wie Dr. Fritz Schneeberger im Vorwort festhält.
«Wir können nicht ausweichen: Leiblichkeit dominiert. Wo
immer wir Zeitungen und Prospekte öffnen, Fernsehwerbung

oder Nachrichten konsumieren, stossen wir auf
Leiblichkeit.» Anderes scheint aus einer Gegenwelt zur
Leiblichkeit zu stammen, denn auf dem bedruckten Papier
melden sich auch die Verkünder geistiger Selbstfindungsund

Erlösungswege. Wir begegnen täglich der «Körperkultur»
und sprechen andererseits vom «Leib» als vom

beseelten Körper. Die Ent-Leibung ist der Tod, die Trennung
von Leib und Seele. Überschätzen wir den Körper als
höchstes Gut? Wie ist es, wenn der Leib zunehmend
zur Last wird? Wie, wenn der innere Mensch abgebaut ist
und er trotzdem in seinem Leib weiter vor sich hin lebt?
Auf solche und ähnliche Fragen will die nun vorliegende
Schrift eine Antwort geben. Band VI ist zum Preis von
Fr. 15.50 beim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, zu
bestellen, wo auch alle übrigen Bände dieser Schriftenreihe
erhältlich sind.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Expl. Band I

«Geistigbehinderte-Eltern-Betreuer»
4 Texte von Dr. H. Siegenthaler Fr. 10.60

Expl. Band II

«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» -
Texte von Imelda Abbt, Norbert A. Luyten, Peter Schmid u. a.

Fr. 14.70

Expl. Band III

«Begrenztes Menschsein» - Texte von O. F. Bollnow,
Hermann Siegenthaler, Urs Haeberlin u. a. Fr. 18.60

Expl. Band IV

«Staunen und Danken» - Fünf Jahre Einsiedler-Forum des
V SA Fr. 19.-

Expl. Band V

«Selber treu sein» - Texte von Imelda Abbt, Kaspar
Hürlimann, Rudolf Zihlmann Fr. 13.50

Expl. Band VI

«Menschliche Leiblichkeit» -
Texte von Imelda Abbt, Karl Heinz Bauersfeld,
Hans Halter und Ludwig Hasler Fr. 15.50

Name und Vorname

Genaue Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift, Datum

Bitte senden Sie diesen Talon an das Sekretariat VSA,
Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.


	Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9. November in Zug : Sterbehilfe : noch nie eine so breite Diskussion geführt

