Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 60 (1989)

Heft: 1

Artikel: Fortbildungstagung fir Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9.
November in Zug : Sterbehilfe : noch nie eine so breite Diskussion
gefuhrt

Autor: Holderegger, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811056

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fortbildungstagung fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9. November in Zug

Sterbehilfe: Noch nie eine so breite Diskussion gefiihrt

Auf dem Gebiet der Sterbehilfe lassen sich nicht einfach so juristische, medizinische, theologische und ethische Grenzen ziehen
und es ldsst sich auch nicht dem Betreuerpersonal in den Heimen ein Rezept fiir den Alltag in die Hand driicken. Dies mussten
die AltersheimleiterInnen und das Kaderpersonal in Zug erfahren. Die Zuger Tagung stand unter dem Titel «Ist der Tod noch
zu retten?» und befasste sich mit der Problematik der aktiven und passiven Sterbehilfe. Im Rahmen der fundierten Auseinan-
dersetzungen kamen sowohl die Sterbebegleitung in der Klinik wie auch die Frage nach der Liberalisierung der Sterbehilfe zur
Sprache. Professor Adrian Holderegger stellte ethische Uberlegungen zur Liberalisierung der Sterbehilfe an.

Professor Dr. Adrian Holderegger ist Professer fiir Moraltheologie an der Theologischen Fakultit der Universitat Frei-
burg/Schweiz. Er gehort dem Kapuzinerorden an. Holderegger studierte Theologie und klinische Psychologie in Freiburg, Ba-
sel und Tiibingen. Sein hauptséichlichstes Arbeitsfeld ist das Grenzgebiet zwischen Theologie - Ehtik — Psychologie. Insbeson-
dere hat er sich in drei Biichern zur Suizidproblematik geiussert. Das wichtigste ist: Suizid und Suizidversuch (Humanwissen-
schaftliche Ergebnisse und anthropologische Grundlagen, Fribourg 1979). Des weitern hat er in Zeitschriften rund 50 Facharti-
kel zu Problemen aus dem Bereich der Moraltheologie veroffentlicht. Im nachstehenden Referat aus Zug wurden die Zwischen-

titel von der Redaktion gesetzt.

Meine Damen und Herren

Noch zu keiner Zeit diirfte das Thema Sterbehilfe Gegenstand ei-
nerso breiten Diskussion gewesen sein wie in der Gegenwart. Die
Griinde fir dieses ausserordentlich gesteigerte Interesse, das der
Sterbehilfe gilt, sind vielfiltig. Zu einem grossen Teil liegen sie im
ungewohnlichen technischen Fortschritt der Medizin, insbeson-
dere der sogenannten Apparatemedizin. Auf der einen Seite ist
vieles moglich geworden, das die Frage nach einem menschen-
wiirdigen Mass aufwirft. Auf der andern Seite erzeugen diese
Moglichkeiten bei manchen Angst, sie konnten in ihren letzten
Tagen medizinischen Apparaten ausgeliefert sein, welche ihr Le-
ben unnotig verlangern. Sie mochten nicht, wenn es einmal so
weit sein wird, bedingungslos Apparaten ausgeliefert sein, gleich-
sam durch technische Systeme entwiirdigt werden. Denn diese
konnten wahrend Wochen und Monaten unter Umstidnden le-
benswichtige Korperfunktionen aufrecht erhalten und den Vor-
gang des Sterbens unverhdltnismdssig lang hinauszégern. Die
Angst und das Misstrauen gegeniiber der medizinischen Spitzen-
technologie bestimmen damit bei Nicht-Medizinern ein intensi-
veres Nachdenken tiber das eigene Sterben. Ob diese Angstbilder
tatsdchlich den objektiven Gegebenheiten entspricht wire genau
abzukldren, wichtig ist aber, dass solche Skepsis und Angste vor-
handen sind. Sie sind Grund genug, dass man diese Thematik aus
dem Bereich des Tabus herausholt und dariiber nachdenkt, was
wiirdiges Sterben heisst und ob es allenfalls ein Selbstbestini-
mungsrecht iiber den eigenen Todeszeitpunkt geben kann.

Das gesteigerte Interesse, das der Sterbehilfe gilt, erwéchst — wie
mir scheint — auch aus einem veréinderten moralischen Bewusst-
sein. Zwar ist in den demokratischen Rechtsstaaten die aktive
Sterbehilfe ein Strafrechts-Tatbestand, aber die moralische Ein-
schiitzung scheint damit nur noch bedingt iibereinzustimmen.

Eineim August 1984 abgeschlossene Untersuchung des Institutes
fiir Demoskopie Allensbach in der Bundesrepublik Deutschland
zeigt, dass 67 Prozent der Bevolkerung der Meinung sind, dass
ein Arzt nicht bestraft werden sollte, wenn er einem Patienten auf
dessen Wunsch hin ein todliches Medikament verabreicht. Erin-
nerlicherweise hat am 25. September 1977 die Ziircher Bevolke-
rung eine Standesinitiative «Sterbehilfe auf Wunsch fiir Unheil-
bare» angenommen, die fiir bestimmte Félle eine Legalisierung
der Totung auf Verlangen vorsah.

6

Diese beiden Beispiele zeigen deutlich, dass das moralische Emp-
finden weiter Bevolkerungskreise nicht mehr der geltenden
Rechtsnorm zu entsprechen scheint. Hier muss nattrlich die Fra-
ge aufgeworfen werden, ob Umfragen und Abstimmungen, die
die Fragestellung immer vereinfachen, geeignete Instrumente
sind, um die sehr oft komplexen moralischen Einschitzungen
einzufangen. Siecht man davon einmal ab, so wird dennoch ein be-
stimmtes Selbst- und Freiheitsverstdndnis sichtbar, das mogli-
cherweise andere Akzente aufweist als friiher.

Offensichtlich wichst die Uberzeugung immer mehr heran, dass
es zur Selbstbestimmung, zur Freiheit und Autonomie des Men-
schen gehort, auch noch tiber den Tod selbst verfiigen zu konnen.
Damit verbindet sich die Meinung, Staat und Gesellschaft hdtten
bei dieser allerpersonlichsten und intimsten Entscheidung nichts
dreinzureden. Wenn man schon in seiner aktiven Lebenszeit von
Abhdngigkeiten, Fremdbestimmungen vielfiltig eingeschrinkt
ist, so mochte man wenigstens das Lebensende in freier Verfii-
gung selbst bestimmen konnen.

Die Formulierungen sind bewusst etwas plakativ gewdhlt. Damit
mochte ich aber gleichzeitig deutlich machen, dass mit solchen
Schlagworten in ihrer Undifferenziertheit ethisch nicht tiber die
Sterbehilfe entschieden werden kann. Im Endeffekt erzeugen sie,
wenn man sie in all ihren Konsequenzen iiberpriift, mit aller
Wahrscheinlichkeit doch mehr Unfreiheit und Inhumanitéat. Da
die Problemkonstellationen am Ende des Lebens so vielfiltig
sind, drangt sich auch aus ethischer Sicht eine Differenzierung
auf. Ethisch wird man der komplexen Situation immer noch da-
durch am besten gerecht, wenn man - bei aller Problematik — in
passive und aktive Sterbehilfe unterscheidet. Der Begriff Eutha-
nasie meint zwar dem urspriinglichen Wortsinn nach Medizin
mitmenschliche Hilfe zu einem menschlichen, guten Sterben,
aber gerade weil er beschonigend fiir die Beseitigung lebensun-
werten Lebens gebraucht wurde, erscheint er ungeeignet, ange-
messen {iber unser Problem reden zu kénnen.

1. Eine ethisch undiskutable Frage
Wenn wir hier von Sterbehilfe reden, meinen wir grundsétzlich ei-
nen Dienst am Sterbenden, der das, was mit ihm geschieht, aus-

driicklich oder stillschweigend wiinscht, oder der, wenn er noch

Schweizer Heimwesen 1/89



Prof. Adrian Holderegger: «Die leidlose Gesellschaft ist es gerade, die
Leiden hervorbringt.»

entscheidungsfihig wire, es vermutlich bejahte. Die zentrale Fra-
ge ist die: Wie weit konnen und diirfen die Belange des Betroffe-
nen wahrgenommen werden? Wie weit steht es ihm zu, tiber das
terminale Stadium selbst verfiigen und bestimmen zu konnen?
Und dennoch kann man sich zum Thema Sterbehilfe nicht dus-
sern, ohne vorher klar gesagt zu haben, dass die sogenannte un-
freiwillige Euthanasie absolut verwerflich ist, die dann vorliegt,
wenn Sterbende oder Menschen, die an sich lebensfahig sind,
aber an einem Gebrechen oder an einer unheilbaren Krankheit
leiden, aus irgendwelchen Niitzlichkeitsiiberlegungen von Drit-
ten zu Tode gebracht werden. Uber sie wird ein Urteil von irgend
einer Instanz gefillt, dass sie gleichsam ihr Lebensrecht verwirkt
haben und in einer Gesellschaft von Gesunden und Leistungsfa-
higen keine Existenzberechtigung mehr haben. Wir haben einen
geschichtlichen Priazedenzfall im Dritten Reich, der ein fiir alle-
mal den Abgrund aufgezeigt hat, an dem wir stehen, wenn wir
einzelne, Gremien oder die Gesamtheit iiber Leben und Tod ent-
scheiden lassen.

Zwar lésst sich theoretisch die Vernichtung sogenannten «leben-
sunwerten Lebens» von der eigentlichen Sterbehilfe in jeder Form
abgrenzen. Das eine ist Fremdverfiigung tiber ein Opfer, das an-
dere ist Dienst am Sterbenden, dessen Interessen im Vordergrund
stehen. Mit der Fremdverfiigung als einer absolut unmoralischen
Handlung diirfen passive und aktive Sterbehilfe nicht gleichge-
setzt werden. Man muss verstehen, dass viele Mediziner und
Richter auch nicht den geringsten Schritt in eine Richtung gehen
wollen, welche den Rechtsgrundsatz, eine Rechts- und Staatsord-
nung diirfe nicht iiber den Wert menschlichen Lebens bezie-
hungsweise iiber seinen Unwert befinden, unterlaufen konnten.
Der Strafrechtler G. Stratenwerth halt die Erinnerung an den ge-
schichtlichen Préazedenzfall nicht bloss fiir eine Pflichtiibung,
sondern fiir eine heilsame Erinnerung bei der Folgenabschét-
zung, weil in bestimmten Fallen - denken wir an Patienten, die
ihre Kommunikationsfihigkeit verloren haben - unweigerlich
das Interesse und der Wille Dritter ins Spiel kommt.

Doch mit dem eindeutigen Nein zur unfreiwilligen Euthanasie
sind die ethischen Probleme im Bereich der Sterbehilfe nicht ge-
16st. Um daraufhin in ethischer Hinsicht, etwas Préziseres aussa-
gen zu konnen, unterscheide ich einzelne Fallgruppen.

2. Die passive Sterbehilfe

Eine in der Praxis hdufig vorkommende Fallkonstellation ist
jene, bei welcher der Verzicht auf lebenserhaltende Massnahmen
zur Diskussion steht. Man spricht hier von passiver Sterbehilfe
und meint damit den Verzicht auf Massnahmen, welche das Le-
ben eines Menschen verldngern konnten. Der Begriff passive
Sterbehilfe ist zwar — wie wir noch sehen werden — problematisch,
weil die Uberginge zur sogenannten aktiven Sterbehilfe fliessend
sind. Er ist aber erst dann hilfreich, wenn man einzelne Fallgrup-

pen unterscheidet:

a) Der freiwillige Verzicht des Kranken auf medizinische
Behandlung

Dass Schwerkranke auf medizinische Behandlung, Spitaleinwei-
sung oder auf lebensrettende Operationen verzichten, treffen wir
héufig an. Insbesondere P. Noll mit seinem posthum vercffent-
lichten Werk: «Diktate tiber Sterben und Tod» diirfte wohl be-
wirkt haben, dass sich viele mit dieser Moglichkeit im Hinblick
aufihren Lebensrest iiberlegen. P. Noll war mit 56 Jahren mit der
Diagnose «Blasenkrebs» konfrontiert. Er lehnte eine fiir das Wei-
terleben unerlédssliche Operation ab, weil seiner Meinung nach
die Belastungen darnach einem wiirdigen Leben nicht mehr ent-
sprochen hitten. Er wollte seine ihm verbleibende Zeit im
bewussten Warten auf den Tod verbringen, indem er nur jene
drztliche Hilfe in Anspruch nahm, die ihm Linderung brachte.
Sein Entschluss fiel bei einigen Arzten sicherlich nicht bloss we-
gen Prestigegriinden, sondern vor allem wegen ethischen Beden-
ken auf Unverstdndnis. Denn - so kann man sich fragen - gehort
die Sorge fiir Leib und Leben, fiir die Gesundheit beziehungswei-
se ihre weitgehende Wiederherstellung nicht zu den moralischen
Grundregeln? Entzieht sich ein Patient, der auf therapeutische
Massnahmen verzichtet, die wenigstens fiir eine gewisse Zeit ei-
nen passablen Gesundheitszustand wiederherstellen, dieser an
und fiir sich selbstverstandlichen Grundpflicht?

Die verdnderten technischen und medizinischen Moglichkeiten
modifizieren diese moralische Grundpflicht. Denn nicht alles,
was technisch moglich ist, verpflichtet, dies auch in Anspruch zu
nehmen. Viele Menschen werden medizinische Hilfen dankbar
entgegennehmen. Andere halten das, was Arzte in ihrem Berufs-
ethos fiir den Patienten fiir dringlich und heilsam erachten, aus
der Sicht ihrer eigenen Verantwortung nicht fiir sinnvoll.

Esist traditionelle katholische Lehre, dass es keine Pflicht zur Le-
benserhaltung oder Lebensverlingerung um jeden Preis gibt. im
Mittelpunkt steht immer die sinnvolle Erhaltung und Verlinge-
rung des Lebens.

Was man indes unter sinnvoll versteht, das lédsst sich nur in einer
Giiterabwagung feststellen. Wenn in diesem Zusammenhang die
Rede davon ist, dass niemand zum Gebrauch unverhiltnismdssi-
ger Mittel verpflichtet sei, dann eroffnet sich hier ein Freiraum
fiir personliche Verantwortung, fiir Ermessensurteile und fiir
normative Interpretation. Zur Bestimmung dessen, welche Mittel
angemessen seien und welche Lebensverldngerung sinnvoll sei,
sind objektive wie subjektive Faktoren massgeblich. Besteht eine
begriindete Hoffnung auf Heilung oder zumindest Weiterleben,
bei dem die Wohltaten die Nachteile aller Art iibertreffen? Aus-
schlaggebend bei dieser Beurteilung ist die personliche Zumut-
barkeit, die physische und psychische Widerstandskraft und die
seelische Verarbeitungsfahigkeit. Alle diese Gesichtspunkte grei-
fen ineinander iiber und bestimmen die Richtigkeit des Ermes-
sensurteils. Erachtet demnach ein Schwerkranker in einem frii-
hen Stadium einer tédlichen Krankheit einen medizinischen Ein-
griff nach griindlicher Abwégung der Vor- und Nachteile fiir sich
als nicht sinnvoll, so meine ich, ist ein solcher Gewissensent-



scheid zu respektieren. Freilich darf dies niemals zu einer ver-
pflichtenden Regel werden. Denn die Mehrzahl der Menschen
mochte wohl selbst bei einer ungiinstigen Diagnose wenigstens
fiir eine gewisse Zeit lindernde Eingriffe vornehmen lassen. Denn
der Lebenswille wird nach allem, was wir wissen, im allgemeinen
durch ungiinstige Diagnosen aktiviert. Deshalb muss auf der an-
dern Seite der Zugang zu therapeutischen Mitteln und operativen
Eingriffen allen offen stehen, so weit sie verhdltnismassig sind.
Die eigentliche ethische Problematik scheint mir viel weniger im
wohliiberlegten Verzicht auf lebensverlingernde Massnahmen zu
bestehen, sondern viel mehr in der Frage, ob in Zukunft alle die
gleichen finanziellen Moglichkeiten fiir den Zugang geeigneter
medizinischer Massnahmen haben werden. Die Sterbehilfe, die
zumeist unter dem Blickwinkel der Patientenrechte gesehen wird,
konnte im Blickwinkel der Patientenversorgung eine eigene
menschliche und ethische Brisanz gewinnen.

b) Sterbehile unter Inkaufnahme einer moglichen
Lebensverkiirzung

Es lasst sich noch eine weitere Prézisierung anbringen, welche
den Umgang mit dem Wort «passiv» betrifft. Zu denken ist an
jene Gruppe von Patienten, denen schmerzstillende Mittel verab-
reicht werden und bei denen eine zumindest geringfiigige Verkiir-
zung der Lebenszeit in Kauf genommen wird. Man spricht hier
von passiver indirekter Sterbehilfe. Denn mit der direkt gewollten
Schmerzlinderung tritt unter Umstdnden indirekt eine Lebens-
verkiirzung ein. Hier treten also Schmerzlinderung und Lebens-
dauer in Konflikt miteinander. Ziel einer solchen schmerzstillen-
den Medikamentation ist es, einen verbleibenden Lebensrest er-
traglicher zu machen, selbst auf die Gefahr hin, dass es zu einer
Verkiirzung dieses Lebensrestes kommt.

Aus ethischer Sicht ist gegen diesen Fall der passiv-indirekten
Sterbehilfe solange nichts einzuwenden, als es sich dabei nicht
um eine verkappte aktive Lebensbeendigung handelt, solange
also wirklich die Schmerzlinderung und nicht die Lebensverkiir-
zung Ziel der Therapie ist. Nach dem gegenwairtigen Stand der
Schmerztherapie lassen sich die Nebenfolgen in einem hohen
Masse kontrollieren. Es wird oftmals der Einwand erhoben, dass
die Verabreichung von Schmerzmitteln, vor allem in einem Stadi-
um, wo hohe Dosen erforderlich sind, letztlich iiber den Tod den-
noch verfiigt werde. Ausserlich mogen sich #rztliche Eingriffe,
die in erster Linie Schmerzlinderung beabsichtigen, mit den
Handlungen angleichen, in denen der Tod direkt herbeigefiihrt
wird. Dazu ist zu vermerken, dass Handlungen niemals nur von
ihrem dusseren Erscheinungsbild her beurteilt werden konnen.
Mitentscheidend ist immer auch die /nfention, die man dabei ver-
folgt. Sie gibt der Handlung ihre letzte Deutung. Grenzfille, die
dusserlich gesehen weder der passiven noch der aktiven Seite zu-
geschrieben werden konnen, erhalten letztlich ihre moralische
Qualitdt von der Einstellung und Grundhaltung des Handeln-
den.

Weiterleben als Schwerbehinderter?

Anders liegt der Fall im folgenden Beispiel: Jemand wird nach ei-
nem Unfall mit dusserst schweren Hirnverletzungen ins Spital
eingeliefert. Durch lebenserhaltende Massnahmen konnte er aus
der Lebensgefahr gerettet werden. Allerdings sind bei seiner Ret-
tung schwerste Behinderungen zu befiirchten. Ein Verzicht auf le-
benserhaltende Massnahmen wiren dadurch motiviert, dass dem
Patienten das Weiterleben als Schwerbehinderter erspart werden
soll. Motiv ist nicht die Erleicherung des Sterbephase. Hier ist je-
denfalls zu bedenken: Dem Arzt obliegt, wie ausser Zweifel steht,
nicht nur die Pflicht, Leben zu erhalten, sondern ebenso die ande-
re, Leiden zu verhiiten oder doch zu mildern. Diese beiden Pflich-
ten schliessen sich nicht aus. Sie ergénzen sich. Heilung bedeutet
Lebenserhaltung ebenso wie Verhiitung subjektiven Leidens.

8

In der besonderen Situation, die uns beschéftigt, konnen die bei-
den Pflichten miteinander in Konflikt geraten. Die Abwigung ist
dann ungemein schwierig. Sie ist es vor allem deshalb, weil es um
nicht quantitativ erfassbare Grossen geht. Geht es um ein sehr
problematisches, kiinftiges Leben, ist keineswegs klar, mit wel-
chem Mass an korperlichen und seelischen Leiden Lebenserhal-
tung erkauft werden soll. Zum einen sind Prognosen schwierig,
wenn es um die Frage geht, ob Schadigungen irreversibel sind.
Insbesondere bei Hirnverletzungen scheint es nicht leicht zu sein,
inden ersten Stunden - und dann steht ja der Einsatz lebenserhal-
tender Massnahmen zur Diskussion - die Heilungschancen abzu-
schitzen. Auf der andern Seite ist es — sofern keine frithere Wil-
lenskundgebung des Patienten vorliegt — praktisch unmoglich zu
ermessen, welchen Sinn der Betroffene dem Rest seines Lebens
zumessen wird. Es ist nicht auszumachen, ob er im Falle einer
Krankheit oder einer irreversiblen Schadigung den Tod einem be-
hinderten Leben vorziehen wiirde. So wird man in diesen Fiillen
dusserst zurtickhaltend sein miissen beim Verzicht auf lebenser-
haltende Massnahmen. Dies um so mehr, als eine liberale Hand-
habung leicht eine Riickwirkung auf jene haben konnte, die be-
hindert sind, aber dennoch am Leben bleiben mochten. Es ist zu
vermuten, dass ihnen eine soziale Integration erschwert wiirde.
Konnte bei ihnen dadurch nicht eine sublime Infragestellung ih-
rer Existenzberechtigung entstehen?

Als medizinischen Sonderfall behandelt der Kommentar zu den
Richtlinien zur Sterbehilfe der «Schweizerischen Akademie der
medizinischen Wissenschaften» das apallische Syndrom, die
dauernde schwere Bewusstseinsstorung, ohne dass der Patient ir-
gendwelche Kommunikation mit seiner Umwelt hitte. Die Richt-
linien gestehen einen Verzicht auf lebenserhaltende Massnahmen
zu, sofern der Prozess irreversibel ist, auch wenn Atmen und
Schlucken erhalten sind. Diese Position scheint mir ethisch ver-
tretbar zu sein. Da die Richtlinien ausdriicklich zu einer lingeren
Beobachtung fiir die Beurteilung des Zustandes auffordern,
durfte die Gefahr einer falschen Prognose gering sein. Auch die
Problematik, dass ein fragwiirdiger Begriff lebenswerten Lebens
auf solche Fille angewandt wird, diirfte hier von geringer Bedeu-
tung sein. Freilich ist in diesem Fall eine aktive Herbeifithrung
des Todes abzulehnen.

Einen Ermessensspielraum zubilligen

Beziiglich der passiven Sterbehile muss man nach all dem Gesag-
ten dem Arzt, dem Betroffenen und den Angehorigen einen Er-
messensspielraum zubilligen. Selbst in jenen Situationen diirften
sie davon nicht ausgenommen werden, wo Apparate (Herz-Lun-
gen-Maschine) abgeschaltet werden, um in den Sterbeprozess
einzuwilligen. Wiewohl hier zwar aktiv handelnd eingegriffen
wird, wiirden wir in ethischer Hinsicht nicht von aktiver Sterbe-
hilfe reden, sondern von passiv-direkter. Dies ist ethisch dann zu
rechtfertigen, wenn lebenserhaltende kiinstliche Systeme nur
noch dazu dienen, eine vegetative und nicht mehr kommunika-
tionsfahige Existenz im Dasein zu erhalten. Hier scheint die
Grenze sinnvoller Lebensverlangerung erreicht.

Wie gesagt: im Bereich der passiven Sterbehilfe gibt es einen ethi-
schen Ermessensspielraum. Und dennoch ist dieser Spielraum
nicht ganz der subjektiven Einschdtzung tiberlassen. Im Ent-
scheid iiber den Einsatz beziehungsweise die Absetzung lebenser-
haltender Massnahmen kennt das drztliche Handeln drei Grund-
ziele: Heilung- beziehungsweise Lebenserhaltung, Schmerzlin-
derung und die Sorge fiir ein Hochstmass an Kommunikationsfa-
higkeit und Bewusstsein. Zweifellos gehort die Pflicht des Arztes,
Garant des Lebens zu sein, zu seinen vornehmsten und unaufgeb-
baren Pflichten. Dieses Ethos ist gleichsam der Grundpfeiler des
obejektiven Lebensschutzes wie auch Fundament des Vertrauens
der Offentlichkeit in das Gesundheitswesen. Leben zu erhalten

Schweizer Heimwesen 1/89



heisst zunédchst einmal nichts anderes als Leben verldngern. Das
darf - auch wenn es manchmal so missverstanden worden ist —
nicht in einem biologistischen Sinne interpretiert werden. Denn
das Leben ist zwar das fundamentalste Gut, das wir besitzen, aber
dennoch nur Voraussetzung fiir andere menschliche Giiter (wie
Freiheit, Kommunikation). Darum geht daraus gleichzeitig die
Pflicht hervor, Leiden zu mindern, das heisst: die Voraussetzun-
gen fiir ein sinnvolles Bestehen der Leidenssituationen zu schaf-

fen.

Das Leiden selbst kann der Arzt nicht sinnvoll machen. Die
Schmerzlinderung hat schliesslich zum Ziele, dass dem Sterben-
den ein grosstmoglichstes Mass an Kommunikationsfahigkeit er-
halten bleibt. Es gehort zur Auszeichnung des Menschen, den
Tod bewusst annehmen zu konnen. Das bewahrt vor Nivellierung »
und Banalisierung des Lebens. Bewusste Annahme des Todes be-
deutet auch Einbindung in die Erfahrung menschlicher Nihe.
Diese gehort wesentlich zum wiirdigen Bestehen des Todes. Denn
offensichtlich fiirchten wir Menschen viel weniger den Tod als im
Sterben allein gelassen zu sein. Diese drei erwdhnten Grundziele
sind miteinander in Einklang zu bringen. Schmerzlinderung ist
demnach in bestimmten Féllen nur moglich unter Inkaufnahme
einer zumindest geringfiigigen Lebensverkiirzung. Sofern sie ei-
ner humanen und sinnvollen Lebensbewiltigung im Dienste
steht, erscheint sie ethisch gerechtfertigt.

Fiir eine medizinisch und ethisch verantwortbare Nutzung dieses
Ermessensspielraumes ist ein Vertrauensverhaltnis zwischen
Arzt, Angehorigen (und, sofern noch moglich, Patient) von
hochster Bedeutung. Dazu gehort, dass die Angehorigen so tiber
den Zustand des Patienten informiert werden, dass sie eine kom-
petente Meinungsdusserung beziiglich einer weiteren Therapie
abgeben konnen. Andererseits muss sich auch der Arzt tiber den
Patienten und seine Lebensverhiltnisse ins Bild setzen, dass er
moglichst genau dessen mutmasslichen Willen eruieren kann.
Arzt und Angehorige miissen bestrebt sein, das Wohl des Patien-
tenins Zentraum ihrer Erwédgungen zu stellen. Bei ihren Entschei-
dungen diirfen Eigeninteressen (Personal- und Platzknappheit
im Spital, finanzielle Erwdgungen, Schwierigkeiten mit der Vor-
stellung, kiinftig mit einem behinderten Menschen zusammenle-
ben zu miissen usw.) nicht den Ausschlag geben.

3. Die Patientenverfiigung

Die Richtlinien der «Schweizerischen Akademie der medizini-|
schen Wissenschaften» erwdhnen ausdriicklich, der Arzt habe
vor schweren Entscheidungen, die einen Sterbenden betreffen,
«die Personlichkeit oder den ausgesprochenen oder mutmassli-
chen Willen des Patienten» zu berticksichtigen. Damit der Wille
des Patienten und seine Vorstellung von Leben und Sterben auch
dann mit in die Abwigung einbezogen werden kann, wenn die
Ausserungsfahigkeit nicht mehr vorhanden ist, werden mehr und
mehr schriftlich fixierte Patientenverfiigungen verfasst. Der Un-
terzeichnete erkliart darin seinen Wunsch, dass man zum Beispiel
von lebenserhaltenden Massnahmen absieht, wenn sie nur dem
Zweck dienen, Korperfunktionen aufrecht zu erhalten. Zweifel-
los ist die Patientenverfiigung fiir den Arzt zur Ermittlung des
Patientenwillens ein verbindliches Indiz. Wie weit sie rechtlich
verbindlich ist, ist vorlaufig unter den Juristen kontrovers. Eine
Entscheidung in rechtlicher Hinsicht werden erst Gerichtsurteile
bringen.

Eine uneingeschrankt rechtliche Verbindlichsetzung scheint mir
aus folgenden Griinden problematisch. Oft wird ein Patient als
Notfall eingeliefert. Der Arzt muss handeln, bevor er von einer
allfilligen Verfiigung Kenntnis nehmen kann. Handelt es sich
zum Beispiel um einen alten Menschen, der auf der Strasse wegen
eines plotzlichen Kreislaufkollapses zusammenbricht, werden

. dort anwesend sein, wo es den Schwachen zu

Schirmende Décher: «. .

'schiitzen gilt.»

(Prof. Adrian Holderegger)

schon auf dem Weg ins Spital Wiederbelebungsmassnahmen ein-
gesetzt. Auf der Intensivstation funktioniert die kiinstliche Beat-
mung, bevor jemand Zeit hatte, die Papiere durchzusehen. Es
wire wohl eine Zumutung an den Arzt, sollte er einen bereits
funktionierenden Apparat abstellen. Jedenfalls liegen die Vor-
aussetzungen anders, wenn der Arzt auf Wunsch eines Patienten
mit Massnahmen kiinstlicher Lebensverldngerung nicht erst be-
ginnt. Ein Internist sagt zum vorherigen Fall (Ritz): «Es ist
schwierig, am Ende einer abgelaufenen Kettenreaktion von im
Augenblick jeweils addquaten Hilfeleistungen nun plotzlich auf
technische Hilfeleistungen zu verzichten und ein sogenannt wiir-
diges Sterben einzuleiten.» Die Konstellation ist hier insofern
problematisch, als der Heilauftrag des Arztes, der keineswegs
fragliche, sondern angemessene Massnahmen eingeleitet hat,
kollidiert mit dem frither gedusserten Willen des Patienten. Es
soll hier eine fundamentale Pflicht des Arztes, deren Ausiibung
hier an und fiir sich keineswegs diskutabel ist, eingeschrinkt wer-
den. Mir scheint, wenn wir als Rechtsgemeinschaft den Heilauf-
trag an den Arzt als eine fundamentale ethische Pflicht erachten,
miissen wir auf der andern Seite die Arzte auch vor Nétigungen
bewahren, die sie gegen ihr eigenes Ethos und ihr eigenes Gewis-
sen verpflichten wiirden. Denn es gilt der Grundsatz: je funda-
mentaler eine Pflicht ist, um so mehr muss die damit zusammen-
hingende Gewissensiiberzeugung geschiitzt werden. Das bedeu-
tet: wo immer sich der Arzt aufgrund seiner medizinischen
Kenntnisse und aufgrund seines Auftrages - wie ich ihn kurz um-
schrieben habe - eine sichere Uberzeugung gewonnen hat, steht
die Prasumption fiir sein Berufsethos. Um es nochmals zu ver-
deutlichen: eine friihere schriftliche Erklarung, worin der Patient
auf jede kiinstliche Lebensverlangerung verzichtet, ist fiir die Er-
mittlung des Willens ein verbindliches Indiz. Eine rechtliche Ver-
bindlichkeit in allen Fillen scheint darin problematisch zu sein,
weil sie unter Umstdnden den Arzt der Notigung aussetzt. Auf
seiten des Patienten kommt folgender Umstand hinzu: man weiss
niemals mit Sicherheit, wie man sich in einer Situation entschei-
den wird. In gesunden Tagen entscheidet man vielleicht anders als
in schlechten. Aus der Suizidliteratur ist beispielsweise bekannt,
dass ein und dieselben Personen die Moglichkeit eines Freitodes
in unproblematischen Zeiten anders einschatzen als in Zeiten €i-
ner unmittelbaren Suizidbedrohung. Das heisst: in relativ unbe-
lasteten Zeiten wird die Moglichkeit eines Freitodes eher offen ge-
halten; suizidal gewordene Personen schlagen bei einer suizida-
len Bedrohung eher adaptive Losungen vor und versuchen aus
Bedringnis und Konflikt so lange es geht herauszukommen. Sol-
che Befunde mahnen zur Vorsicht. Wer kann ausschliessen, dass
man nicht einmal froh ist, dass die Erklarung, die man frither un-

terschrieben hat, nicht befolgt wird. Niemand wird prazise vor-

aussagen konnen, wie stark sich der Lebenswille nochmals auf-
baumen wird und welche Hilfe er von den Arzten erwarten wird,



wenn es dem Ende zugeht. Diese beiden Griinde lassen es meines
Erachtens geraten erscheinen, den Patientenverfiigungen ein ho-
hes Gewicht, aber nicht eine letzte Verbindlichkeit zuzuschrei-
ben. Aus ethischer Sicht gibt es Bedenken. Ein verniinftiger
Rechtsweg, der allen Beteiligten Rechnung trigt, muss erst gefun-
den werden, wie die Kontroverse zeigt.

4. Die aktive Sterbehilfe

Wenn beztiglich der passiven Sterbehilfe in gesellschaftlicher und
ethischer Hinsicht ein verantworteter Konsens gefunden werden
kann, so bleibt die aktive Sterbehilfe, also die gewollte direkte
Beendigung des eigenen Lebens weitaus strittiger. Die Freigabe
der aktiven Sterbehilfe wird heute von verschiedener Seite gefor-
dert. In diesem Kontext gibt es Organisationen, die sich zum Ziel
gesetzt haben, «fiir den Menschen das Recht einzufordern, in
Wiirde sterben zu diirfen». Es geht ihnen um eine rechtlich veran-
kerte Moglichkeit, unter bestimmten Umstidnden das eigene Le-
ben selbst beenden zu konnen, beziehungsweise durch andere
beenden zu lassen. Julius Hackethal, einer der bekanntesten Vor-
reiter der «Recht-auf-Sterben-Bewegung» spricht sogar von ei-
nem selbstverstindlichen Menschenrecht, wonach jeder fiir sich
bestimmen konne, wann und wie er sterben wolle. Wenn ich recht
sehe — und das tritt nicht immer deutlich hervor -, verlangen die
Exit-Bewegungen eine Rechtsentwicklung in zweierlei Richtun-
gen. Zum einen soll der sogenannten Patientenverfiigung rechtli-
che Verbindlichkeit zugemessen werden, zum andern soll ein
Mensch Freitodhilfe durch den Arzt beanspruchen konnen. Sie
sehen in Gesetzesvorschriften, die den Arzt mit Strafverfolgung
bedrohen, falls er dem nachkommt, was der Patient zu einem frii-
heren Zeitpunkt schriftlich verfiigt hat, eine Einschrinkung der
persdnlichen Freiheit; desgleichen wenn ein Patient Suizid bege-
hen mochte und der Arzt, welcher Beihilfe dazu leistet, deswegen
gerichtlich belangt wird.

Wie ist Totung auf Verlangen ethisch zu beurteilen?

Auf die strafrechtliche Regelung dieses Problems gehe ich hier
nicht ein. Die Arzte lehnen im allgemeinen die aktive Sterbehilfe
beziehungsweise die Freitodhilfe ab, nicht nur weil hier der Schat-
ten der Euthanasie sichtbar wird. IThre grundsétzliche Aufgabe
des Lebensschutzes und ihre tatsachliche Macht tiber Leben und
Tod des Patienten legen eine solche Scheu vor dem aktiven Ein-
greifen nahe, auch wenn der Patient sie darum bittet. Dies ist ein
schwerwiegendes medizin-ethisches Problem. Wiirden diese For-
derungen durchgesetzt, wiirde ein langes kulturelles Erbe unter-
laufen und umdefiniert, wonach der Arzt Garant des Lebens und
nicht auch Vollstrecker des Todeswillens eines Patienten ist. Das
drztliche Ethos wiirde hier einen erheblichen Einbruch erfahren.
Selbstverstdandlich reichen solche Argumente nicht, auch wenn
sie von erheblichem Gewicht sind, die Frage zu beantworten, ob
Selbsttotung moralisch vertretbar ist oder nicht.

Ich mochte diese Frage vom Standpunkt einer christlichen Ethik
aus angehen. Es ist bekannt, dass die herkdmmliche christliche
Ethik die direkte Selbsttotung in jeder Form als nicht verantwort-
bar bezeichnet. Die theologische Tradition hat vor allem das Ar-
gument ins Feld gefiihrt, dass Gott der Herr iiber Leben und Tod
sei und deswegen dem Menschen kein Verfiigungsrecht tiber sein
eigenes Leben zukomme. Im Anschluss an die moraltheologische
Lehrtradition des Thomas von Aquin hat die katholische Theolo-
gie immer argumentiert, dass der Mensch sein Leben von Gott
nur als Leihgabe habe und dass ihm damit kein absolutes Verfii-
gungsrecht zukomme. Diese Argumentation ist nach einigen
Theologen nicht ganz stichhaltig, denn es lasst sich fragen: Hat

10

der Mensch mit seiner Freiheit nicht auch die Freiheit zu seiner
vollen Selbstverfiigung erhalten? Denn schliesslich hat die Kirche
staatlichen Autoritaten das Recht zugebilligt, bei schwerwiegen-
den Vergehen die Todesstrafe zu verhingen. Warum, so ldsst sich
fragen, haben die Christen die Fremdverfiigung gestattet, aber
nicht die Selbsttotung? Die Verfiigung iiber einen andern Men-
schen ist doch ebenso Eingriff in ein allfilliges Herrschaftsrecht
Gottes wie die Selbsttotung?

rAuch wenn man die theologische, herkdmmliche Argumentation
lund die frithere Praxis der Kirche nicht fiir ganz stichhaltig erach-
tet, gibt es dennoch theologische und ethische Griinde, die gegen
eine generelle Rechtfertigung der Selbsttétung sprechen. Die
Aussage: «Gott ist der Herr iiber Leben und Tod» ist nicht als
Rechtssatz zu lesen, sondern als géttlichen Vorbehalt. Es ist ein
Hinweis darauf, dass das Leben verdankt ist und einer letzten
Machbarkeit entzogen ist. Der theologische Vorbehalt gegeniiber
einer radikalen Verfiigung der menschlichen Existenz will gerade
deutlich machen, dass Leben und Tod vorgegeben sind und einer
letzten Machbarkeit entzogen sind. Es ist in der Tat nicht bloss
eine theologische, sondern auch eine menschliche Frage, ob wir
den Tod, wenn wir ihn in die Hand nehmen, nicht doch verfrem-
den. Die letzte Ehrfurcht wird gebrochen und wir verfiigen dar-
tiber irreversibel, indem wir Sinn und Sinnlosigkeit aufrechnen.
Der theologische Vorbehalt erinnert uns daran, dass wir ange-
sichts der Todeswahl radikal iiberfordert sind, wenn man fiir alle
Zukunft dariiber entscheiden will, dass auch im verbleibenden
Lebensrest kein Sinn mehr sein soll, dass auch in Zukunft keine
erfiillteren Zeiten mehr sein sollen. Jene, die sich auf das Recht
auf den eigenen Tod berufen, verweisen auf die Qualitit des Le-
bens. Demgegeniiber muss mit Nachdruck betont werden, dass
lebensgeschichtliche Zumutungen zur Qualitéit des Lebens geho-
ren. Im Zeitalter menschlicher Selbstmanipulation miissen wir
uns daran erinnern, dass Beeintrichtigungen zu den nicht ersetz-
baren Grunderfahrungen gehoren. Wenn wir Beeintrichtigungen
mit der technischen Automatik der Chemie uns angewéhnen aus-
zuschalten, verdndert sich unser Verhéltnis zur Wirklichkeit: es
wird trivial.

Auch wenn man aus theologischen Griinden an der letztlichen
Unverfiigbarkeit des Todes festhilt, darf dennoch nicht verein-
facht werden, wo alles sehr schwierig wird. Wenn leibliches oder
seelisches Leiden Formen annimmt, die es dem Menschen nach
unserer Einsicht nicht mehr méglich machen, sich selbst in einer
wiirdigen Weise selbst zu verwirklichen, dann befinden wir uns in
einer ethischen «Grauzone». Wir wissen, dass die Achtung vor
dem Menschenleben unmittelbar ist und dass eine weiche Stelle in
dieser Grundhaltung geniigt, um an sich verniinftige Uberein-
kiinfte zu verunsichern. Aber auch dieses Wissen kann uns nicht
dazu bewegen, iiber jede direkte Beendigung menschlichen Le-
bens ein Verdikt zu sprechen. Der ethischen Reflexion steht es
nicht zu, personliche moralische Entscheidungen zu bewerten. Es
geht hier nicht um solche Einzelfille, sondern um eine gesell-
schaftliche Norm.

Neben den theologischen gibt es rein ethische Griinde, die fiir die
Beibehaltung des Verbotes aktiver Sterbehilfe sprechen. Eine
Freigabe der aktiven Sterbehilfe, selbst wenn sie an strenge Bedin-
gungen gekniipft wiirde, bréichte die Gefuhr einer Mentalitiitséin-
derung in der Gesellschaft. Die Bereitschaft der Bevolkerung,
Schwerbehinderte und pflegebediirftige alte Menschen, beson-
ders wenn ihre geistigen Féhigkeiten beeintriachtigt sind, zu ak-
zeptieren, wiirde wohl abnehmen. Dadurch kénnten schwerkran-
ke Menschen unter Druck geraten, gegen ihren eigentlichen Wil-
len eine aktive Sterbehilfe zu wiinschen, auch wenn es rein recht-
lichunmaoglich wiire, sie zu einem solchen Schritt zu zwingen. Die
Freiheit, in deren Zeichen die aktive Sterbehilfe gefordert wird,
konnte andernorts wieder gefihrdet werden. Eine liberale Hand-

Schweizer Heimwesen 1/89



habung der aktiven Sterbehilfe kann ebenso unmenschlich aus-
fallen wie eine Spitzenmedizin, die den Menschen hinter Appara-
ten verschwinden ldsst. Sie leistet der gesellschaftlichen Tren-
nungsarbeit zwischen Gliick und Leid Vorschub. Diese schaffte
gesellschaftliche Haltungsbilder, die nicht mehr einsichtig ver-
mitteln konnen, warum beschddigtes Leben mitten unter uns An-
nahme finden muss, warum Leiden nicht isoliert, sondern in mit-
menschliche Kommunikation iiberfiihrt werden soll.

Man spricht nicht ohne Grund von einem «Dammbrucheffekt».
Die Lebensqualitédt von pflegebediirftigen und behinderten Men-
schen, die am Leben bleiben wollen und dem Gemeinwesen wie
den Angehorigen Lasten auferlegen, diirfte geschmélert werden,
denn man wiirde, selbst bei einer streng gesetzlichen Regelung,
einen sublimen Druck auf Behinderte und Schwerkranke kaum
abwehren konnen.

Wir leben in der paradoxen Situation, dass einerseits gesell-
schaftlich die Freiheitlichkeit des Einzelnen in einer nie dagewe-
senen Weise progagiert wird und dass andererseits die Einlosung
fiir den Einzelnen zum Problemdruck wird. Gliick und gelunge-
ne Identitét stehen fiir gegliickte Freiheit. Indem aber gleichzeitig
Gliick synonym mit gelungener Identitédt wird, kann der Mensch
seine Miangel, die Erfahrungen mit Beeintrachtigungen und Leid,
kurz: Kontingenzerfahrungen immer weniger aushalten. Je mehr
er sie als Méangel seiner eigenen beschéddigten Identitdt empfin-
det, um so mehr wird er darunter leiden. Die leidlose Gesellschaft
ist es gerade, die Leiden hervorbringt. Das Vermogen des Men-
schen nimmt unter solchen Voraussetzungen ab, mit Grenzen und
Ubeln umgehen zu konnen. Dies wird noch dadurch verstarkt,
dass die personliche und die allgemeine Zukunft zu einer Sache
der Prognose geworden ist. Der Mensch hat gerade so viel Hoff-
nung, wie es die Zukunftsprognose zuldasst. Hoffnung als Ver-
trauen in eine Zukunft, die noch nicht abgedeckt ist, wird immer
schwieriger.

Die Einforderung eines Rechtes auf den eigenen Tod verstérkt pa-
radoxerweise dieses Haltungsbild. Auf der einen Seite soll da-
durch ein letzter Rest an Freiheit gerettet werden, aber auf der an-
dern Seite schafft man ein gesellschaftliches Haltungsbild, das
den Umgang mit Leid, Verdunkelungen der eigenen Existenz im-
mer schwieriger macht. Unter sozialethischen Perspektiven hat
man sehr wohl zu iiberlegen, ob dies allem in allem nicht doch nur
einen Scheingewinn an Freiheit brachte.

Wenn eine Rechtsordnung menschliche Extremsituationen zu re-
geln hat, dann kann es der Gesetzgeber nicht damit bewenden
lassen, sich zuriickzuziehen und einen gesetzlichen Freiraum zu-
zugestehen. Er muss sich auf ethische Grundiiberzeugungen be-
sinnen. Hier sind wir konfrontiert mit der Grundfrage: In wel-
chem Mass versteht sich eine Rechtsgemeinschaft als Interessen-
gemeinschaft oder als Solidaritatsgemeinschaft? Man kann sich
fragen: Schwicht die Konzession von gesetzlichen Freirdumen
nicht die Verantwortung, den Gedanken der Solidaritdtsgemein-
schaft? Es gilt der Rechtsgrundsatz, dass Recht vor allem dort
anwesend sein soll, wo es den Schwachen zu schiitzen gilt. Dies ist
aber nur dann moglich, wenn das Ethos der Lebensforderung ge-
starkt und die Solidaritdt in sozialer Trigerschaft gelebt wird.
Eine liberal-permissive Losung wiirde hier gesellschaftlich nichts
erbringen, vor allem nichts an den Zustdnden dndern, welche die
Not, tiberhaupt einen Euthanasiewunsch dussern zu miissen,
mitverursachen. Wir miissen in erster Linie Haltungsbilder
schaffen, die den Menschen dienen, Gliick, Freiheit, Liebe in ih-
ren Beziehungen so zu erfahren, dass sie es nicht notig haben, sich
isoliert und in ihrer Existenz sinnlos zu fiihlen. Hier liegt ein ent-
scheidender Beitrag einer christlich motivierten Moral.

(Literatur beim Verfasser)

In der Reihe der Schriften zur Anthropologie des Behinder-
ten ist im VSA Band VI erschienen unter dem Titel

Menschliche Leiblichkeit

Die Schrift enthalt Beitrage von Dr. Imelda Abbt, Dr. med.
Karl Heinz Bauersfeld, Prof. Dr. Hans Halter und Dr. Ludwig
Hasler. Die Texte laden ein zum Nachdenken lber die
Leiblichkeit, «weil wir dabei auf mancherlei und oft unerwar-
tete Zusammenhange stossen, die wir wohl erwéagen
sollten», wie Dr. Fritz Schneeberger im Vorwort festhalt.

«Wir kédnnen nicht ausweichen: Leiblichkeit dominiert. Wo
immer wir Zeitungen und Prospekte 6ffnen, Fernsehwer-
bung oder Nachrichten konsumieren, stossen wir auf
Leiblichkeit.» Anderes scheint aus einer Gegenwelt zur
Leiblichkeit zu stammen, denn auf dem bedruckten Papier
melden sich auch die Verkiinder geistiger Selbstfindungs-
und Erlésungswege. Wir begegnen taglich der «Korperkul-
tur» und sprechen andererseits vom «Leib» als vom
beseelten Korper. Die Ent-Leibung ist der Tod, die Trennung
von Leib und Seele. Uberschatzen wir den Kérper als
hochstes Gut? Wie ist es, wenn der Leib zunehmend
zur Last wird? Wie, wenn der innere Mensch abgebaut ist
und er trotzdem in seinem Leib weiter vor sich hin lebt?

Auf solche und &hnliche Fragen will die nun vorliegende
Schrift eine Antwort geben. Band VI ist zum Preis von
Fr.15.50 beim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, zu
bestellen, wo auch alle (ibrigen Bande dieser Schriftenreihe
erhaltlich sind.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

.......... Expl. Band |

«Geistigbehinderte-Eltern-Betreuer»

4 Texte von Dr. H. Siegenthaler Fr.10.60

AAAAAAAAAA Expl. Band Il

«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» —
Texte von Imelda Abbt, Norbert A. Luyten, Peter Schmid u. a.
Fr. 14.70

.......... Expl. Band lll

«Begrenztes Menschsein» — Texte von O.F.Bollnow,

Hermann Siegenthaler, Urs Haeberlin u. a. Fr. 18.60
.......... Expl. Band IV

«Staunen und Danken» — Fiinf Jahre Einsiedler-Forum des
VSA Fr.19.-
.......... Expl. Band V

«Selber treu sein» — Texte von Imelda Abbt, Kaspar
Hurlimann, Rudolf Zihimann Fr. 13.50
.......... Expl. Band VI

«Menschliche Leiblichkeit» —

Texte von Imelda Abbt, Karl Heinz Bauersfeld,

Hans Halter und Ludwig Hasler Fr2it550

Name und Vorname

Genaue Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift, Datum

Bitte senden Sie diesen Talon an das Sekretariat VSA,
Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich.




	Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9. November in Zug : Sterbehilfe : noch nie eine so breite Diskussion geführt

