
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 6

Artikel: 144. Jahresversammlung VSA : "Das Heim als kulturelle Geburtsstätte
der Zukunft" : die Kultur in unserer dynamischen Gesellschaft

Autor: Gut, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144. Jahresversammlung VSA: «Das Heim als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft»

Die Kultur in unserer dynamischen Gesellschaft
Von alt Regierungsrat Dr. Walter Gut, Luzern

Thema der 144. Jahresversammlung des VSA, die am
18./19. Mai 1988 im Casino in Herisau durchgeführt
werden konnte, war «Das Heim als kulturelle Geburtsstätte

der Zukunft». Den beeindruckenden Eröffnungsvortrag

hielt alt Regierungsrat Dr. iur. Walter Gut, der
von 1971 bis 1987 Vorsteher des Erziehungsdepartements

des Kantons Luzern war, von 1973 bis 1985

Mitglied des Vorstandes der Schweizerischen
Erziehungsdirektorenkonferenz und Mitglied des Ausschusses

der Schweizerischen Hochschulkonferenz. Seit 1983
ist Dr. Walter Gut Mitglied des Schweizerischen
ETH-Rates, und 1987 wurde er zum Mitglied des

Stiftungsrates der Pro Helvetia gewählt. Auf vielfachen
Publikumswunsch und auch auf Wunsch des Referenten
selber wird sein Vortrag entgegen der bisherigen
Gepflogenheiten bereits jetzt, unmittelbar nach der
Veranstaltung, im vollen Wortlaut im Fachblatt
wiedergegeben.

I.

Was heisst Kultur?

Doch wollen wir uns vorerst darüber verständigen, was wir
unter Kultur verstehen. Schlagen wir die Lexika nach, so
treffen wir auf ein verwirrliches Angebot von Definitionen.
Auch in der Botschaft des Bundesrates zur inzwischen
begrabenen «Eidgenössischen Kulturinitiative» vom 18. April
1984 hat der anonyme Verfasser zahlreiche gängige
Definitionsversuche aneinandergereiht. Sie sind alle sehr weitgefasst
und infolgedessen so vage, dass alles, was immer der Mensch
denkt, fühlt und unternimmt, unter den Begriff Kultur
subsumiert wird. Die vielfaltigen Versuche, den Bereich
Kultur zu umschreiben und zugleich einzugrenzen, fuhren
nicht zuletzt deswegen zu einem befremdlichen Manko an
Verständlichkeit, weil man als Kultur sowohl menschliches
Verhalten und Wirken einerseits als auch das daraus resultierende

Ergebnis anderseits, die Wirkung, die Gesamtheit der
vom Menschen geschaffenen Werke, bezeichnet.

Es ist jeden Tag immer wieder neu mit Händen zu greifen,
dass wir in einer Zeitepoche leben, in der sich Lebensverhältnisse,

Lebensgewohnheiten, Weltanschauungen und Werte in
einer beispiellosen Geschwindigkeit verändern. Versetzen wir
uns einen Augenblick lang um 20 bis 25 Jahre zurück, und
wir gewahren bei näherem Zusehen, welche bedeutenden
Änderungen auf dieser kurzen Wegstrecke unsere Lebensbedingungen

erfahren und wie sehr auch wir uns selbst bis in
unsere eigenen Einstellungen hinein geändert haben. Wir
brauchen bloss, um an die heutige Veranstaltung Ihres
Verbandes anzuknüpfen, einen raschen Blick auf die Entwicklung

im Bereiche der Heime in dieser Zeitstrecke zu werfen,
auf Standorte und Bauweise, auf Betriebsformen und
Betreuungs-Relationen, auf Zahl, Zusammensetzung, Mobilität
und Motivation des Personals, auf dessen Ausbildungs- und
Fortbildungsbedarf, auf die Einschätzung des jeweiligen Auftrags

der Heime durch die Öffentlichkeit usw. Es versteht sich
von selbst, dass der Mensch, umfangen und mitgerissen von
einem so hohen Evolutions-Tempo, aus einem vitalen
Sicherheitsbedürfnis heraus nach Fixpunkten Ausschau hält, an die
er sich halten, ja, an die er sich klammern kann, wenn er
fürchtet, sozusagen den Boden unter den Füssen zu verlieren.

Es liegt daher nahe, in solcher Zeit Besinnung zu halten über
die Situation jenes gesellschaftlichen Bereiches, den wir als
Kultur bezeichnen, uns zu achten auf die tiefgreifenden
Änderungen, welche die Kultur in den vergangenen zwei Jahrzehnten

erfahren hat und auch in der rasch auf uns zuschreitenden
Zukunft erfahren wird, uns aber darüber Rechenschaft zu
geben, ob es denn im kulturellen Leben bei allen Veränderungen

nicht gewisse Konstanten, feste Grundgegebenheiten gebe,
die im reissenden Strom der Entwicklung Ruhepunkte und
zugleich Orientierung zu vermitteln vermögen.

An diesem Doppelgesicht der Kultur, an seiner subjektiven
und an seiner objektiven Seite, kommt man freilich nicht
vorbei. Denn das eine ist Voraussetzung des andern. Doch
scheint mir, es sei irreführend, wenn praktisch das gesamte
menschliche Denken, Fühlen, Verhalten und Wirken und

Dr. Walter Gut: «Wir müssen darauf achten, Kultur in dieser
dynamischen Gesellschaft stets zu erneuern und dadurch ihre
allgegenwärtig wirkende, humane Heilkraft zu bewahren.»

339



alles, was dessen Ergebnis und Wirkung ist, also sozusagen
alles, was in des Menschen Leben faktisch vorkommt,
ungesehen und unbewertet als Kultur vereinnahmt wird. Eine
solche fast grenzenlose Definition ist als Verständigungsmittel
nicht mehr hilfreich. Kultur ist eben gerade mehr als faktische
menschliche Verhaltensweise, Zustände und Werke, und
gerade in diesem «mehr» liegt die Chance der kulturschaffen-
den Tat des Menschen. Als Cicero in den Tuskulanischen
Gesprächen zum Lobe der Philosophie in sprachschöpferischem

Schwung in Anlehnung an die erdnahe «agricultura»
das Wort «cultura animi» - das heisst Pflege des Geistes -
schuf (1), schwebte ihm gewiss eben ein solcher qualitativer
Sprung vor. Und als Samuel Pufendorf um 1680 im Werke
De jure naturae et gentium erstmals den heutigen doppelten
Begriffsinhalt von Kultur, die Pflege der humanen Werte und
das bleibende Ergebnis, die Kultur als objektiven Sachbereich,
erarbeitete - in fast unmerklichen Teilschritten, wie der
spätere Gymnasiallehrer Josef Niedermann in seiner 1941 in
Florenz erschienenen Dissertation «Kultur, Werden und
Wandlungen des Begriffs und seiner Ersatzbegriffe von Cicero
bis Herder» (3) so sorgfaltig einfühlend beschrieben hat -,
bildete die Vorstellung, dass Kultur, die natürlichen Verhältnisse

übersteigend den Menschen höher entwickle, eine
grundlegende gedankliche Voraussetzung (4). In der Tat
besteht kulturelle Tätigkeit darin, dem Naturgegebenen, dem
elementar Lebensnotwendigen, Nützlichen und Zwangsläufigen

eine neue Dimension, eine neue Qualität hinzuzufügen,
eine Dimension und Qualität, die einerseits entfaltetem
Menschsein, dem entwickelten menschlichen Potential der
Kräfte des Geistes, der Seele, des Gemütes und der äussern
Gestaltungsfähigkeit entstammen und die anderseits die
menschliche Person fordern, bereichern, veredeln, zu tieferem
und umfassenderem Menschsein weiterentwickeln und so
dazu beitragen, dass sich der Mensch seiner letzten «natürlichen»

und transzendenten Bestimmung zu nähern vermag.
Und die so hinzugefügte oder besser eingepflanzte spezifisch
humane Dimension und Qualität wirken ihrerseits auf das
Naturgegebene, Lebensnotwendige, Nützliche und Zwangsläufige

zurück, so dass dieser Bereich nicht bloss in einem
neuen Licht erscheint, sondern in seinem Innern verändert
wird. Es entsteht, als Ergebnis von Kultur-Tätigkeit, Kultur
als eigentlicher, überall präsenter Sachbereich, der die
menschliche Gemeinschaft nicht nur äusserlich bereichert,
kein blosses Ornament darstellt, sondern in ihrer Ganzheit
prägt und wiederum neue werthaltige Entwicklungen in Gang
zu setzen vermag.

Diese Betrachtungsweise, die sich von einem zu statischen
Kulturverständnis löst, fand ich neulich in dem 1935 erschienenen,

heute geradezu prophetisch anmutenden Buch «Im
Schatten von morgen» des holländischen Historikers und
Kulturphilosophen Jan Huizinga (5) bestätigt: Nach Huizin-
ga erscheint Kultur, wenn sich die Gemeinschaft auf ein
höheres geistig-ethisches Ideal ausrichtet, und wenn die
solcherweise «gerichtete Haltung» auf materiellem, moralischem,

geistigem Gebiet einen Zustand schafft, der höher und
besser ist, als es die gegebenen natürlichen Verhältnisse mit
sich brächten.

Allgegenwart der Kultur

Kultur in solchem qualitativem Verständnis kann sich sowohl
im Alltag des einzelnen als auch im Leben einer Gemeinschaft
entfalten. Und fast grenzenlos sind die Mittel, mit denen
kulturelle Aktivitäten geschehen: mündliche und schriftliche,
musikalische, motorische, bildnerische und technische
Äusserungen sind dazu geeignet. Wissenschaft, Bildung, Kunst, ja
auch Politik in allen ihren unübersehbaren Einsatzbereichen,

Wirtschaft und Technik sind wichtige Anwendungsbereiche.
Und Kultur geschieht in Familie, Dorf, Stadt und Staat, in
Heimen aller Art, in festgefügten Institutionen und in freien
Bewegungen, bei der Arbeit und in der Freizeit, beim Essen
und Wohnen und bei der individuellen und kollektiven
Lebensgestaltung. So kann Kultur in der Tat allgegenwärtig
sein. Sie vermag in alle menschlichen Lebensbereiche und
selbst in ihre Winkel und Schlupfwinkel zu dringen. Überall
ist dem Menschen die Gabe - und die Chance! - eingeräumt,
durch kulturelles Wirken zu neuer humaner Dimension und
Qualität zu gelangen und damit das Patrimonium kultureller
Leistungen, von Werken von bleibendem Wert und von
kultivierten Verhaltensweisen in seiner Lebenszeit zu mehren.

II.
Im Sog der Beschleunigung der Geschichte

Wechseln wir nun die Perspektive! Blicken wir nochmals
einen Augenblick lang auf die Zeitverhältnisse, die unsere
Kultur umgeben und einem raschen Wandel unterziehen. Da
stellen wir fest, dass sich vor allem seit dem Ende des Zweiten
Weltkrieges das naturwissenschaftliche Grundlagenwissen
und daraus abgeleitet die technische Anwendung in einem

ungeheuren Tempo vermehrt und ausgeweitet haben, dass sich
diese Entwicklung nur schon in den letzten Jahren nochmals
in atemraubendem Mass beschleunigt, und dass das daraus
entstandene Neue im Gefolge das gesamte individuelle und
kollektive Leben tiefgreifend, ja geradezu revolutionär verändert

hat. Zwar wiesen Kulturphilosophen schon in der ersten
Jahrhunderthälfte auf die Zunahme der Änderungsgeschwindigkeit

hin; so schrieb der schon zitierte Jan Huizinga im
Jahre 1935, dass das Tempo der Veränderung im Vergleich
zu früheren Kulturkreisen völlig verschieden sei, denn was
ehemals mit Jahrhunderten zu messen gewesen sei, sei es nun
mit wenigen Jahren (6). Aber wir wissen es aus eigener
Erfahrung: Die heutige Entwicklungsgeschwindigkeit hält mit
jener der dreissiger Jahre keinen Vergleich aus. Was wir in

unsern Tagen erleben, ist in der ganzen Menschheitsgeschichte
durchaus einmalig. Noch nie war das Tempo technischer
Innovationen so hoch. Noch nie haben sich menschliche
Lebensverhältnisse und kulturelle, soziale, politische und
wirtschaftliche Phänomene so rasch, so radikal, so umfassendweltweit

verändert. Reisezeiten und Informationswege
verkürzten sich Jahr für Jahr, mit der greifbaren Wirkung, dass

weitabgelegene Kontinente naherücken, und dass Geschehen
und Kenntnisnahme zeitlich fast zusammenfallen. Damit aber

wird die Distanz zu politischer und wirtschaftlicher Reaktion
ebenfalls immer kürzer, und die Eskalation von Aktion und
Reaktion über alle Kontinente hinweg ruft nach einem Tempo
der Entscheidungen, das die verantwortlichen Entscheidungsträger

überfordert und die Qualität der Entscheidungen in
Frage stellt, weil das abwägende Überlegen und geduldige
Reifen nicht mehr möglich sind. Dies alles beschleunigt den

Lauf der Geschichte in einem bisher nicht bekannten bedrängenden

Mass. Das zwingt die Zeitgenossen zu immer rascherer
Anpassung an veränderte Arbeits- und Lebensverhältnisse,
denn bei solcher Beschleunigung nimmt die Bedeutung
bewährter Gewohnheiten und Entscheidungsverläufe ständig
ab. Die Gegenwart lädt nicht mehr zu gemütlichem Verweilen
ein. Sie schrumpft zusammen, und die Zukunft rückt immer
rascher immer näher. Ja, wir leben in einer dynamischen
Gesellschaft, und diese Dynamik verändert sie von Tag zu

Tag in allen Bereichen. Das geht so rasch, dass für manche
Zeitgenossen die moderne Zeit schon vorüber ist, und sie

begrüssen daher die Postmoderne, während für professionelle
Avantgardisten auch die Postmoderne schon im Vergehen
begriffen ist. Und so findet sich auch die Kultur - kulturelle

340 Schweizer Heimwesen VI/88



VSA-Grundkurs für Heimleitung
Kurs Nr. 13

Als Fortbildungskurs für Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

Aufnahmebestimmungen:

Kursleitung:

Kursort:

Zeitdauer:

Kurskosten:

Anmeldung:

- Aktive Heimleiter(innen)
- Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim für leitende

Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

Paul Gmünder, dipl. theol., Bildungsbeauftragter Verein für Schweiz. Heimwesen (VSA),
Zürich
Beat Kappeler, dipl. Psychologe, Institut für Angewandte Psychologie (IAP), Zürich

Zürich, Paulus-Akademie

40 Tage, 13. September 1988 bis 15. November 1989

Fr. 3200.-

9%
3%

12 %

I

inklusive Zwischenprüfung für Zulassung zum Hauptkurs,
ohne Mittagessen an den Kurstagen, zahlbar in drei Raten

Ermässigung für Teilnehmerfinnen) aus VSA-Heimen

Ermässigung für Teilnehmer(innen) mit persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen mit persönlicher
Mitgliedschaft

An den 40 Kurstagen nehmen die Teilnehmer(innen) das Mittagessen
gemeinsam in der Paulus-Akademie ein. Kosten 40x14.50 Fr. 580-,
separat

Anmeldeformulare können bezogen werden beim Sekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48

Anmeldeschluss: 24. Juni 1988
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:

Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und
Erziehungsheimen

Allgemeine Methodenlehre der
Klientenbetreuung

Grundlagen des Heim-Managements
Betriebspsychologische Organisationsgrundsätze

Die Führung des Mitarbeiters Förderung der Leiterpersönlichkeit

Gruppendynamik und Institutionspädagogik Psychologische Grundlagen der Heimführung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, in Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermögen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvollen, eher projektmässigen Aufgaben
betraut. Mindestteilnehmerzahl: 45.

Eine Abschlussprüfung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kurskosten Fr. 350 - separat)

Kursdaten: 1988: 13./14. September, 6./7. Oktober, 13./14. Oktober, 14./15. November, 7./8.
Dezember

1989: 17./18./19. Januar, 31. Januar/1. Februar, 21.122. Februar, 20./21. März, 4./5.
April, 18./19. April, 18./19. Mai, 30./31. Mai, 20./21. Juni, 15./16. August,
5./6./7. September, 3./4. Oktober, 31. Oktober/1. November, 14./15. November

341



Aktivitäten wie ihr Ergebnis! - tiefgreifender und rascher
Veränderung unterworfen. Dies im einzelnen darzustellen,
sprengt bei weitem die Möglichkeit dieses Vortrages.

Fülle und Überfülle äusserer Lebensgüter

Was ich hier vortrug, war nur die wertneutrale Feststellung
eines wenn auch sehr gewichtigen, aussergewöhnlichen Zuges

unserer Zeit, ihrer änderungsträchtigen Dynamik. Doch
scheint es mir, es lohne sich, einige weitere Merkmale
hinzuzufügen, Merkmale, die sich als Folgen aus der
wissenschaftlich-technischen Revolution ergaben und in raschem

Siegeszug unsern Alltag zu prägen begannen. Wir haben sie

zunächst alle freudig begrüsst und fast begierig danach

gegriffen, obschon viele von uns unterschwellig spürten, dass

alle diese willkommen geheissenen Neuerungen auch von
schädlichen Nebenfolgen begleitet sein können. Wenn ich
diese angenehm empfundenen Merkmale hier eigens erwähne,
so vor allem deshalb, weil sie, ohne schon zur Alltags-Kultur
gerechnet werden zu dürfen, besondere Chancen zu kultureller
Aktivität und zu Verbesserung der geistigen Lebensqualität
eröffnen, ohne freilich für ihre glückliche Nutzung auch
Gewähr zu bieten. Ich lege sie stichwortartig dar: Wir sind
von den früheren Zwängen, in erster Linie unsern Notbedarf
decken zu müssen, und von vielen unangenehmen Alltags-
Plackereien weitgehend befreit. Ein Zuwachs an äusserer
Freiheit ist damit geschenkt. Der allgemeine Wohlstand, den

es in dieser Fülle und Breite noch nie gab, öffnet den Zugang
zu einem ungeheuren Angebot an materiellen Gütern. Die
Arbeitsbedingungen für die grosse Mehrzahl der Menschen
sind humaner geworden, die Arbeitszeit nimmt ab, und die
arbeitsfreie Zeit nimmt stetig zu. Medizinische Versorgung,
Hygiene, Ernährung, Wohnqualität, Bekleidungsmöglichkeiten

haben einen bisher nicht gekannten Stand erreicht. Der
behinderte Mensch hat eine früher in diesem Ausmass nicht
erfahrene institutionalisierte Zuwendung erfahren. Die
Lebenserwartung hat sich innert hundert Jahren praktisch
verdoppelt (7). Der Mensch verfügt über ein unwahrscheinliches

Mehr an Mobilität, an freidisponibler Zeit und Lebenszeit

und an rasch abrufbaren oder frei vorhandenen Informationen,

und er hat freien Zugang zu allen erdenklichen
Bildungsgütern und zu allen Möglichkeiten des Wissens- und
Vergnügungs-Transfers durch Medien verschiedenster Art.
Ich bin überzeugt, dass Sie bei der Aufzählung dieser uns durch
die wissenschaftlich-technische Zivilisation vermittelten
äusseren Lebensgüter stets auch ihren unvermeidlichen Schatten-
wwr/bemerkten; ihr Schatten wächst, wenn die Menschen die
in den beschriebenen äusseren Lebensgütern steckende
Chance zu kultureller Entwicklung nicht nützen oder sie gar
vergeuden und missbrauchen. Hier wäre der Ansatzpunkt zu
einer pessimistischen kulturphilosophischen Betrachtung, die
jedoch nur dann realistisch bleibt, wenn die feststellbaren
negativen Phänomene die immer auch erkennbaren positiven
Züge nicht völlig überdecken.

Versuche, die zivilisatorische Dynamik
zu kompensieren

Die beschriebene Dynamik unserer technisierten Zivilisation
hat uns - nebst den unbestreitbaren Lebensvorzügen - in
mehrfacher Hinsicht beträchtliche Nachteile gebracht. Die
Erschütterung des ökologischen Gleichgewichtes, die
ungewollten verderblichen Nebenfolgen der masslosen Nutzung
der Natur, die Gefährdung der Lebensqualität nachfolgender
Generationen haben uns zu Recht erschreckt, und die
Reaktion richtet sich nun in Teilen der Menschheit recht
kopflos gegen die wissenschaftlich-technische Zivilisation,

Veteranen-Treffen im Herbst
Jedes Jahr treffen sich die Veteranen beiderlei
Geschlechts des VSA im Herbst zu einer Tagung
irgendwo an einem schönen, zentral gelegenen Ort der
Schweiz. Nach Beschluss des zuständigen OK findet die
Tagung der VSA-Veteranen in diesem Herbst am

5. Oktober 1988 in Zofingen

statt. Die Veteranen sind höflich gebeten, in ihrer
Agenda sich den genannten Termin vorzumerken.
Zofingen ist eine reizvolle kleine Stadt, die verkehrs-
mässig günstig liegt. Die ausführliche Einladung mit
genauem Programm wird rechtzeitig zu einem späteren
Zeitpunkt im Fachblatt «Schweizer Heimwesen»
erscheinen.

obschon wir gerade zur Behebung dieser Schäden auf ihren
wirksamen Einsatz angewiesen sind. Neben der Erschütterung
des ökologischen Gleichgewichtes glauben wir aber auch eine
beträchtliche Störung des geistig-seelischen Gleichgewichtes
diagnostizieren zu müssen, ein tiefsitzendes Unbehagen
darüber, dass uns die Vertrautheit unserer Umgebung und
unseres Lebensverlaufes abhanden gekommen ist, dass eigene

Erfahrung, erfahrungsverdichtete Gewohnheiten,
Lebensbräuche und Traditionen ihre stützende Wirkung verloren zu
haben scheinen, dass «wir» - Individuen wie Institutionen -
uns nicht mehr in der Lage fühlen, die vielen rasch sich

folgenden Neuerungen aller Art kulturell zu verarbeiten.

Diese Störung des geistig-seelischen Gleichgewichtes in unserer

Gesellschaft hat im kulturellen Bereich, wenn auch mit
beachtlicher Verzögerung, durchaus positive Gegenbewegungen

ausgelöst, die - den aktiv Reagierenden häufig völlig
unbewusst - dazu bestimmt sind, das kollektive innere
Gleichgewicht wiederherzustellen. Diese komplementären
Phänomene deutlicher zu sehen, dazu haben uns die anregenden,

hellsichtigen Beiträge des Zürcher Philosophen Hermann
Lübbe (8) verholfen. Hier können, im abgekürzten Verfahren,
nur einige Hinweise vorgelegt werden.

So ist die Geschichte, die man in den 60er und noch anfangs
der 70er Jahre selbst aus den Schulen verbannen wollte,
wieder aktuell geworden. Denn wenn der Mensch vor der
dunklen Wand einer in grosser Eile sich nahenden Zukunft
steht, möchte er in anklammerndem Griff sich wieder neu
seiner Herkunft versichern, sei es, um die stille Angst zu
beschwichtigen, sei es, um dem drohenden Gleichgewichtsverlust

zuvorzukommen. Die intensive neue Zuwendung zur
Vergangenheit erscheint wie ein rettender Sprung auf sicheren
Boden. Das ist der heimliche Grund, weshalb sich die
historische Kulturwissenschaften wieder zu neuer Blüte entfaltet

haben. Popularhistorische Werke sind Bestseller geworden.
Archäologische Forschungen stossen auf grösstes Interesse.
Museen sind in den letzten Jahren wie Pilze aus dem Boden
geschossen. Der Mensch bemüht sich intensiv darum, Vergangenes

gegenwärtig zu halten. Und aussagekräftig für die
Rasanz der gesellschaftlichen Dynamik ist die Tatsache, dass

die Produkte der technischen Zivilisation immer rascher
altern und infolgedessen innert kurzer Zeit museumswürdig
werden; wer auch nur einen Augenblick im Schweizerischen
Verkehrshaus in Luzern, in neu aufgekommenen
landwirtschaftlichen oder gewerblichen Geräte-Museen oder gar im
Musenmsdorf Ballenberg bei Brienz verweilt, vermag dies auf
ersten Anhieb zu erkennen. Die Denkmalpflege hat einen
Siegeszug durch Europa bis in entlegenste Weiler durchlaufen;
denn auch hier gilt es, soviel wie möglich an vertrauter
Umgebung zu retten, und denkmalwürdig erachtete Objekte

342 Schweizer Heimwesen VI/88



rücken immer näher an unsere Zeit heran. Historische
Ausstellungen finden europaweit grössten Anklang, und
historische Jubiläumsfeiern folgen rasch aufeinander. Aber
auch die politisch-kulturelle Bewegung des Regionalismus, die
erneuerte Pflege des heimatlichen Brauchtums und die bis
zum Übermass bewegte Dialektwelle gehören in diesen
Zusammenhang kompensatorischen Gleichgewichts-
Bemühens; denn hier geht es den Menschen darum, sich im
reissenden Strom der Veränderungen ein Stück vertrauter
Heimat zu sichern. Diese Phänomene prägen, wie Sie leicht
feststellen können, die heutige Kulturlandschaft; sie bilden
eine durchaus konstruktive Antwort auf die Herausforderung,
die unsere dynamische Gesellschaft den Menschen stellt.

III.
Bleibende Herausforderungen an die Kultur

Aber wir müssen, so scheint mir, noch tiefer schürfen. Denn
die wissenschaftlich-technische Zivilisation mit ihrer Dynamik

schafft in den einzelnen Menschen und in der gesamten
Gesellschaft noch weitergehende, keineswegs bloss vorübergehende,

sondern Langzeit-Folgen, die ihrerseits nach heilenden
kulturellen Antworten rufen. Und alle diese Wirkungen sind
unlösbar miteinander vernetzt und verkettet; sie bilden wie in
der Natur eigentliche Regelkreise, und das macht die moderne
Gesellschaft unüberblickbar komplex. Wir werden hier nur
wenige einzelne Tatbestände ansprechen können. Denn diese

gewichtige Thematik wäre eines umfangreichen kulturphilosophischen

und interdisziplinär durchgeführten Werkes würdig,

und ausserdem sind solche Reflexionen zwangsläufig
subjektiv gefärbt. Ich versuche, die andrängenden Gedanken
nach ihrer Bedeutung auszuwählen und sie in fünf Punkten
zu ordnen:

1. Anpassungsprobleme und Bildung

Wenn sich das Wissen ungeheuer rasch vermehrt und wenn
die innovatorischen Anwendungen sich sozusagen jagen, so
vermindert sich sehr rasch unsere berufliche Handlungskompetenz,

die Anpassungsprobleme lassen sich, wenn überhaupt,
nurmehr mit grossem Aufwand bewältigen, und der Einblick
in die uns umgebende komplexe Realität wird immer mehr
erschwert. Das heisst u.a., dass der Bereich der Bildung
wachsen und sich inhaltlich verändern wird; laufende
Lehrplanrevisionen drängen sich auf. Hinter zu lange und zu
spezielle Erstausbildungen wird man Fragezeichen setzen. Die
unablässige berufliche Fortbildung wird zur Selbstverständlichkeit,

der Erwachsenenbildung auf allen gesellschaftsrelevanten

Gebieten und auf allen Anspruchs-Ebenen kommt
immer grössere Bedeutung zu, und Vermittlung und Vertiefung

von Allgemeinbildung als flexiblem Überblick- und
Zusammenhangwissen wird in allen Lebensaltern als
lebensnotwendig empfunden. Die Komplexität der Gesellschaft, die
weit vorangetriebene Spezialisierung in Wissenschaft und
Technologie, die sich immer mehr verästelnde Differenzierung

gesellschaftlicher, politischer und wirtschaftlicher
Gegebenheiten und Bewegungen bewirken im besondern im
politischen Leben breit klaffende Kenntnislücken und damit
eindimensionale Sichtweisen. Das stellt Behörden und
Parteien in den Demokratien vor anspruchsvolle Informationsaufgaben,

und die Nötigkeit politischer Bildung bis ins
Pensionsalter wird offensichtlich. Der Erfolg solcher Bildungsund

Informationsbemühungen wird sich freilich, wenn
überhaupt, nicht leicht einstellen, denn wer eindimensional denkt,
pflegt seine Kenntnislücken nicht zu empfinden, und das sich
immer schärfer entwickelnde emanzipatorische Grundgefühl
unseres Zeitalters ist für das geduldige Aufnehmen zusätzli¬

cher Informationselemente - als Weg zur Erkenntnis der
vollen Realität - nicht gerade günstig.

2. Technisches Denken und unser geistiges Patrimonium

Das technische Denken prägt in stiller, aber machtvoller
Langzeiteinwirkung Denkmöglichkeiten und Denkmethode
unserer Zeitgenossen: Das Sichtbare, Messbare, Wägbare und
Machbare sind die aufdringlichen, exklusiven Denkkategorien,

die den unermesslichen Raum des Geistigen zunehmend

verengen und verkürzen. Und diese technische Denk- und
Gefühlshaltung verbindet sich mit dem Erlebnis einer
unabsehbaren Fülle von materiellen Gütern und Reizangeboten
zu einer unlösbaren Einheit. Wer sich solchem Denken und
Erleben unkritisch und undistanziert preisgibt, droht das

eigentliche Mensch-Sein, das stets Einheit von Körper, Seele

und Geist ist, zu verfehlen, er bringt sich um den Einblick in
weite Gebiete der Geistesgeschichte der Menschheit, und
er läuft an höchsten Kostbarkeiten des Denkens und Erfahrens
von herausragenden Menschen - vor allem im religiösen,
philosophischen und literarischen Bereich von drei Jahrtausenden

- unbeteiligt, als törichter Banause, vorbei.

Kulturelle Aktivitäten der Zukunft werden es sich, so hoffe
ich, angelegen sein lassen, hier im kompensatorischen Gegenzug

nicht nur Kontrapunkte zu setzen, sondern stets die
Rettung und Bewahrung des vollen Mensch-Seins als Hauptauftrag

wahrzunehmen. Noch immer war die Kultur Anwalt
der Humanität. Sie wird vor allem die ideellen Güter pflegen,
ihre unmessbare, weil unermessliche humane Bedeutung
hochhalten und das, was man zu Recht als Patrimonium der
Menschheit bezeichnet, nicht nur konservieren, sondern
immer wieder zu neuem Leben erwecken müssen. Lesen Sie
heute beispielsweise Aristoteles oder Cicero, Augustinus,
Thomas von Aquin oder Erasmus von Rotterdam, Montesquieu

oder Alexis de Tocqueville, Max Weber, Norbert Elias
oder Mircea Eliade: Das sind nicht archäologische Denkruinen,

sondern höchst aktuelle geistige Vorratskammern, die
den zeitgenössischen Benützer in hohem Mass bereichert
entlassen und fruchtbares neues Betrachten unserer eigenen
Gegenwart und Zukunft anregen können. Gegenüber der rasch
vergehenden Gegenwart und der ungewissen Zukunft ergeben
sich wertvollste Einsichten in jahrtausende alte Denkergebnisse

und Geisteserfahrungen von überepochaler Bedeutung, die
auch in unsern Tagen erstaunliche Aktualität in sich bergen.
Sie schenken humane Haltepunkte und überzeitliche Erkenntnisse.

Sie eignen sich in vortrefflicher Weise als
geistigseelische Kompensation in einem dynamischen Zeitalter, in
dem das Je-Neue das Gegenwärtige so rasch und harsch
verdrängt.

3. Veräusserlichung - Rückkehr zum Inneren

Unsere dynamische Zeit ist eine Zeit der pausenlose Unruhe.
Die junge Generation vor allem - aber nicht auch die
Generation der Alten? - ist einer unablässigen Reizüberflutung

ausgesetzt. Wer in leitender Stellung steht, wird recht
bald unbarmherzig von der Hektik der täglich anfallenden
Geschäfte, Sitzungen und Begegnungen erfasst. Bei vielen
Zeitgenossen laufen Radio oder Fernsehen ohne Unterbruch;
eine Stunde Stille und Einsamkeit wird schon als unerträglich
empfunden. Oberflächliche Unterhaltungssendungen feiern
Triumph. Viele sind von einer unzähmbaren Gier nach
Sensationen erfasst, und manche Printmedien, sich gegenseitig
eskalierend in unablässiger Jagd nach Novitäten, liefern sie
ihnen ins Haus. Und die Wochenenden sind bei manchen
ausschliesslich dem Sport oder der räumlichen Mobilität
gewidmet. So wechseln für die Sinne die Szenerien des Alltags
in einer sich steigernden Eile. Sie schliesst das atemholende
Verweilen aus und verschärft das durch die dynamische

343



Entwicklung der Lebensverhältnisse ohnehin verbreitete
Grundempfinden des Mangels an Stabilität. Das ungeheuer
anwachsende Konsumangebot verfuhrt viele Menschen zum
masslosen, unterscheidungslosen Konsum, so dass man meinen

könnte, unser Zeitalter stehe nicht mehr unter der
Descart'schen Formel «Cogito ergo sum», sondern unter der
fürchterlichen Abbreviatur «Consumo ergo sum»

Die Folgen dieses Zustandes treten immer deutlicher zu Tage.
Der Mensch verliert den ruhigen überlegenen Stand, und die
geistigen Wurzeln, die ein inneres Leben nähren sollten,
drohen abzusterben. Er veräusserlicht im strengen Sinne
dieses Wortes, und sein Innenleben, Quelle der tiefen inneren
Lebensfreude und der schöpferischen Kraft, verarmt.

Kompensatorische Einsatzmöglichkeiten einer humanen Kultur

bestehen auch hier, ohne dass man zu den esoterischen,
schon kräftig von irreleitenden Idelogien durchwirkten
Unternehmungen der Sammelbewegung New Age Zuflucht zu
nehmen braucht. Zugegeben, wo immer es um personale
Vorgänge geht, ist der einzelne, der seine Situation erkennt,
zur Umkehr, zur Rückkehr zu seinem wahren, tiefen Menschsein,

aufgerufen. Aber die Träger äusserer Einflussquellen,
Erwachsenenbildungsinstitutionen und Medien vor allem,
können dazu hilfreiche Beiträge leisten. Hinweise zu einer
Lebensgestaltung, in der sich der notwendige Gang zum
Äusseren und die heilsame Rückkehr zum Inneren die Waage
halten, sind immer forderlich. Die uralte, weise Einsicht, dass

die Qualität des Einsatzes in der Welt des Berufes, der Politik
und der Wirtschaft, vom glücklichen Verhältnis zwischen
Aktion und Kontemplation abhängt, bedarf weiterer Verbreitung,

damit die notwendige neue geistige Einwurzelung
stattfinden kann Und die radiophonischen Medien brauchen

wirklich nicht die Einschaltquote zum alleinigen Maßstab

der Wahl des Inhalts, der Qualität und des Ausstrahlungszeitpunktes

ihrer Sendungen zu nehmen. Aber auch die Kunst
in allen ihren Formen, sofern sie sich dem Prozess der
Veräusserlichung nicht selbst preisgegeben hat, ist in wirksamer

Weise in der Lage, wieder neue Wege zur Innerlichkeit,
zur stabilisierenden, ausgleichenden und unruheverscheuchenden

Stille und zur kraftspendenen Meditation zu er-
schliessen. Denn Kunst ist ein hervorragendes Mittel zur
Kompensation dessen, was in der Gesellschaft fehlt.

4. Traditionsverlust - schonender Umgang mit
funktionsfähigen Traditionen

In der dynamischen Gesellschaft altern nicht nur die
Lebensverhältnisse und Alltagsspielregeln, die Gebrauchsgegenstände

und alle Kunstprodukte der technisierten Zivilisation in
zunehmender Geschwindigkeit. Auch geistige, religiöse und
ethische Traditionen sind diesem beängstigenden Alterungsdruck

unterworfen. Der schon erwähnte Philosoph Hermann
Lübbe hat dazu bemerkenswerte Wahrnehmungen vorgelegt

(9). Dass die Geltung von Traditionen, die der älteren
Generation noch heilig oder doch höchst wertvoll waren,
schwindet, bemerken wir dann am deutlichsten, wenn ihre
Missachtung im' sozialen Bereich folgenlos bleibt. Dieser
gesellschaftsbedingte Prozess des Traditions-Geltungs-
schwundes wird dadurch verschärft, dass die dynamische
Entwicklung auch im Verhältnis der Generationen untereinander

fast spektakuläre Veränderungen herbeigeführt hat:
Wenn die junge Generation die zivilisatorischen Innovationen
rasch aufnimmt und ihren Handlungsspielraum entsprechend
erweitert, während die ältere Generation erst noch mühsam
umlernen muss, wird die von den Älteren gewonnene Erfahrung

hinfallig; deren Weitergabe ist nicht mehr gefragt und
kommt daher, wenn sie dennoch erfolgt, nicht mehr an. So

wird aber die Weitergabe von Traditionen und Einstellungen,
auch von Glaube und Weltanschauung, erheblich erschwert,

und das, was wir als Zerfall von Werten empfinden, findet
wohl in diesen Zusammenhängen seine teilweise Erklärung.

Dieser Vorgang der Alterung und des Verlustes von
liebgewonnenen Traditionen hat vor allem bei der mittleren und
älteren Generation eine schmerzliche Einbusse an
selbstverständlichen lebenspraktischen Orientierungspunkten und
Problemlösungshilfen zur Folge und liefert einen zusätzlichen
Beitrag zur schon beschriebenen geistigen Instabilität. Und
wenn in Gemeinschaften, in die der Mensch in einem langen
Vorgang seit seiner Jugend tief hineingewachsen ist, Traditionen

zu rasch und zuviel auf einmal verschwinden, so tritt bei
einem beträchtlichen Teil der Glieder dieser Gemeinschaften
ein komplikationsreicher Verlust an Identität ein, der auch
die Gemeinschaften selber in Mitleidenschaft zieht.

Wie sollen wir solch schwieriger Herausforderung kulturell
begegnen? Ein generelles Rezept wäre völlig untauglich. So

ist es wohl unvermeidlich, dass in einer so rasch sich
ändernden Gesellschaft nicht nur die Geltung von generationenlang

hilfreichen Traditionen schwindet, sondern dass sie

allmählich sterben; sie künstlich am Leben zu erhalten, wird
zu keinen Erfolgen führen, da sie funktionslos geworden sind.
Und doch ist der Mensch, wenn er nicht wie ein entwurzelter
Baum zum Spielball der gerade herrschenden Winde des

Zeitgeistes werden will, existenziell auf Traditionen angewiesen.

Traditionen sind kulturell höchst bedeutsam, weil sie

selbstverständliche Grundorientierungen gewähren, die man
nicht weiter hinterfragt, und weil sie dadurch Entscheiden und
Handeln, das Lösen von Problemen und die Lebensgestaltung
überhaupt erleichtern und den Menschen entlasten.
Funktionsfähige Traditionen sind nicht Relikte der Vergangenheit,
sondern sie gehören zur Gegenwart. Sie sind aber, so bemerkt
Hermann Lübbe mahnend, in unserer dynamischen Gesellschaft

ein knappes Gut, und schonender Umgang mit ihnen
ist dringlich angezeigt (10). Man möchte sich wünschen, dass

Regierungsleute aller Stufen, Leiter von Institutionen aller Art
und nicht zuletzt die Kirchenleitungen solche Mahnung
immer dann bedenken, wenn Neuerungen beschlossen werden
sollen.

5. Innere Leere - Neue Sinnsuche

Der beträchtliche Raum äusserer Freiheit, den der Mensch in
der dynamischen Gesellschaft durch die Befreiung von zahllosen

täglichen Zwängen und durch die zunehmende arbeitsfreie
Zeit gewonnen hat, wirkt sich längst nicht überall segensreich
aus. Die Verwandlung äusserer Freiheit zu echter innerer
Freiheit, die Bescheid weiss über das Wozu der gewonnenen
Freiheit, gelingt vielen Zeitgenossen nicht, und man gewinnt
den Eindruck, dass dieses lebensgefahrliche Defizit in der
kommenden Zeit noch zunehmen wird. Wir kennen die

Folge: Zuviele Menschen leiden an innere Leere. Trotz -
oder vielleicht gerade auch wegen! - der räch aufeinanderfolgenden

Szeneriewechsel im Alltagsleben geraten viele
Menschen in der neu zur freien Disposition stehenden Zeit in
tödliche Langeweile. Und es verbreitet sich ein diffuses
krankmachendes Gefühl der Sinnlosigkeit des Lebens. Das ist
ein merkwürdiger Tatbestand: wer sich für den täglichen
Nahrungsbedarf mit seiner ganzen Zeit sorgen muss, wer
morgens und abends die muhenden Kühe melken und ihnen
tagsüber die Nahrung beschaffen muss, empfindet in der Regel
keine Zweifel an der Sinnhaftigkeit des Lebens. «Der
Aufforderungscharakter einer Kuh, die zu melken ist, wirkt bezwingender

als der von leeren (noch nicht beschriebenen) Blättern
aufdem Schreibtisch», bemerkt Hermann Lübbe (11) maliziös
mit Seitenblick auf kulturverdrossene Studenten, die das

alternative Leben auf einem Bauernhof gewählt haben.
Bedenkenswert ist auch sein erhellender Hinweis auf die
gegensätzlichen Diagnosen, die zwei berühmte Wiener

344 Schweizer Heimwesen VI/88



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime sowie Mitglieder von Heimkommissionen und
sonstige Interessierte

Bauen und Wohnen

17./18. August 1988
in der Pauius-Akademie,
Zürich

Privatheit und Öffentlichkeit

Das diesjährige Seminar «Bauen und Wohnen» will sich dem Spannungsfeld «Privatheit
und Öffentlichkeit» widmen und insbesondere sich auf bauliche Aspekte auch im
Kontakt- und Übergangsbereich konzentrieren.
An ausgewählten Beispielen werden jene Erkenntnisse zusammengetragen, die uns
alle bei unserer täglichen Arbeit im Bauwerk, aber auch beim Gedanken der Neuplanung
beschäftigen. So wird auch die Umnutzung, Neunutzung immer wieder im Vordergrund
stehen, weil unser Wohnen, als Prozess aufgefasst, ein fortwährend neues Planen und
Bauen mit sich bringt.

Dr. Imelda Abbt
Roland Leu, dipl. Arch., ETH/BSA

Walter Egli, Architekt und Heimleiter im Alterspflegeheim in Turbenthal
«Wohnansprüche im Heimalltag und besondere architektonische Lösungen»

Jacques Blumer, dipl. Arch. BSA, im Atelier 5, Bern
«Neue Architektur in Heim und Spital, Erfahrungen aus dem Projekt
Schwarzenburg u. a.»

Werner Jaray, dipl. Arch. BSA, Zürich
«Bauen für Behinderte, Wohnen in besonderen Umständen»

Walter Hablützel, Heimleiter Sonderschulheim der Stiftung für Taubblinde, Zürich
«Einblick in den Planungs- und Entscheidungsprozess für das neue Zentrum
in Langnau»

Mittwoch, 17. August, 10.00 Uhr, bis Donnerstag, 18. August 1988, 16.00 Uhr

Paulus-Akademie in Zürich
Fr. 180-
12 % Ermässigung für Teilnehmerinnen mit persönlicher Mitgliedschaft aus

VSA-Heimen
9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung für Teilnehmerinnen mit persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung in der Paulus-Akademie separat, Kosten zirka Fr. 100.-.
bis 25. Juli 1988 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07
Allfällige Baufragen bitte vorher schriftlich eingeben.

Anmeldetalon (Paulus-Akademie 88 «Bauen und Wohnen»)

Name, Vorname

Arbeitsort (Name + Adresse des Heims)

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persönliche VSA-Mitgliedschaft Zutreffendes ankreuzen
Unterkunft in der Paulus-Akademie erwünscht

345

Thema:

Leitung:

Referenten:

Termin:
Ort:
Kurskosten:

Anmeldung:



Psychoanalytiker stellten, der eine zu Anfang dieses Jahrhunderts,

Sigmund Freud («Wer nach dem Sinn des Lebens fragt,
ist krank»), und in unsern Tagen Viktor Frankl («Wer nicht
nach dem Sinn des Lebens fragt, ist krank») (12).

Nun sind unter dem Aspekt konstruktiver kultureller Antwort
vorab die Fähigkeit und der Wille gefragt, die Zeit sinnvoll zu
nutzen. Der Mensch, der in richtungsloser Freiheit lebt, fallt
über kurz oder lang ins Nichts, und darob wird er krank. Wenn
es ihm aber gelingt, in der besten Interpretation dessen, was
man als Selbstverwirklichung bezeichnet, bisher nicht genutzte

Anlagen seines Menschseins zu entdecken und zu
entwickeln und sie zugleich für das gesellschaftliche Leben
fruchtbringend zu entfalten, dann entspricht er der neuen
Herausforderung in kulturell höchst erwünschter Richtung.
Und kulturelle Institutionen wissen es seit langem, dass sie

mit ihrem diversifizierten Angebot an Bildung, Informationen
und Aktivitäten aller Art solchen konstruktiven
Selbstverwirklichungstendenzen hilfreich entgegenkommen und zudem
eine Marktlücke gewinnbringend füllen können.

Das ist zwar eine richtige, aber doch nur oberflächliche
Antwort. Denn auf der ehrlichen Sinnsuche stösst man
unweigerlich an den transzendenten Bereich, wo menschliche
Verfügbarkeit und Machbarkeit aufhören, wo aber das Reich
der Religion beginnt, zu deren Auftrag es gerade gehört,
Erklärungen zum Sein und zum menschlichen Dasein und
zum Sinn des Lebens vorzulegen und Anleitungen zu innerem
Verständnis und sinnerfüllter Gestaltung des menschlichen
Lebens zu vermitteln. Freilich übersteigen solche sinnstiftende
Aussagen den Horizont vieler Zeitgenossen (13), weil sie eine
letzte höchste Instanz ins Gespräch bringen, die Welt und
Mensch erschaffen und jeden Menschen zu einer bestimmten
Aufgabe berufen hat. Aber hier muss ich verstummen. Denn
das gehört in den jeweiligen Bereich des Glaubens der Zuhörer.
Hier ist nur festzuhalten, dass Religion nicht nur ein wesentlicher

Bestandteil der Kultur ist, sondern wichtige kulturrelevante

Antworten auf die Herausforderung der dynamischen
Gesellschaft bereithält. Sie wird, wie auch die Philosophie,
wohl zu den «Wachstumsbereichen» der Kultur gehören.

Epilog
«Die Kultur in unserer dynamischen Gesellschaft» heisst das

heutige Thema. Wir sahen im Laufe der Reflexion, dass

manches von der dynamischen wissenschaftlich-technischen
Zivilisation gezeugte Phänomen Kultur gefährden kann. Wir
stellten aber auch fest, dass gerade den Zeitgenossen dieser
Gesellschaft der Zugang zur Kultur in allen ihren Bereichen
weit geöffnet ist. Wir erkannten zudem, dass Kultur höchst
erwünschte komplementäre Antworten auf Herausforderungen

dieser Gesellschaft zu erteilen in der Lage und berufen ist.
Wir bemerkten überdies, dass Kultur in diesem elektrisch
geladenen Spannungsgfeld zwischen Vergangenheit und
Zukunft, «zwischen Tradition und Fortschritt», einen schwierigen

Ausgleich zu bewerkstelligen und durchzuhalten hat:
Einerseits darfsie nicht auf dem Status quo verharren und mit
dem Rücken zur Zukunft agieren und reagieren; sie muss
vielmehr aktiv Zukunft mitgestalten und vor allem kompensatorisch

menschlichere Verhältnisse in der zur Inhumanität
neigenden wissenschaftlich-technischen Dynamik schaffen
helfen. Andererseits muss sie sich intensivst darum sorgen,
dass wertvolle Vergangenheit Gegenwart bleiben, dass

funktionsfähige und damit zukunftsfähige Herkunftsbestände und
Traditionen neu zur Geltung kommen, und dass Herkunft und
Zukunft nicht scharf und unverbunden auseinanderfallen.

Wir sahen im besondern, dass der Mensch eine vertiefte Suche
nach dem Sinn von Welt und menschlicher Existenz wieder
aufnehmen muss, dass die erdrückende Überfülle von
materiellen Gütern und Sinneserfahrungen den kulturell zentralen

Weg zur Entdeckung seines wahren Menschseins und zur
Bewahrung zeitunabhängiger, kostbarer Werte nicht versperren

darf (14), und dass erst der mutige Sprung über die Hürde
dieser materiell überhäuften Welt hinüber in den sinnerfüllenden

transzendenten Bereich der Religion Heilung zu schenken,

Menschsein zur letzten Erfüllung zu führen vermag. Man
kann diesen Gedanken abschliessend in einen Satz zusammenfassen:

Wir müssen darauf achten, Kultur in dieser dynamischen

Gesellschaft stets zu erneuern und dadurch ihre
allgegenwärtig wirkende, humane Heilkraft zu bewahren.

Anmerkungen

1 Cicero, Tusculanae Disputationes, lib. 2 §13: «cultura autem
animi philosophia est; haec... praeparat animos ad satus
accipiendos eaque mandat iis et.. serit, quae adulta fructus
uberrimos ferant.»

2 Samuel Pufendorf, «De jure naturae et gentium», Amsterdam
1688.

3 Josef Niedermann, «Kultur, Werden und Wandlungen des

Begriffs und seiner Ersatzbegriffe von Cicero bis Herder», Florenz
1941 (Biblioteca dell' Archivum Romanicum).

4 Nachweis im einzelnen bei Niedermann a.a.O. S. 150-170.

5 Jan Huizinga, «Im Schatten von morgen», Eine Diagnose des

kulturellen Leidens unserer Zeit, dt. von Werner Kägi, 4. Aufl.
Bern-Leipzig, (1936) S. 31 ff, 36 f.

6 Jan Huizinga a.a.O. S. 26.

7 Die durchschnittliche Lebenserwartung beliefsich in der Schweiz
(Quelle: Bundesamt für Statistik): 1876/80 für Männer auf 40,6
Jahre, für Frauen auf 43,2 Jahre; 1978/83 für Männer auf 72,4
Jahre, für Frauen auf79,08 Jahre; neueste Schätzung 1985/86 für
Männer auf 73,6 Jahre, für Frauen auf 80,3 Jahre.

8 Zum Beispiel H. Lübbe, «Fortschrittsreaktionen», Über konser¬
vative und destruktive Modernität, Verlag Styria Graz-Wien-
Köln 1987,220 Seiten, oder «Zeitverhältnisse», Zur Kulturphilosophie

des Fortschritts, Verlag Styria 1983, 151 Seiten.

9 Hermann Lübbe, «Zeitverhältnisse», S. 56-63.

10 dito, S. 61.

11 dito, S. 108.

12 Hermann Lübbe, «Fortschrittsreaktionen», S. 113.

13 Iring Fischer weist in einem in Universitas Nr. 3/1988 publizier¬
ten Aufsatz daraufhin, dass «unsere aufEffizienz und Höchstleistung

programmierte Zivilisation eine Hoffnung auf das Jenseits J

nicht mehr kenne», und dass das Alter als dumpfe Bedrohung
und der Tod als unerträgliche Niederlage empfunden werde.

14 Vergleiche die treffende Stelle aus einem Brief des römischen
Philosophen Seneca an Lucilius (Briefe 42, 6-8): «Nostri
essemus, si ista nostra non essent» - Wir wären unser, wenn diese

Dinge nicht unser wären (übersetzt von Klaus Bartels).

Wird die Begeisterung
erst einmal lächerlich gemacht,
so wird alles zunichte gemacht,
ausser dem Geld und der Macht.

GERMAINE DE STAEL

346 Schweizer Heimwesen VI/88


	144. Jahresversammlung VSA : "Das Heim als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft" : die Kultur in unserer dynamischen Gesellschaft

