Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 8

Rubrik: Jahresversammlung VSA 1988, 18./19. Mai in Herisau (AR) :
Grunderideen fur die heutige Zeit? : "3 Grindungen, 3 Personlichkeiten,
3 Berichte"

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jahresversammlung VSA 1988, 18./19. Mai in Herisau (AR)

Griinderideen fuir die heutige Zeit?

«3 Griindungen, 3 Personlichkeiten, 3 Berichtey

Unter dem Titel «3 Griindungen, 3 Personlichkeiten, 3
Berichte» hielten an der diesjihrigen Jahresversammlung
VSA, die am 18./19. Mai in Herisau (AR) stattfand, drei
Leiterlnnen von christlich gefiihrten Institutionen drei
Kurzreferate iiber die Geschichte ihrer Institutionen und
die sie prdgenden Personlichkeiten. Im Zentrum stand
dabei die Frage: Was haben oder hdtten die Griinder
unserer Institutionen uns in unserer gegenwdrtigen Arbeit
noch zu sagen? Schwester Christiane Jungo, Leiterin des
Noviziates und Mitglied des Provinzrates des Klosters
Ingenbohl, sieht die Griinderideen trotz dusserer Verdnde-
rungen im heutigen Institut der Barmherzigen Schwestern
vom Heiligen Kreuz in Ingenbohl noch erhalten. Martin
Meier, Leiter des Beobachtungsheims fiir weibliche
Jugendliche Heimgarten in Bern, hingegen bedauert, dass

die Begriffe Sittlichkeit und evangelischer Glaube, die den
Griinderinnen der Evangelischen Frauenhilfe sowohl
Impuls als auch Orientierung fiir ihr Handeln waren, heute
nur noch beldchelt werden und ohne ernsthaften Ersatz
bleiben. Und Dr. Heinz Zindel, Prdsident der Leitung und
des Stiftungsrates des Werkes «Gott hilfi» in Zizers,
schliesslich hdlt fest, dass auch die heutige Stiftung «Gott
hilft» eine diakonische Lebens- und Arbeitsgemeinschaft
geblieben sei, die im Vertrauen auf die Hilfe und Fiihrung
Gottes ihre Arbeit tut, dass sich einzig Verinderungen
organisatorischer Art im Laufe der Zeit aufgedringt
héitten. Die drei Referate, an der Jahresversammlung als
Einheit dargeboten, werden dementsprechend hier gemein-
sam abgedruckt. Sie erscheinen in ihrem Wortlaut, die
Zwischentitel sind zum Teil von der Redaktion gesetzt.

Das Institut der Barmherzigen Schwestern vom heiligen Kreuz
i Ingenbohl

Von Sr. Christiane Jungo, Ingenbohler Schwester, Brunnen

1. Ursprung der Griindung

Gemessen an der grossen Ordenstradition sind die sogenann-
ten «Ingenbohlerschwestern» eine relativ junge Griindung. Sie
geht zurlick auf die Mitte des letzten Jahrenhunderts und ist
aus den Bediirfnissen jener Zeit entstanden. Bis dorthin gab
es wohl viele Frauenkloster, die aber alle der kontemplativen
Richtung angehorten. Klosterfrauen auf der Strasse hdtte man
sich noch nicht vorstellen kénnen. Die Probleme des 19.
Jahrhunderts verlangten aber eine andere Antwort und
Prasenz der Kirche.

Die Schweiz stand in einer Phase des politischen, gesellschaft-
lichen und religiosen Umbruchs. Eine neue Zeit war am
Kommen und dusserte sich:

1. in einem neuen Bewusstsein und Lebensgefiihl der Biirger,
das nach Freiheit und Mindigkeit rief und zu politischen
Bewegungen fiihrte (zum Beispiel Liberale und Konser-
vative);

2. in einem neuen Kulturbewusstsein, das Schulbildung fiir
alle forderte, aber auch bessere Betreuung der Kranken und
Sterbenden sowie tatkréftige Hilfe fiir Verarmte, Waisen
und Alte!

3. in vielen technischen Errungenschaften, die einerseits
faszinierten und Erleichterungen brachten, anderseits zu
ungeahnter Not fiihrten, weil beispielsweise das Handwerk
zum Teil durch Maschinen ersetzt wurde und in den
Fabriken jede Form von Armut und Unterdriickung
herrschte;

Sr. Christiane Jungo: «Von Mutter Maria Theresia (Mitbegriinderin
des Instituts Ingenbohl; Red.) ldsst sich sagen, dass sie total verfiligbar
war, immer an das Gute glaubte und sich seibst in den Hintergrund
stellte.»

5. in einem neuen religiosen Bewusstsein. Religion und
Kirche sollten nicht auf ein besseres Jenseits vertrosten,
sondern aktiv mithelfen, den wirtschaftlichen, sozialen,
kulturellen und humanitidren Fortschritt zu fordern und
mitzutragen.

457




2. Die erste theodosianische Griindung:
das Schulschwesterninstitut

Nun wissen wir, dass jede Zeit nicht nur ihre Probleme,
sondern auch ihre Propheten hat, die in der Lage sind, die
Zeichen der Zeit zu deuten und die Bediirfnisse wahrzuneh-
men. Ein solcher Prophet war Pater Theodosius Florentini,
geboren 1808 in Miistair GR. Als junger Kapuziner
schmiedete er im politisch heissen Baden der 30er Jahre Pline
flir eine wirksame Hilfe fiir die vielfachen Note. So hielt er
Schule und Caritas fiir die vordergriindigsten Anliegen. Doch
er musste erleben, dass sich die katholischen Kantone den
Neuerungen gegeniiber zuriickhaltend verhielten. Das Alte
und Bewiahrte sollte gepflegt werden und auch in einer neuen
Zeit geniigen. Theodosius griff deshalb zu einer Art Selbsthilfe,
indem er die Griindung einer eigenen Ordensgemeinschaft
erwog. Der Armut und Unwissenheit, dem Hunger und der
Verdienstlosigkeit sollte durch den Einsatz der Schwestern
abgeholfen und durch ihr Beispiel wieder mehr christliche
Gesinnung geweckt werden.

In seinem voriibergehenden Asyl im Elsass (die Aargauer
Regierung hatte 1841 einen Haftbefehl gegen ihn erlassen
wegen angeblicher Volksaufwiegelung) nahmen seine Pline
deutlichere Gestalt an. In die Schweiz zurlickgekehrt, legte er
1844 in Altdorf den Grund zu einem «Schulschwestern-
institut» mit einigen jungen Aargauerinnen, die er zu
Lehrerinnen hatte ausbilden lassen und die nun an der
Dorfschule Menzingen unterrichteten.

Auf die Neugriindung wurde auch die 19jdhrige Anna
Katharina Scherer von Meggen aufmerksam. Sie war 1825
geboren, hatte mit sechs Jahren den Vater verloren, musste
deshalb bei Verwandten aufwachsen, konnte die Primarschule
besuchen und war nach der Schulentlassung im Birgerspital
Luzern dem menschlichen Elend in allen Formen begegnet.
Nach anfinglichem Widerwillen begann sie sich fiir die
Krankenpflege und das religidse Leben der dortigen Spital-
schwestern zu interessieren. Gegen den Widerstand der
Verwandten schloss sie sich der theodosianischen Gemein-
schaft an. Fiir ihre Umgebung war das Risiko einer Kloster-
grimdung zu gross in einer Zeit, da ringsherum KlGster
aufgehoben wurden.

Unter der hervorragenden geistlichen und péddagogischen
Leitung des Pater Theodosius wuchs sie in die franziskanische
Lebensform und in die Schulpraxis hinein. 1845 begann sie
als Sr. Maria Theresia ihr Wirken als Lehrerin. «Sie war die
geborene Padagogin», bezeugte Theodosius von ihr. Die junge
Gemeinschaft wuchs rasch, so dass viele Gemeinden der
Zentral- und Ostschweiz Schwestern fiir ihre Volksschulen
wilinschten.

3. Die zweite Griindung:
das Institut der Barmherzigen Schwestern

Pater Theodosius, unterdessen Dompfarrer von Chur gewor-
den, engagierte sich dort nicht nur als Seelsorger, sondern auch
als ideenreicher Sozialapostel; denn fiir Randgruppen wurde
vom Staat kaum gesorgt. 1850 berief Theodosius die 25jdhrige
Sr. M. Theresia von der geliebten Schule weg als Armenmutter
nach Ndfels. Dort musste sie im Freulerpalast unter widrigsten
Umstdnden 50 Arme und Verwahrloste betreuen, eine Indu-
strieschule von 60 Midchen fiihren, dazu die Haus- und
Gartenarbeit iiberwachen. Durch ihren miitterlichen und
tatkrdftigen Einsatz wirkte sie bahnbrechend fiir die soziale
Arbeit der Schweiz.

458

Nach einem weiteren Unterrichtsjahr in Menzingen hatte
Pater Theodosius eine neue Aufgabe flir die junge Schwester.
Fiir den Aufbau einer geordneten Krankenpflege hatte er
namlich in der Planaterra in Chur ein kleines Notspital
eingerichtet. 1852 wurde Sr. Maria Theresia als Leiterin
dorthin gerufen. «Ich ging sehr ungern nach Chury», gestand
sie schweren Herzens. Kaum hatte Theodosius die Zusage
ihrer Mithilfe auf dem Gebiet der Kranken- und Armenpflege,
wurde ein Neubau in Angriff genommen: das Kreuzspital. Die
27jdhrige Oberin, fortan Mutter M. Theresia genannt, pflegte
die Kranken, verbesserte die Einrichtungen, las Arme und
Verlassene von den Strassen auf. Durch ihr Gut-Sein und ihre
Selbstlosigkeit wurde sie zum Vorbild fiir viele Méddchen, die
sich der jungen Gemeinschaft anschlossen. In rascher Folge
entstanden in Chur eine katholische Volksschule, ein Pensio-
nat fiir hohere Madchenbildung, ein Waisenhaus und in der
Umgebung industrielle Kleinbetriebe (Seiden- und Baumwoll-
weberei, Strohflechterei, Stickerei) als Arbeitsbeschaffung fiir
Arme, entlassene Striflinge, Bettler. In dieser Pionierzeit mit
dusserster Geldknappheit und Anfeindungen aller Art
bewidhrte sich das Organisationstalent Mutter Maria
Theresias. Einige der Schwestern — oft auch Pater Theodosius
— gingen auf Bettelreisen im In- und Ausland, besonders in
Osterreich — Ungarn. Dieser Umstand trug librigens dazu bei,
dass die Schwesterngemeinschaft in so kurzer Zeit weitherum
bekannt wurde und Filialen auch im Ausland errichten
konnte.

Die radikale Regierung von Chur war zwar zufrieden mit den
Leistungen der Schwestern, jedoch sollte unter keinen
Umstdnden ein neues Kloster entstehen.

Darum mussten alle Schwestern, die nicht direkt mit der
Krankenpflege zu tun hatten, Chur verlassen. Mit seinem
Spiirsinn hatte Pater Theodosius eine verwahrloste Liegen-
schaft, den Niggschen Hof, in /ngenbohl entdeckt und gekauft.
Mehr als fiinf Franken soll er fiir die Anzahlung nicht besessen
haben! Aber Gottvertrauen und Risikofreudigkeit zeichneten
Theodosius ein Leben lang aus. 1856 zogen die Schwestern
in die neue Behausung ein, in der es praktisch an allem fehlte.
Hausgerdte und Nahrungsmittel mussten auf Kredit im
nahegelegenen Dorf geholt werden. Trotzdem entstand in
verschiedenen Etappen ein einfaches Mutterhaus. Im gleichen
Jahr erkldrte ein bischoflicher Entscheid die Lehrschwestern
in Menzingen und die Barmherzigen Schwestern in Ingenbohl
zu zwel selbstdndigen Instituten. Beide sollten im schweizeri-
schen Schul- und Heimwesen fiihrende Rollen {ibernehmen.
Wir diirfen wohl sagen, dass die theodosianischen Griindun-
gen ohne die grosse Schar der treuen und opferbereiten
Mitarbeiterinnen nicht hétten bestehen kdnnen. Wenn auch
die meisten Schwesternnamen der Griindungszeit verges-
sen sind, so errangen sich doch zwei Frauengestalten einen
bleibenden Platz in der schweizerischen Ordensgeschichte:
Mutter Bernarda Heimgartner und Mutter Maria Theresia
Scherer, die beiden ersten Generaloberinnen von Menzingen
und Ingenbohl.

4. Die Entfaltung des Institutes von Ingenbohl,
besonders unter Mutter Maria Theresia Scherer

Pater Theodosius war in den folgenden Jahren unermiidlich
unterwegs als Prediger und Sozialreformer von europdischem
Ruf. An Kongressen und Versammlungen im In- und Ausland
trug er die Plane einer modernen Sozialordnung vor.

Schritt zu halten mit solchen Plianen, war fiir die Frau Mutter
von Ingenbohl fast ein Abenteuer. Freudig nahm sie zwar die
Fabrikheime in ihr Programm auf, zogerte aber, als sich Pater
Theodosius in gutgemeinte, doch gewagte Fabrikunternehmen

Schweizer Heimwesen VIII/88



einliess. Er sah im Geiste Fabrikdirektoren mit christlichen
Grundsitzen, darum Fabriken mit Gewinnbeteiligung der
Arbeiter und ganze Familien im Genuss von Sozialleistungen.
Sowohi in Bohmen als auch in der Schweiz fehlte es in den
betreffenden Fabriken am nétigen Kapital und an gleichge-
sinnten Idealisten. Die Camenzindsche Fabrik in Ingenbohl
konnte als einzige einige Jahre die Ideen Florentinis verwirkli-
chen. Zu einer Zeit, wo Kinderarbeit mit 12—16 Stunden das
Normale war, verschaffte er Waisen eine Halbtagsarbeit in der
Baumwollweberei oder in der Buchbinderei unter der Anlei-
tung von Schwestern. Die andere Halfte des Tages war fiir
Schulunterricht reserviert. Der Erlos der Arbeit kam vollum-
fanglich den Kindern zugute, indem alles auf ihr Sparheft
einbezahlt wurde, so dass nach einigen Jahren ein Startkapital
winkte.

Mitten in der Arbeit starb Pater Theodosius am 15. Februar
1865 — noch nicht 57 Jahre alt. Mutter Maria Theresia stand
nun allein da mit der grossen Schuldenlast der zusammenge-
brochenen Fabrikunternehmen. Der Ruin des Klosters schien
unaufhaltbar. In Treue und Pietdt dem Stifter gegeniiber
tibernahm sie mit den ersten Schwestern die ganze Konkurs-
masse und baute unverbriichlich am Werk weiter. Gerade in
dieser Zeit dusserster Not zeigte sich Mutter Maria Theresia
in ithrer ganzen geistigen und menschlichen Grosse. Mit ihrer
starken Personlichkeit, mit ihrem Mut und Gottvertrauen,
mit ihrer Menschenfreundlichkeit gelang es ihr, ein Programm
zu verwirklichen, das zwar gemaéssigter war als das Florentinis,
aber dafilir dauerhafter. Ihr Gesplir fiir die vielfdltigen Note
sowie die solide praktische Ausbildung der Schwestern ermog-
lichten es, im In- und Ausland den Problemen wirksam zu
begegnen. Sie schickte ihre Schwestern zu den Armen,
Kranken, Gebrechlichen, Alten, Gefangenen, Kriegsverwun-
deten. «Glaubt nicht, dass Thr schone Dinge tun diirft; dafiir
sind andere Leute da, dazu braucht es keine Barmherzigen
Schwestern», sagte sie gerne und legte oft selbst Hand an, um
liber die ersten Schwierigkeiten hinwegzuhelfen. Die Not
vieler Hiuser und das Dunkel unzihliger Herzen hellte sie auf
mit ihrem frohen, miitterlichen Wesen. Mutter Maria There-
sia und ihre Schwestern sorgten fiir Waisen, Verding- und
Fabrikkinder, fiir die Schulbildung der Jugend aller Alters-
stufen. Am liebsten war ihr das ganz arme, taubstumme,
geisteskranke, behinderte Kind. Wie sich eines Tages eine
Tochter zur Aufnahme ins Kloster anmelden wollte, hatte die
Frau Mutter ein schwerbehindertes Kind auf dem Arm.
«Wenn Sie ein solches Kind liebhaben konnen, diirfen Sie
kommeny, war die einzige Bedingung.

Da die Mitgliederzahl sprunghaft wuchs, wurde die soziale
Tatigkeit der Ingenbohlerschwestern immer vielschichtiger
und weitgreifender. Um die Schwestern auch auf den entlegen-
sten Posten in ithrem grossmiitigen Einsatz zu stirken und die
Ausbreitung des Institutes besser tiberblicken zu konnen,
durchreiste Mutter Maria Theresia fast alle Linder Mittel-
europas bei primitivsten Verkehrsmitteln, oft zu Fuss, im
Laufe der Jahre meistens in leidendem Zustand. Sie kannte
jede der 1671 Schwestern und schrieb unzihlige Briefe. Wo
sie hinkam, wurde ihr nicht nur Verehrung und Bewunderung
zuteil, sondern auch die Hochachtung, ja die Freundschaft
von Staatsminnern, Herrscherhdusern und hochgestellten
katholischen und prostestantischen Laien. Als Erginzung
dazu soll eine kleine Episode zeigen, wie sie mit gleichem
Charme auch mit Armen verkehrte:

«Es war auf dem Wege zwischen Ingenbohl und Schwyz, wo
Mutter Maria Theresia hdufiger Geschifte wegen und aus
Riicksicht aufihre kranken Fiisse das Klosterfuhrwerk bentitz-
te. Die arme Frianzi stand am Wegrand und ldchelte ihrer
Wohltéterin zu. Diese liess es aber nicht bei einem huldvollen

Gruss bewenden: «Komm, Franzi, wo ich Platz habe, da hast
du auch Platz, du guet’s Frianzi.»

Von Mutter Maria Theresia ldsst sich sagen, dass sie total
verfligbar war, immer an das Gute glaubte und sich selbst in
den Hintergrund stellte. Darum mag es um so mehr verwun-
dern, dass sie auch Gegner hatte — und zwar von kirchlicher
Seite her. Mit dusserer Gelassenheit und ohne Worte ertrug
sie Anschuldigungen und Verleumdungen, bis die Wahrheit
siegte.

Nach einem Leben der Tatkraft und Hingabe an Gott und die
Menschen starb sie am 16. Juni [888.

31 Jahre hatte sie als Generaloberin das Institut geleitet und
gepragt. Das Verzeichnis meldete imTodesjahr 1689 Schwe-
stern in 422 Héausern in der Schweiz, in Bohmen, in
Jugoslawien, in der Steiermark und in Maihren. Auf die
Schweiz allein entfielen 993 Schwestern und 306 Niederlas-
sungen.

Davon waren:

Pensionate (Ingenbohl und Uberstorf) 2, Schulen und Arbeits-
schulen 62, Waisenhduser 14, Armenanstalten 83, Spitiler
34, Kollegien und Seminarien 12, Kosthduser fiir Lehrlinge
und Kinder 8, Erziehungsanstalten 5, Taubstummenanstalten
2, Augenkliniken 1, Irrenanstalten 1, Kretinenanstalten 1,
Privatkrankenpflege 65, Strafanstalten 4, Dienstboten-Asyle
2, Krippenanstalten 2, Kinderbewahranstalten 8.

Es ist nicht leicht, die aussergewohnliche Personlichkeit
Mutter Maria Theresias in kurzen Ziigen darzustellen.

Nach ihrem Tod schrieb Karl Hilty, ein protestantischer Jurist
von internationalem Ruf, einen Nachruf iiber die Frau, die er
genau kannte:

«Die Verstorbene, aus geringem Stande hervorgegangen, war
eine jener geborenen Koniginnen, wie ihre Namensschwester
in Osterreeich, und hdtte wahrscheinlich ebensogut einen
grossen Staat wie den ihr anvertrauten Orden gefiihrt. Sie war
die ausgesprochenste Regentennatur, die wir jemals unter
Frauen gesehen haben, von einem durchdringenden, ent-
schlossenen, auf alle Schwierigkeiten des Lebens und ihres
Berufes stets ruhig gefassten und bei aller gutkatholischen
Religiositdt merkwiirdig vorurteilsfreien Geiste, endlich mit
der vollen Lisung von allem personlichem Egoismus ausge-
stattet, die das Geheimnis der Macht iiber die Menschen ist.
Sie hatte u.a. in der Titigkeit ihres Ordens an den deutschen
Kriegen von 1866 und 1870/71 einen sehr intensiven Anteil
genommen und war eine der heute wenig zahlreichen Person-
lichkeiten unseres Landes, die gewissermassen in der alten Art
des Militdrdienstes mit hohen und hochsten ausléindischen
Personen in engen Beziehungen standen und wie mit ihresglei-
chen umgingen.» Politisches Jahrbuch der Schweiz. Eidgenos-
senschaft, 1888, S. 883).

5. Das Institut heute

Seit threm Tod sind 100 Jahre vergangen. Die zeitgeschicht-
lichen Krisen und Verdnderungen haben die Entwicklung
unseres Institutes mitgeprigt. Es zahlt heute 6141 Mitglieder
in 19 Provinzen (in sieben Lindern Europas, in Nord- und
Stidamerika, in Taiwan, Indien und Afrika) und 541 Nieder-
lassungen. (Den Hochststand erreichte das Jahr 1940 mit 9638
Schwestern in 987 Héausern.) Die menschlichen und berufli-
chen Anforderungen sind differenzierter und umfangreicher
geworden. Neue Aufgaben sind dazugekommen, manche der
bisherigen wurden andern Institutionen iibertragen.

459



Was ist vom Geist der Griinder geblieben?
Ein Artikel unserer Regel antwortet darauf:

Die Werke der christlichen Barmherzigkeit gehdren zum
Wesen einer tdtigen Ordensgemeinschaft. Unsere Griinder
besassen ein ausgepréigtes soziales Empfinden. Sie verstanden
es, auch andere fiir ihre Pline zu begeistern. Aus ihrem
Charisma heraus haben unsere Werke Gestalt angenommen.
Offen fiir die Not der Menschen und verbunden mit Got,
wollen wir in ihrem Geist diese Werke weiterfiihren. Je nach
Léindern, sozialen Verhdltnissen und dem Auftrag der Orts-
kirche sind sie verschieden. Den wandelbaren Voraussetzun-
gen entsprechend sind auch unsere Aufgaben wandelbar und
werden stets zu iiberpriifen sein. Als Barmherzige Schwestern
wollen wir nicht miide werden, neue Wege zu den Menschen
zu suchen. Doch miissen wir auch den Mut haben, die Grenzen
unserer Moglichkeiten zu sehen und die nitigen Entscheide zu
treffen.

Infolge Nachwuchssorgen und Uberalterung treten die Schwe-
stern mehr und mehr aus der Offentlichkeit zuriick und
liberlassen die begonnenen Werke jiingeren und qualifizierten
Laien. Die Abschiede tun zwar weh, weil die Schwestern mit

Land und Leuten verbunden sind, aber wir freuen uns auch,
wenn viele Gemeinden die Bediirfnisse der heutigen Zeit
wahrnehmen konnen, nachdem ein Heer von Ingenbohler-
schwestern wihrend {iber 100 Jahren — oft unter primitiven
Bedingungen — kulturelle und soziale Pionierarbeit geleistet
hat.

Und wenn wir frither auf die materielle Hilfe anderer
angewiesen waren, so kénnen wir heute — als Frucht des
einfachen Lebensstils, der Glitergemeinschaft und der sozialen
Leistungen des Staates — vielen Menschen in aller Welt helfen.

Die Zahl der betagten Schwestern ist stark gestiegen. Sie
erfiillen jedoch eine wichtige Aufgabe: die des Gebets und des
Leidens, um den Segen herabzurufen auf Kirche und Welt.

- Ich wiinsche, dass das tidgliche Gebet Mutter Maria Theresias

fiir die damaligen Schwestern auch fiir uns heutige gilt:

«Mach, dass sie in den Armen und Kranken deine Briider
sehen, sie alle wahrhaft und von Herzen lieben, ihnen in allem
unverdrossen und mit aufrichtiger Freude beistehen, ihre
Fehler und Klagen geduldig ertragen, das Bése stets mit
Gutem vergelten . . .»

Evangelische Frauenhilfe

Von Martin Meier, Beobachtungsheim Heimgarten, Bern

Man tut immer mehr Boses, als man glaubt, wenn man Boses
tut; aber immer auch mehr Gutes, als man ahnt, wenn man
Gutes tut. Gutes und Boses begegnen sich je nachdem
fruchtbar oder furchtbar in den Lebensgeschichten unserer
Heimbewohnerinnen. Faszinierend ist es, wenn auf zertram-
peltem Grund menschlich missbrauchter Seelen etwas Hoff-
nung wichst. Sie tastet sich dngstlich vor und ist verletzlich.
Das sorgfiltig gesuchte Gespriach und die bewusst gewollte
Auseinandersetzung sind fiir viele Méddchen in unserem Heim
erstmals erlebte, entscheidende Erfahrung. Werden
Menschen, die sich verlassen fiihlen, ernst genommen und an
Wahrheiten herangefiihrt, die ldngst Filliges kldren, auch
wenn es weh tut, so entsteht mehr Gutes, als wir ahnen. Es
entsteht auch mehr Gutes, als wir ahnen, wenn die
verunglimpften und heruntergekommenen jungen Menschen
im Hinblick auf ein wiirdigeres Dasein zu Verhaltensweisen
verpflichtet werden, die ihnen neue Selbstachtung verleihen.
Sie haben solche Anleitung nétig, und sie sind auch dankbar,
wenn miitterliche oder viterliche Begleiter sie zur eigenen
Verantwortung anhalten. So gut sich dieses Gute anhért, so
bos verfolgt sie das Bose. Es will, was sich zum Besseren
wendet, nicht zulassen. Mit eigenartiger Macht zerstért und
verbietet es hilfreiche Entwicklungen. Das Beste, das zur
Unterstiitzung notwendiger Verdnderungen gesucht und in die
Wege geleitet wird, ist oft gleichsam zu gut, um als echte
Chance ergriffen zu werden. Es entstehen bittere Umwege, thr
Preis ist oft hoch, zu hoch, und man fragt sich, weshalb
entscheidende, lebensgestaltende Belange nicht direkter
angegangen werden. Wie hdufig brechen trotz ernst gemeinter
guter Vorsitze und vieler Anstrengungen doch wieder alte
Verhaltensweisen durch. Und was junge Menschen einmal
besser machen wollten, schwimmt ihnen davon. Das Elend
wiederholt sich oder fiihrt bei den heutigen destruktiven
Moglichkeiten in Dimensionen, die der Not im letzten
Jahrhundert nicht undhnlich sind. Fiillten damals

460

Martin Meier: «Der Ruf nach Innerlichkeit und nach sozialem
Handeln gehort zusammen. Richtig verstandene Sozialarbeit lddt zu
Gesinnungswandel ein. Ohne Anderungen in der Grundeinstellung
gibt es in vielen entscheidenden Belangen keine Hilfe.»

Midchenhidndler, Prostitution und Toleranzhduser die
Friedhofe und Siechenhduser, so sind heute die harte
Drogenszene mit ihren unbeugsamen Repressalien, die
Geissel Aids, sind autonome Zentren, in denen 12- oder
14-Jahrige voller Illusionen ihre Identitdt suchen, sind
Spelunken, in denen unsere Maéadchen durch den Dreck
gezogen werden, Ausgangspunkte zu einer lebenszerbrechen-

Schweizer Heimwesen VIII/88



den Lieblosigkeit und Hoffnungslosigkeit. Man tut immer
mehr Boses, als man glaubt, wenn man Boses tut; aber auch
immer mehr Gutes, als man ahnt, wenn man Gutes tut.

Die Anfinge der Evangelischen Frauenhilfe

Auffallend an den Anfingen der Evangelischen Frauenhilfe
ist, wie selbstverstindlich sich die Frauen an die Seite der
ungliicklichen Midchen stellten. Der Ungeduld gegentiber
einer Riickfdlligen wurde entgegengehalten: « Wenn ich mit
einer solchen Erziehung und in solchen Verhiltnissen aufge-
wachsen wire, so wire ich sicher noch schlimmer als dieses
arme Geschopf.» So sprach die standesbewusste Ururenkelin
des letzten edlen Schultheissen von Bern, und sie fuhr in
anderem Zusammenhang fort: «Es tut diesen Frauen wohl,
wenigstens einen Menschen zu besitzen, der iiber ihren
gewoOhnlichen, minderwertigen Freunden steht, dessen Urteil
ihnen wichtig ist, zu dem sie aufschauen kénnen, der warmen
Anteil nimmt.» Wie sie sich dem einzelnen Schicksal annahm,
so trat sie auch oOffentlich fiir die Besserstellung der Frauen,
besonders der in benachteiligten Verhéltnissen lebenden, ein.

Entstanden ist die Evangelische Frauenhilfe in den achtziger
Jahren des vergangenen Jahrhunderts. Es war Zeit, die stille
Emporung iiber soziale MiBstinde zu durchbrechen. Von
weissem Sklavenhandel war die Rede. Gemeint war damit ein
weltweit organisierter Handel mit Méadchen fiir die Freuden-
hduser der Stadte. Ganze Karawanen waren unterwegs. Aus
Stidamerika schrieb eine Frau, dass wochentlich 40 bis 50
Schweizermddchen und Elsésserinnen, Verkaufte oder noch
zu Verkaufende, in Montevideo ankdmen und dass allein in
Buenos Aires rund 2000 Europderinnen vorritig gehalten
wiirden. Héndler durchzogen offenbar auch die Schweiz.
Uneheliche Kinder, Waisen und Heimatlose waren leicht zu
haben. Unbesonnene, Vertrauensselige wurden iiber Inserate
angelockt. Die Kuppelei wurde nach gingigen Tarifen teuer
bezahlt und entwickelte sich zu einer Art Mafia, die das
lukrative Geschéft absicherte. In Bern, Biel, Basel, Ziirich und
Genf gab es Bordelle. Die Madchen mussten sich registrieren
und regelméssig untersuchen lassen. Sie wurden durch ihre
Kleidung gekennzeichnet, teils gebrandmarkt und hatten,
einmal in solche Verhéltnisse geraten, kaum eine Chance, je
wieder herauszukommen. Im Gefolge dieser Prostitution
verbreiteten sich Geschlechtskrankheiten. Virustrdgerinnen
wurden abgesondert, weil sie unheilbar waren und deshalb als
Gefahr galten. Dass Ménner gleiches Unheil in viele Familien
brachten, blieb tabu. An Geist, Seele und Korper kaputt,
vegetierten die oft noch jugendlichen Frauen dahin, wurden
Miitter mehrerer unehelicher Kinder, denen fast zwingend das
gleiche Los bevorstand. Die Zeit musste kommen, wo ein
solcher Skandal nicht mehr verschwiegen ober iibergangen
werden konnte.

Zweierlei wurde notig:

® die Abschaffung der Bordelle sowie
® dic Besserstellung und Betreuung benachteiligter Frauen.

Fine neue Sittlichkeit

Der Kampf gegen die Toleranzhduser, um dem Maidchen-
handel beizukommen, musste international angegangen
werden; die karitative Tatigkeit konnte den lokalen oder
regionalen Gegebenheiten {iberlassen bleiben. Was es
brauchte, waren Personlichkeiten, welche die unschicklichen
Themen aufgriffen, sich exponierten und mit einer Vision die
Aufgaben anpackten. Solche Frauen gab es viele und iiberall.
Sie alle taten mehr Gutes, als sie ahnten, und zogen nichts

Ungeblihrliches auf sich selber. Bescheidenheit bei grosser
Kraft war ihre Auszeichnung. Eine neue Sittlichkeit, person-
lich verantwortet und gesellschaftlich verankert, war fiir sie
das zentrale Anliegen.

«Schafft uns Jiinglinge und Jungfrauen, die wieder mit reinern
und heiligern Begriffen und mit dem Bewusstsein ihrer
diesbeziiglichen Aufgaben und Verantwortungen, namentlich
dem kommenden Geschlecht gegeniiber, in die Ehe treten.»
(Kollektenblatt Nr. 23, Seite 5).

Solche Stimmen erklangen deutlich in den ersten Jahren, aber
auch kritischere Ausserungen wurden getan; ich zitiere:

«Die gesamte Madnnerwelt weiss, dass die Vaterschaft genauso
viele Verantwortung und Pflichten auferlegt als die Mutter-
schaft; dass es nie ein gefallenes Méddchen gibt ohne einen
gefallenen Mann. Es gibt noch viel zu arbeiten, bis die Frauen
und Miédchen dazu gelangen, an den Mann, dem sie die Hand
zum Lebensbund reichen wollen, die Forderung der Reinheit
vor der Ehe und die Ausschliesslichkeit in der Ehe mit dem
gleichen Recht und derselben Bestimmtheit zu stellen, wie sie
der Briutigam an die Braut zu stellen gewohnt ist.» (Kollek-
tenblatt 23, Seite 6).

Inspiriert durch Josephine Butler

Diese Ausserungen sind den ersten Blittern des Verbandes
deutsch-schweizerischer Frauenvereine zur Hebung der Sitt-
lichkeit entnommen. Die sogenannten Sittlichkeitsvereine, die
1929 in Verband Frauenhilfe und 1947 in Evangelische
Frauenhilfe umbenannt wurden, entstanden durch die Vor-
tragstatigkeit einer Frau, Josephine Butler. Sie kam iiber
Beziehungen mit Quikern und der etwa zur gleichen Zeit
bedeutsamen Heiligungsbewegung 1875 erstmals nach Genf.
Sie lebte in Liverpool und tiberwand den Verlust eines eigenen
Kindes, indem sie Menschen aufsuchte, die ungliicklicher
waren als sie. An ihrem Wohnort lernte sie ein Hospiz kennen,
das etwa 5000 verkommene und unheilbar kranke Frauen
beherbergte. Hunger und Elend trieb diese auf der letzten Stufe
des Mangels oder der Verderbtheit zusammen. Betroffen nahm
Frau Butler einige dieser armen Kreaturen bei sich auf und
kaufte ein zweites Haus. Thre Téitigkeit erhielt unter dem
Einfluss der aufkommenden Arbeiterbewegung rasch eine
politische Dimension. Riicksichten auf Wahlen zwangen die
Regierung, auf die «Frauenrevolte», wie es hiess, einzugehen.
Nach heftigen Debatten mussten schliesslich Verordnungen
gegen Ansteckungskrankheiten, mit denen gewohnlich die
Toleranzhduser gerechtfertigt und die Registrierung und
Zwangsuntersuchung von Frauen ziemlich willkiirlich
legitimiert wurden, zuriickgenommen werden,

Josephine Butler wurde als kleines Madchen durch den greisen
John Wesley gesegnet. Durch ihn entstand gegen Ende des 18.
Jahrhunderts eine Volksbewegung zum Evangelium hin.
Entsprechende Kreise wurden besonders in Genf, der Calvin-
stadt, stark und hatten einen nicht zu unterschitzenden
Einfluss auf entscheidende Bewegungen von bleibendem Wert.
Es fanden sich dort Gesinnungsgenossen, die in Freundschaft
miteinander verbunden waren und deren Bezichungen tiber
Kinder und Kindeskinder wirkten. Viele von ihnen nahmen
die in der franzosischen Revolution stipulierten Rechte der
freien Personlichkeit auf, fiillten sie mit einem hohen Verant-
wortungsbewusstsein und, was sie besonders auszeichnete, sie
kamen aus einer Kopf, Herz und Hand umfassenden Gottes-
anschauung zu einer ebenso Kopf, Herz und Hand umfassen-
den Weltanschauung. Die politischen Verdnderungen halfen
tiberall mit, dass sich Manner — und in der Geschichte der
Evangelischen Frauenhilfe ganz besonders auch Frauen - in

461



den Dienst gewonnener Einsichten stellten, sich von ihren
Uberzeugungen leiten und in Neues hineinfiihren liessen. Ein
vergessenes Geschenk unserer Schweizergeschichte ist wohl,
dass die Nachkommen aus Patrizierfamilien nicht kurzerhand
durch das aufkommende Birgertum liquidiert wurden. Sie
mussten sich nur aus der Politik zuriickziehen und gewannen
dadurch die entscheidende Unabhingigkeit, um sich neuen
Aufgaben der Zeit zu stellen. Es entstanden die Gemeinniitzige
Gesellschaft, die Evangelische Gesellschaft; Diakonissen-
hiuser, Krankenheime, die Asyle Gottesgnad, Kinderheime
und Evangelische Schulen wurden gegriindet, ebenso die
internationale Bewegung der Christlichen Vereine Junger
Mainner und Frauen, das Rote Kreuz, das Blaue Kreuz, das
Weisse Kreuz. Alle diese Werke, so unterschiedlich sie heute
sind, waren in ihren Griinderzeiten durch engagierte
Menschen der Tat aus kirchlichen Kreisen miteinander
bekannt. Aus diesem Umfeld reisten 1875 Damen, die sich
fiir eine grossere Sache engagieren wollten, nach Genf, um
Josephine Butler zu horen. Sie kamen zu entschlossenem
Handeln inspiriert zurtick. Die in ganz Europa herumreisende
Referentin formulierte, was viele Frauenherzen in heiligem
Zorn bewegte:

«Das System der Toleranzhduser, der Prostitution mit den
Massregeln der Sittenpolizei sind eine fortdauernde Verlet-
zung aller Gerechtigkeit. Wer bringt die abscheulichen
Krankheiten in die Familien? Privathduser werden nicht
tiberfallen von offentlichen Dirnen, nicht sie stecken die
Mutter und durch die Mutter die Kinder an. Nein, leider die
Minner, Gatten und Viter selbst sind die Trager der
Ansteckung. Und die Polizei ladsst ihnen vollige Freiheit. Von
zwel gleich schuldigen Personen wird die betroffen, die bereits
durch ihren Beruf aus der Familie und aus der Gesellschaft
ausgeschlossen ist. Die Trianen, die auf den Sarg der Armen
fallen, sind nicht geheuchelt. Oh hiitet Euch, der Bitterkeit,
die nur zu stark schon in der Brust der arbeitenden Klassen
girt, Uber die offentliche Sittlichkeit noch neuen Nahrstoff
zu geben.» (Aus: «Eine Stimme in der Wiiste», von Josephine
Butler).

Frauen helfen Frauen

In dieser Art sprach Frau Butler auch in Neuenburg, in La
Chaux-de-Fonds, in Lausanne und Bern, wo sie spéter noch
einige Male hinkam. In Genf trafen sich nur zwei Jahre spéter,
im Herbst 1877, 510 Teilnehmerinnen und Teilnehmer, um
international dem weissen Sklavenhandel zu begegnen. Sie
verabschiedeten eine Deklaration, dass die Gleichheit der
Rechte keine Unterschiede des Geschlechtes zulasse und dass
deshalb die Verordnungen gegen ansteckende Krankheiten,
welche die Frauen diskriminierten, aufzuheben seien. Solches
Gedankengut breitete sich aus. Was da und dort bereits privat
angepackt wurde, erhielt anfangs der achtziger Jahre eine
umfassende Vision. Den vielen verstossenen, in unwiirdigen
Verhiltnissen lebenden Frauen konnen nur Frauen helfen. Sie
sind die Stimme der Sittlichkeit und das gesellschaftliche
Gewissen, das sich deutlich ausdriicken muss.

Lebensklugheit bedeutet:
alle Dinge moglichst wichtig,
aber keines vollig ernst
zu nehmen.
ARTHUR SCHNITZLER

462

«Wir Frauen miissten lernen, gross zu denken, viel zu lieben
und einem hohen sittlichen Ideal nachzustreben. Hitten wir
einmal ein Heer denkender, opferwilliger und doch bescheide-
ner Frauen, dann miisste viel Elend von selbst verschwinden.»

Frauenhilfe mit einer politischen und einer
pidagogischen Dimension

1887 wurden in der Stadt Bern in kurzer Zeit 3000 Unter-
schriften fiir eine Petition gesammelt, welche die Schliessung
der offentlichen Hduser zur Folge hatte. Der Erfolg ermutigte
zur Solidaritidt. Der Verein zur Hebung der Sittlichkeit war
gegriindet. In anderen Regionen der Schweiz geschah dhnli-
ches, so dass 1901 das Terrain fiir einen deutsch-
schweizerischen Zusammenschluss vorbereitet war, recht-
zeitig, um auf das entstehende Zivilgesetzbuch Einfluss zu
nehmen. Abgestiitzt auf 1 180 verschiedene Frauenvereine mit
etwa 92 500 Mitgliedern, wurde verlangt, dass das heirats-
fahige Alter vom zuriickgelegten 16. auf das 18. Lebensjahr
erhdht und dass der sittliche Schutz jugendlicher Médchen
gleichermassen verankert werde. Mit weiteren Eingaben
erwirkten die Frauen eine Verlangerung der Klagefrist gegen
unecheliche Viter sowie Garantien, um deren Unterhalts-
pflicht zu verankern. (Kollektenblatt Nr. 8, Unsere Eingaben).
Ebenso engagiert, allerdings auf Bundesebene und in der
deutschen Schweiz weniger erfolgreich, setzten sie sich fiir das
Frauenstimmrecht ein. Auch fiir die Berufsbildung der Frauen
wurde viel getan.

Auf lokaler Ebene entwickelte sich in Zusammenarbeit mit
den zur gleichen Zeit und aus gleicher Quelle entstandenen
Vereinen der Freundinnen Junger Mcddchen eine intensive
Titigkeit. Bekannt blieben bis in die jlingere Zeit der
Wienerberg, St. Gallen, der Pilgerbrunnen in Ziirich, die
Waschanstalt Brunnadern in Bern und die beiden Zufluchts-
hiuser fiir bedriangte Frauen an der Holeestrasse in Basel sowie
der Sulgenhof oder heutige Heimgarten in Bern. Auch hier in
Herisau, in Frauenfeld und an vielen anderen Orten gab es
dhnliche Einrichtungen. Uberall galt eine christliche Hausord-
nung, etwa nach dem Grundsatz: Bete und arbeite.

Weniger klar war, wie weit die Hilfeleistungen in den
verschiedenen Hidusern gehen sollte. Man wollte Erstge-
fallenen iiber die schwere Zeit der Niederkunft hinweghelfen,
um sie vor Verzweiflung und Schaden zu bewahren und ihnen
zu ermdglichen, Mutterliebe zu entwickeln. Man wollte aber
auch polizeilich Bestraften Hand bieten, um sie zusammen
mit Obdachlosen, Verstossenen oder aus irgendwelchen Griin-
den Entlaufenen zu einem geordneten Leben zuriickzufiihren.
Viele Hiuser taten sich tiber Jahre hinweg schwer, die
verschiedenen Aufgaben zusammenzubringen. Andere began-
nen sich abzugrenzen und unterteilten ihre Einrichtungen in
Miitterheime sowie in Erzichungs- oder Zufluchtsstétten.

Parallel zu den Heimgriindungen entwickelten die Vereine zur
Hebung der Sittlichkeit eine beachtliche Vortragstitigkeit.
Landauf und landab wurde in Frauengruppen iiber die
Aufgaben der Miitter und ihre Stellung in Familie und
Gesellschaft gesprochen. Geldufige Themen waren: «Christli-
che Erziehungy», «Wie reden Miitter mit Kindern iiber die
Geschlechtlichkeit», « Welche Erwartungen stellen Frauen an
ithre Manner.» Mit Themen wie «Wie konnen Ménner ihre
Frauen gliicklicher machen» wurden auch die Ménner mitein-
bezogen; ebenso mit Stichworten wie «Kinderelend — Kinder-
schutz», «Alkoholismus und Unsittlichkeit» oder «Schundli-
teratur und Kinematographie.» Auch entsprechende Schriften
wurden weit verbreitet. Schliesslich begann man mit Ferien-

Schweizer Heimwesen VIII/88



und Besinnungswochen fiir Frauen, um intensive Gemein-
schaft zu pflegen und einander zu stiarken.

Geprigt wurde die Arbeit durch echte Persénlichkeiten, die
aus tief christlicher Uberzeugung die Liebestitigkeit ernst
nahmen. Sie widmeten sich dem einzelnen Schicksal und
kdmpften um bessere Verhdltnisse insgesamt. Sie bauten auf
das Gute im Menschen, hofften wider alles Hoffen, glaubten
trotz aller Enttduschungen und vertrauten auf den gottlichen
Funken, der in jeder Menschenseele wachgerufen werden will.

Die Evangelische Frauenhilfe im Riickblick

Abschliessend seien einige personliche Feststellungen zur
Geschichte der Evangelischen Frauenhilfe erlaubt:

1. Kultivierte, glaubige Personlichkeiten handeln

Mich beeindruckt, wie die Griindergeneration von Werken
christlicher Liebestétigkeit sich aus kultivierten Frauen und
Maénnern rekrutierte, die ihr Gewissen zu Rate zogen, sich
exponierten und mit einer Vision die Probleme des sozialen
Lebens und der Zeit entschlossen angingen. Es waren nicht
Unzufriedene, nicht Ehrgeizige, nicht Aussteiger, nicht irgend-
welche Autonomisten, auch nicht politische Drahtzieher oder
irregeleitete Illusionisten; es waren senkrechte Personlichkei-
ten, die aufgrund ihrer Gottesanschauung zu einer konkreten
Weltanschauung kamen. Sie handelten und blieben nicht bloss
die «Stillen im Lande» wie viele Fromme spaterer Generatio-
nen. Es ist nicht zu unterschatzen, wieviel eigentlich wenige
als zu verwaltendes Erbe hinterliessen.

2. Hohe Konsensfdhigkeit im Handeln

Mich beeindruckt die hohe Konsensfihigkeit der Griinder-
generation. Die Frauen kamen wohl mehrheitlich aus kirchli-
chen Kreisen, doch Ziindstoff fiir Quertreibereien wire gerade
damals genug vorhanden gewesen. In der Westschweiz wurde
die Trennung von Kirche und Staat vollzogen, in Bern und
der Ostschweiz gab es Befiirworter und Gegner; dazu solche,
die sich als «Kirchlein in der Kirche» verstanden, spater
solche, die das Heil ausschliesslich im Jenseitigen suchten,
und solche, die es im Sinne eines christlichen Sozialismus
verdiesseitigten. Trotz derartiger Unterschiede verglichen sie
nicht primér ihre Theologien, sondern sie taten gemeinsam
Gutes. Das Vergleichen iiberliessen etliche ihren Méinnern,
was ja auch notig war, denn ohne Standort in bewegten Zeiten
gibt es keine Haltung. Auch heute miissten aus den vielen sich
widersprechenden Experten einige wegweisende Charis-
matiker von dhnlichem Schrot und Korn hervorgehen,denen
es geschenkt wire, einen breiter abgestiitzten Konsens zu
bewirken.

3. Orientierung an der christlichen Sittlichkeit

Die Generation der Griinderinnen hatte eine an den Glauben
gebundene Sittlichkeit. «Sittlich handeln kann nur Christus»,
steht in ersten Aufsdtzen der Evangelischen Frauenhilfe. Die
Griinderinnen hatten somit eine klare Orientierung, die sie in
ithrem Leben und Arbeiten abbildeten. Diese Hingabe
schenkte ihnen die Freiheit zu einem echt verantwortlichen
Handeln. Freiheit braucht ein «Wozu» und entsteht erst
richtig aus der Verbindung zu der Quelle, von der sie ausgeht.
Freiheit kennt eine sittliche Verpflichtung und driickt sich in
entsprechendem Gehorsam wirkungsvoll aus. Diese Pa-
radoxie ist uns nicht mehr leicht zuganglich. Man mdochte
nicht einer Anschauung auf den Leim gehen, beruft sich auf
die Eigenverantwortlichkeit und will nicht wahrhaben, dass
der Mensch, soweit man ihn in der Schépfungsordnung sieht,
immer als Gegeniiber, als Abbild der gottlichen Intention zu

verstehen ist. Dass Egoismus ins Chaos flihrt, wird je linger
desto klarer erkannt; nur die Konsequenzen daraus werden
so lange nicht gezogen, bis wohl wieder entdeckt wird, was
oder wer dem Menschen Sittlichkeit gibt.

4. Zugang zu Sittlichkeit vermitteln

Aus den ersten Jahresberichten geht kein besonders
strebsames Hinarbeiten auf Resozialisierung hervor. Offenbar
nahm man das Unvermogen der Geplagten, der sicher oft auch
unflédtigen und ordindren Frauen als selbstverstindlich hin,
ordnete sie deshalb selbstverstandlich in den gegebenen
Wochenablauf ein; so wie jede mit dem Ursprung verbundene
christliche Liebestétigkeit selbstverstandlich ist und mit der
entsprechenden Sittlichkeit selbstverstandlich gelebt wird. Ich
lasse ausdriicklich offen, ob dadurch die Wertempfianglichkeit
und Wertgestaltungsfahigkeit der Heimbewohnerinnen nicht
besser gefordert wurde als durch die vielen Methoden und
Theorien unserer Zeit. Sozialpsychologie und Soziologie zu
unterrichten ist an unseren heutigen Schulen, ob in Heimerzie-
hung oder in Krankenpflege, bestimmt einfacher als Zugang
zu Sittlichkeit zu vermitteln. Diese wird als in die Berufsmo-
tivation miteingeschlossen und als Privatsache betrachtet,
obschon gerade Erziehung auch eine offentliche Aufgabe
darstellt. Diese weitgehend als Dispens wirkende Haltung
gewisser Ausbildungsstitten vermag in der Praxis je lidnger
desto weniger zu geniigen.

5. Sozialarbeit erfordert Gesinnungswandel

Die Vereine zur Hebung der Sittlichkeit wollten einen
Gesinnungswandel bewirken. Thre Mitglieder empdrten sich
liber die unmoralische Art, wie mit Frauen verfahren wurde,
und brachten zum Ausdruck, dass sozialer Friede letztlich nur
durch gemeinsam beachtete Sittlichkeit gewdhrleistet ist.
Diese Auffassung diirfte man wahrscheinlich prophetisch
nennen. Sie ist geblieben und wiirde es gerade in unserer Zeit
mit ihren bedrohlichen Problemen verdienen, neu beachtet
zu werden. Der Ruf nach Innerlichkeit und nach sozialem
Handeln geh6ren zusammen. Richtig verstandene Sozialarbeit
lddt zu Gesinnungswandel ein. Ohne Anderungen in der
Grundeinstellung gibt es in vielen entscheidenden Belangen
keine Hilfe.

6. Welches sind die Werte unserer heutigen Wohlfahrt?

«Vereine zur Hebung der Sittlichkeit» — eine Bezeichnung,
die zum Schmunzeln verleitet. Deshalb wurde der Name ja
auch in «Evangelische Frauenhilfe» gedndert. Und heute
werden Stimmen laut, fiir die auch «Evangelisch» zu exklusiv
klingt. Was dusserst progressiv war und es durchaus heute
noch sein kdnnte, gilt bei vielen als einschrinkend. Bei solcher
Verwasserung des Grundgedankens stellt sich die Frage, wie
sittlich unsere Wohlfahrt und wie sittlich unsere Art zu helfen
iiberhaupt noch sind. Wie binden wir das Leben, in dem wir
als Erzieher oder Betreuer wirken und unterrichten, an Werte?
Wie bringen wir Gliick, Freude, Liebe, Schopfungs- und
Schaffenskraft mit Schuld, Trauer, Leiden und Tod zusam-
men, so dass in allem Hoffnung und Zuversicht auf lebens-
gestaltende Kraft bis zum Ende berechtigt bleiben? Wie gehen
wir schliesslich mit all jenen Situationen um, in denen der
sittliche Imperativ nicht durchschlégt, alles irgendwie zu kurz
bleibt und wo deshalb nicht mehr eine Sittlichkeit gefordert
werden kann, die etwas erreicht, sondern nur noch eine, die
lebt, weil sie lebt?

Die Griinderinnen der Evangelischen Frauenhilfe oder der
Vereine zur Hebung der Sittlichkeit ahnten wahrscheinlich
nicht, wieviel Gutes sie taten. [hr Erbe verpflichtet. Im Wissen
darum flige ich mich gerne in die Geschichte meiner Heimtra-
gerschaft ein.

463



Die Stiftung «Gott hilft»

Von Dr. Heinz Zindel, Zizers

Die Auseinandersetzung mit Emil Rupflin — seinem Leben
und seinem Werk — ist im Laufe meiner 25jahrigen Mitarbeit
in der Stifiung Gott hilft zu einem festen Bestandteil meines
eigenen Lebens geworden.

Schon bevor meine Frau und ich uns entschlossen, Mitarbeiter
in dieser Lebensgemeinschaft zu werden, war uns ihr Griinder
und Leiter kein Unbekannter gewesen. Ich selber hatte erste
Eindriicke von seinem Werk mit 15 Jahren bei einem Land-
diensteinsatz in einem der Kinderheime bekommen.

Nun aber erlebte ich ihn als achtzigjahrigen Pionier, der zwar
durch einen kurz zuvor erlittenen Schlaganfall sehr beein-
trachtigt war, aber immer noch dem Werk vorstand, obwohl
er den engen Kreis seiner Wohnung kaum verlassen konnte.
Wie stark sein Verantwortungsbewusstsein in und trotz aller
Krankheit war, wurde mir anlésslich eines Besuches bei ihm
bewusst. Als ich ihm aus der Arbeit der eben gegriindeten
Heimerzieherschule und aus dem Alltag der Kinderheime
berichtete, fiel plotzlich sein Horapparat aus, weil die Batterie
ausgegangen war. Wihrend seine Frau im Nebenzimmer eine
neue Batterie holte, meinte er zu mir: «Wie bin ich froh um
dieses Horgerdt; wenn ich es nicht hétte, ich miisste mich
pensionieren lassen!»

Wenn ich Thnen heute kurz tiber das Leben und das Werk Emil
Rupflins berichten darf, so mochte ich mich mit meinen
Ausfiihrungen folgenden Fragen stellen:

— Inwiefern kommt in der gegenwirtigen Arbeit der Stiftung
«Gott hilft» noch etwas von den Intentionen des Griinders
und von seinem Auftrag, den ihm Gott aufs Herz legte, zum
Ausdruck?, oder:

— Wie weit hat der Name «Gott hilft» noch eine Bedeutung
im erzieherischen und betrieblichen Alltag des Werkes? Ist
er am Ende nur noch Aushédngeschild im Briefkopf,
im iibrigen jedoch historische Reminiszenz?

I. Ubersicht iiber die Entwicklung der Stiftung
«Gott hilft»

«Gott kann alles, nur eines kann er nicht: die enttauschen,

die thm vertrauen.» — Diese Aussage des China-Missionars
Hudson Taylor war so etwas wie ein Lebensmotto des
erzieherischen Pioniers Emil Rupflin, dessen aussergewohn-
liches Leben fiir Hunderte von Mitarbeitern und mehr als
dreitausend Kinder von entscheidender Bedeutung wurde.
Entwicklung und Ausgestaltung dieses Lebens verlaufen
vielen Vorstellungen und Regeln der Psychologie zuwider:

Emil Rupflin, Kind aus zeriitteten Ehe- und Familienverhalt-
nissen, konnte weder eine hohere Schulbildung erwerben noch
eine berufliche Lehrzeit zu Ende fiihren. Seine tapfere Mutter,
von ithrem Mann verlassen, brachte thre Kinder in armlichsten
Verhéltnissen nur mit Miihe durch.

Zu einer entscheidenden Wende filir den Heranwachsenden
und seine Familie wurde die Begegnung mit der Heilsarmee,
die dem Jungen den tiefen Eindruck vermittelte, dass Gott in
Jesus Christus sich der Lebensnot des einzelnen Menschen
annimmt. Selber Heilssoldat geworden, meldete sich der junge
Rupflin fiir die Offiziersausbildung an. In dieser harten

464

Dr. Heinz Zindel: «Wir sind Menschen, die sich immer wieder einiges
schuldig bleiben und trotzdem — oder gerade deshalb —die begliickende
Erfahrung machen, dass ,Gott hilft’.»

Schulungszeit standen ihm Vorbilder vor Augen, die er durch
intensive Lektiire von Biographien bekannter Manner der
Kirchen- und Missionsgeschichte kennenlernte. Er identifi-
zierte sich dermassen mit diesen Gestalten, dass ithn ein
Vorgesetzter zurechtwies: «Gott will aus dir keinen Georg
Miiller, Hudson Taylor oder Pestalozzi machen; du sollst ein
echter Rupflin werden!»

Wenige Jahre spéter stand er mit seiner jungen Frau auf dem
Heilsarmeeposten in Chur im Einsatz. Dort erlebte er wiahrend
der Zeit des 1. Weltkrieges in seiner Gemeindearbeit eine
unvorstellbare Not in Ehen und Familien, unter der vor allem
die Kinder zu leiden hatten. Als er eines Tages ungewollt
Zeuge einer Verzweiflungstat wurde — eine Mutter stand eben
im Begriff, sich und ihre Kinder umzubringen —, war sein
Entschluss gefasst: Er wollte sein Leben in den Dienst Gottes
an heimatlosen Kindern stellen.

Mit diesem Entschluss erlebte er jedoch zunéchst eine bittere
Enttiduschung. Die Heilsarmee wollte ihm auf seine Bitte hin
eine solche Aufgabe nicht anvertrauen. So beschloss er im
Jahre 1916, sich vom Werk der Heilsarmee zu trennen und —
ohne jegliche Hilfe von aussen — ein Kinderheim zu erdffnen.
Dies war der Anfang einer nicht mehr endenden Kette von
Erfahrungen der Treue Gottes, in dessen Auftrag er sein
Lebenswerk sah.

Es begann damit, dass er eine erste Gabe in einem Brief-
umschlag mit folgender Adresse erhielt: An das Kinderheim
«Gott hilft», Felsberg. Von diesem Tage an stand die ndhere
Bezeichnung fiir sein Heim fest. Weitere Erlebnisse folgten:
Naturalgaben, Geldspenden und zur Mitarbeit bereite
Menschen fanden den Weg ins kleine Heim. Diese Erlebnisse
standen in derart offensichtlichem Zusammenhang mit den
ernsthaften und anhaltenden Gebeten der Mitarbeiterschar,
dass keiner dieser Pioniere je im Zweifel war: Hier hatte Gott
die Hand im Spiel.

Schweizer Heimwesen VIII/88



Vertrauen in die Fiihrung Gottes

Nach dem Ersten Weltkrieg entwickelte sich das Werk
stiirmisch. Zehn Jahre nach der Griindung lebten bereits 250
Kinder in 10 Heimen der Stiftung. Auch in dieser Zeit erfuhr
Emil Rupflin mit seinen Mitarbeitern tdglich etwas von «den
grossen Taten Gottes». Dem sich ausbreitenden Werk wurden
weitere Hauser geschenkt. Aber auch Mitarbeiter kamen oft
auf seltsame Weise und genau zur rechten Zeit.

Neben gottlichen Filihrungen erlebte der nun weitherum
bekannte und anerkannte Leiter auch Enttduschungen und
Niederlagen. Zum Beispiel damals, als sich ein grosser Teil
seiner Mitarbeiterschaft gegen ihn stellte und seinen Riicktritt
forderte, da er — in der Vollkraft seiner Jahre — der Aufgabe
nicht mehr gewachsen sei, wie sie sagten. Emil Rupflin nahm
den Vorwurf entgegen und verliess mit seiner Frau, ohne
Gegenmassnahmen zu ergreifen, seinen Wirkungsort, um in
der Stille eines Bergdorfes iiber die Sache nachzudenken, die
auftauchenden Fragen vor Gott zu bewegen und ihn um
Klarheit zu bitten. In dieser Abgeschiedenheit erreichte ihn
die Anfrage eines ostschweizerischen Waisenvereins, ob sein
Werk bereit sei, ein grosses Heim mit vollstandiger Landwirt-
schaft kostenlos entgegenzunehmen. Mit diesem «Geschenk-
gutschein» in der Tasche kehrte er nach Hause zurlick, wo
sich ihm die Mitarbeiter erneut unterstellten und ihn als Leiter
bestétigten.

Er war allerdings kein einfacher Vorgesetzter. Seine Vorstel-
lungen von Dienstbereitschaft, Hingabe und Gehorsam
stammten aus der Heilsarmeezeit. Seine «Personalfiihrungy
war dementsprechend. So konnte es vorkommen, dass er am
Ende einer Wochenschlussandacht einen Notizzettel hervor-
zog und die Namen aller Mitarbeiter bekannt gab, die am
folgenden Montag in ein anderes Heim umzuziehen hatten,
um dort fiir eine kurze oder unbestimmte Zeit ihren Dienst
aufzunehmen. Uber das Wochenende hatten die Betroffenen
Zeit, thren Hausrat, der meist in etwa zwei Koffern Platz hatte,
zu packen.

Emil Rupflin war aber nicht nur ein strenger Patriarch, der
sein Werk mit fester Hand leitete. Er hatte auch ein feines
Empfinden fiir die Bediirfnisse der Mitarbeiter und nicht
zuletzt ein differenziertes Einflihlungsvermdgen, wenn es um
Fragen des erzieherischen Zugriffs bzw. der pddagogischen
Zurtickhaltung ging. So wurde er als Pionier der Heimerzie-
hung wegweisend in unserem Land.

Ein Pionier der Heimerziehung in der Schweiz

1. Das pddagogische Konzept Rupflins griindete auf dem
Prinzip der Niihe, der Intimitdt. Seiner nach drei Jahrzehnten
auf 350 Kinder angewachsenen Heimfamilie war er ein Vater,
der hinsichtlich der Lebensgestaltung, der baulichen Verhilt-
nisse in den Heimen, aber auch des personlichen Umganges
mit dem einzelnen als Modell die Familie vor Augen hatte. Die
Kinder wurden zwar anfianglich — wie dies in den zwanziger
Jahren noch iiblich war — in getrenntgeschlechtlichen und
nach Alter gesonderten Gruppen erzogen. Dies anderte sich
grundsdtzlich, als Rupflin 1930 Eva von Thiele Winckler
besuchte, die in Schlesien eine grossere Zahl von Kinder-
heimen gegriindet hatte und leitete. In jener «Kinderheimat»
erlebte er eine liberzeugende und fiir ithn beispielhafte Fami-
lienpddagogik. Kaum heimgekehrt, stellte er alle sein Heime
konsequent auf eine familiale Struktur mit Koedukation und
Altersstreuung um und wurde damit wegweisend fiir einen
weiteren Schritt in Richtung moderner Gruppenpidagogik in
der Schweiz.

2. Auch in anderen Bereichen der Heimerziehung wirkte er
mit «Pilotprojekten» anregend und wegweisend auf seine

An die VSA-Veteranen

Alle VSA-Veteranen sind herzlich zu der bereits 10.
jihrlichen Zusammenkunft eingeladen. Sie findet statt
am Mittwoch, dem 5. Oktober 1988,

im altehrwiirdigen Stiddtchen Zofingen

Programm:

ab 10.30 Uhr
Besammlung der Teilnehmer beim Hotel Zofingen.
(Nur 5 Minuten oberhalb des Bahnhofes.)

11.00 Uhr _
Begriissung und Orientierung durch einen Vertreter des

Stadtrates.

12.00 Uhr

Gemeinsames Mittagessen im Hotel Zofingen.

Freies Gespriich, gemiitliches Beisammensein, gemein-
sames Singen einiger Lieder.

15.30 Uhr
Abschluss des gemiitlichen Teils.

15.45 Uhr

Fiihrung durch die Stadt Zofingen. Die Fiihrung dauert
| bis 1% Stunden. Sie ist organisiert durch den Chef des
Verkehrsbiiros, Herrn Kurt Blum.

Liebe Veteranen,

Ein Besuch im Stidtchen Zofingen, das prichtige
Altstadtquartiere aufweisen kann, lohnt sich. Erst recht
freuen wir uns, wieder alte Freunde und Bekannte
treffen zu diirfen. Machen Sie sich filir diesen Tag frei.
Sie erhalten noch eine personliche Einladung mit einem
Anmeldetalon.

Also, am 5. Oktober auf nach Zofingen!

Fiir das OK  Gottlieb Stamm

Umgebung. So bewegte ihn schon frith der Gedanke einer
umfassenden Elternarbeit. Bevor Hch. Hanselmann seine
Gedanken zur «Sanierung des Milieus» im Horsaal dusserte
und sein Nachfolger Paul Moor forderte: «Wir haben nie nur
das entwicklungsgehemmte Kind als solches zu erziehen,
sondern immer auch seine Umgebung», fasste er konkrete
Schritte ins Auge. So erwarb er 1944 ein altes Hotel, um es
zu einer Tagungsstétte flir Elternarbeit auszubauen (Miitter-
erholungswochen, Familienfreizeiten, Elternschulung usw.).
Dieser Plan scheiterte allerdings, und zwar an denselben
Schwierigkeiten und Hindernissen, welche noch heute einer
umfassenden Elternarbeit Grenzen setzen. Der abgebrochene
Versuch liess Rupflin aber auf weitere Bediirfnisse aufmerk-
sam werden. Innert weniger Jahre entwickelte sich das Haus
in Seewis zum Bibel- und Erholungsheim, das als Tagungs-
zentrum fiir Freizeiten, Gemeindewochen und als Seelsorge-
zentrum fiir Randgruppen der Gesellschaft einen wichtigen
Beitrag zur «Sanierung von Familien» leistete. Zwei weitere
Hdiuser fiir Verkiindigung und Seelsorge kamen 1960 und
1970 dazu.

3. Ein besonderes Anliegen Emil Rupflins war die Aus- und
Weiterbildung der Mitarbeiter durch Einkehrtagungen (geist-
liche Zuriistung) und Fachtagungen (pddagogische Kursar-
beit). Dabei befand er sich standig in einem notvollen inneren
Zwiespalt. Er hatte zeitlebens mit Minderwertigkeitsgefiihlen
zu kimpfen, weil er sich einerseits seines Mangels an berufli-
cher und fachlicher Ausbildung immer wieder bewusst wurde
und andererseits sich selber zu wenig klar darliber war,
wieviele Gaben fiir den Umgang mit Menschen ihm Gott

465



geschenkt hatte. Dieses Empfinden eines personlichen Unge-
niigens weckte in ihm Widerstinde gegen wissenschaftliche
Ausbildung. Im Tiefsten aber war er iiberzeugt von der
Notwendigkeit einer fachlichen Zuriistung seiner Mitarbeiter,
die mit Hingabe und Glaubenstreue in seinen Reihen dienten.
So wuchs in ihm, angeregt durch initiative Mitarbeiter und
gedringt durch die Tatsache, dass kiinftige Mitarbeiter nicht
nur engagierte Christen, sondern ausgebildete Fachleute zu
sein hatten, die Vision einer werkinternen Berufsausbildung
fiir Heimerzieher. Sie sollte zwei Ziele verfolgen:

Gewinnung von Erziehern, die sich — im Glauben motiviert
und fachlich engagiert — als kiinftige Mitarbeiter (Gruppen-
leiter und Heimleiter) zur Verfligung stellen koénnten, und
Weiterbildung der bereits tiatigen Mitarbeiter. In hohem Alter
erlebte er 1964 noch die Griindung der staatlich anerkannten
Heimerzieherschule, an deren Entwicklung er bis zu seinem
Tod im Jahre 1966 regen Anteil nahm.

Heute sind iiber 90 Prozent aller in der Stiftung tétigen
Erzieher und mehr als die Hilfte aller Heimleiter ehemalige
Schiiler unserer Heimerzieherschule. Das gibt uns die Grund-
lage fiir eine gewisse «unité de doctrine» hinsichtlich der
Lebensgestaltung und des padagogischen Konzepts, was wir
als hilfreich empfinden. Die gleichzeitig auftretende Gefahr
eines beruflichen und gemeinschaftlichen Ghettos muss aller-
dings immer wieder durch Kontakte und Zusammenarbeit mit
anderen Institutionen und Fachkreisen gebannt werden.

4. Die Stiarke und Durchschlagskraft der Pionierzeit lag
indessen in der diakonischen Lebensgemeinschaft, deren
Strukturen von der Lebensform der Heilsarmee gepragt
wurden. Die Mitarbeiter bildeten eine grosse Schicksals-
gemeinschaft, die in tiefem Vertrauen auf Gottes Durchhilfe
sozusagen von der Hand in den Mund lebte und dabei
aussergewOhnliche Glaubenserfahrungen machte. Sie bezogen
ein bescheidenes Taschengeld, das Ausdruck der gleichen
ausseren Bedingungen und eines einfachen Lebensstils war,
und vertrauten im Blick auf die tdglichen Bediirfnisse ihres
Lebens und Dienstes auf die Hilfe Gottes. Diese Hingabe wird
uns heute noch lebendig in der Begegnung mit unseren
Pionieren, die ihren Lebensabend im Altersheim, dem eigent-
lichen Feierabendhaus der Stiftung, verbringen. Gegen 40
ehemalige Mitarbeiter wohnen dort in einer Lebens- und
Arbeitsgemeinschaft besonderer Art, in der jedes Mitglied
noch nach Massgabe seiner Krifte und Wiinsche an der
Besorgung der tdglich anfallenden Aufgaben teil hat. Die
lebendige Verbundenheit mit dem Auftrag der Stiftung zeigt
sich aber auch in der Anteilnahme am tédglichen Geschehen
und in der treuen Fiirbitte fiir Mitarbeiter, Kinder und Gaste.

Beim niheren Hinsehen werden auch Gefahren des jahrzehn-
telangen unermudlichen Einsatzes sichtbar. Unsere Alten
haben zwar einen vorbildlichen Einsatz geleistet, aber auf der
andern Seite oft nicht gelernt, Mussezeiten einzuschalten, sich
Ruhe zu gonnen oder die Freizeit anregend und erfiillend zu
gestalten. Nun miissen einige von ihnen in Zeiten abnehmen-
der Krifte und zunehmender Hilflosigkeit lernen, loszulassen
statt anzupacken und bedient zu werden statt zu dienen. Sie
machen aber gleichzeitig und schrittweise die begliickende
Erfahrung, dass sie in Gottes Augen nicht wertgeschéatzt sind
um ihres unermiidlichen Einsatzes willen, sondern weil sie
der Herr ohne Ursache liebt.

I1. Wie weit entspricht unsere Arbeit heute noch
dem urspriinglichen Modell der Pionierzeit?

Wir sind eine Lebens- und Arbeitsgemeinschaft geblieben:

1. Das Leben dieser Mannschaft, die etwa 150 Mitarbeiter,
kurzfristige Helfer und Praktikanten unserer Heimerzieher-

466

schule umfasst, ist weiterhin stark gepréagt durch die diakoni-
sche Struktur der Stiftung Gott hilft. Jeder Mitarbeiter, welche
Funktion er auch ausiibt, steht unter den gleichen dusseren
Bedingungen, indem fiir ihn nebst einem Taschengeld die
tidglichen Bediirfnisse im Rahmen eines einfachen Lebensstils
abgedeckt sind. Wir leben in Hausgemeinschafien beisam-
men, soweit sich dies organisch und im Sinne eines gemein-
samen Dienstauftrages einrichten ldsst.

Diese verbindliche Lebensform gilt auch fiir die Schiiler der
Ausbildungsstitte, die zusammen eine Wohngemeinschaft
bilden, obwohl sie nicht zum vorneherein als potentielle
Mitarbeiter gelten. Dass jedes Jahr einige von ihnen bei uns
bleiben, ist fiir uns entscheidend, fiir die Weiterfithrung der
Arbeit im Werk sogar lebensnotwendig, wird aber von
niemandem stillschweigend erwartet.

Anfianglich hatte Emil Rupflin eine Mitarbeiterschaft vor
Augen, die sich lebensldnglich in den Dienst des Werkes
berufen wusste. In den von ihm angeordneten «Einsegnungs-
feiern» wurde zwar kein Geliibde abgelegt, jedoch unausge-
sprochen angenommen, ja sogar erwartet, dass der eingesegne-
te Mitarbeiter seinen Dienst auf Lebenszeit verstehe. Erst
als der dynamische Leiter mehrere Male eine herbe Enttdu-
schung erlebte, weil eine grossere Zahl von eingesegneten
Mitarbeitern das Werk verliess, andere aber, die sich nicht
hatten verpflichten wollen, iiber Jahrzehnte mitarbeiteten, fiel
der Erwartungsdruck weg.

Heute ist es ins Ermessen und in die Verantwortung des
einzelnen gestellt, wie lange eine Mitarbeit dauern soll. Von
den erzieherisch titigen Mitarbeitern erwarten wir allerdings
eine minimale Dienstzeit von ungefahr fiinf Jahren, in den
heilpddagogischen Pflegefamilien von 10 Jahren, weil wir die
Konstanz der Betreuung als konstitutiv fiir eine heilpddago-
gische Arbeit erachten. Diese Regelung, die nicht ein unum-
stossliches Gesetz, sondern Zielvorstellung ist, konnte bis jetzt
durchgehalten werden und erwies sich als sehr hilfreich in der
erzieherischen Arbeit.

2. Grosse Unterschiede zur Pionierzeit ergeben sich in den
Fiihrungsprinzipien, Arbeitsstrukturen und den Formen der
Zusammenarbeit. Sowohl im einzelnen Heim als auch in den
Leitungsgremien der Stiftung hat der Team-Gedanke sich
durchgesetzt. Dabei sind die Wirkungen der Pionierzeit
spiirbar und hilfreich. Sie kommen zum Beispiel dadurch zum
Ausdruck, dass bei uns die Uberzeugung vorherrscht, Team-
arbeit ohne feste Leitung durch einen Verantwortlichen fiihre,
auf jeder Funktionsstufe der Arbeit, weg von der Effizienz,
von der Motivation und von der Klarheit tiber den eigentli-
chen Arbeitsauftrag der Gemeinschaft.

Stark verdndert hat sich in der Praxis die Art und Weise der
Besetzung von offenen Stellen. Wihrend frither der Mitarbei-
ter sehr oft spontan und ohne grossere Bedenken dort
eingesetzt wurde, wo gerade Not am Mann war, stehen heute
die Gaben, Neigungen und berufliche Voraussetzungen im
Vordergrund.

3. Eines ist gleich geblieben: Die Aufgabe, gemeinsam zu leben
und zu arbeiten, ist eine grosse Herausforderung und eine
anspruchsvolle, oft harte Arbeit geblieben. Vor dieser Aufgabe
stehen wir immer wieder neu, begliickt iiber den Reichtum,
den sie uns anbietet, gestarkt und gefestigt durch Verdnderun-
gen, die wir personlich erfahren, oft aber auch hilflos, die
personlichen Grenzen erleidend und deshalb dankbar iiber
kleine Fortschritte. Wir sind Menschen, die sich immer wieder
einiges schuldig bleiben und trotzdem — oder gerade deshalb
— die begliickende Erfahrung machen, dass «Gott hilft».

Schweizer Heimwesen VIII/88



	Jahresversammlung VSA 1988, 18./19. Mai in Herisau (AR) : Gründerideen für die heutige Zeit? : "3 Gründungen, 3 Persönlichkeiten, 3 Berichte"
	Das Institut der Barmherzigen Schwestern vom heiligen Kreuz in Ingenbohl
	Evangelische Frauenhilfe
	Die Stiftung "Gott hilft"


