Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 12

Artikel: Vom Sinn der Biographie

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810787

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Sinn der Biographie

Von Dr. Imelda Abbt *

Imelda Abbt mit dem Sinn der Biographie auseinander.

«Die Weihnachtsnummer darf ruhig ein bisschen anders seiny, ein Merksatz, der auf der Fachblatt-Redaktion seit Jahren seine
Giiltigkeit hat. So enthilt denn dieses Heft einige Beitrige zum Themenkreis « Lesen und Literatur», Literatur der verschieden-
sten Gattung. Die Fachblatt-Redaktion hofft, damit «ihren» Lesern ein paar Stunden der Musse bereiten zu konnen und auch
das Interesse zu wecken, vielleicht das eine oder andere erwihnte Buch eingehender zu studieren. Als Einstieg setzt sich Dr.

Uber den Sinn einer Biographie zu sprechen heisst diese in einen
Rahmen zu stellen. Von einem bestimmten Horizont her wird ein
Leben gedeutet. Weil wir nie iiber das Ganze eines Lebens verfi-
gen, ist jede Biographie ein Fragment. Entsprechend ist jede
Theorie dariiber ein Versuch nur, an das Wesentliche heranzu-
kommen. - Ich spreche nicht, wie urspriinglich vorgesehen, tiber
vier, sondern iiber drei biographisch interessante Personlichkei-
ten: Auwurelius Augustinus (356-430), Carl Gustav Jung
(1865-1961) und Simone Weil (1909-1943). Augustinus soll unter
dem Aspekt «Ein Lebensweg als Huldigung an Gott» gesehen
werden. Bei Jung geht es um die «Individuation des Menschen»
und bei Weil um «Die Relativierung des menschlichen Ich»."

A. Aurelius Augustinus — Suche nach
letztlicher Wahrheit

«Du (Gott) selbst aber gibst den Antrieb; so begliickt es ihn (den
Menschen), Dich zu preisen. Denn zu Dir hin hast du uns ge-
schaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir» (Conf.
11,1). Die Bekenntnisse — zwischen 397 und 401 entstanden -, die
Augustinus als gut Vierzigjdhriger geschrieben hat, sind eigent-
lich die Geschichte einer Seele, in der wir uns selbst wiederfinden
konnen. Augustinus war ein moderner Mensch, weil er sich -
wohl als Erster — in einer Art Autobiographie dussert. Dabei legte
er ein leidenschaftliches Interesse an der Innen- und Tiefenschau
des Geistes an den Tag. «Noverim me — Noverim te»: Wiirde ich
mich kennen - wiirde ich Dich (Gott) kennen. Selbsterkenntnis
und Gotteserkenntnis ist unaufloslich ineinander verzahnt. Wo
aber ist dieser Gott zu finden? innen oder aussen? oben oder un-
ten? Ist er vergangen, gegenwirtig oder zukiinftig? Augustinus
hat dazu den inwendigen Menschen, als dem Menschen naheste-
hender «Gegenstand», befragt. Mit unerhorter Feinheit, mit der
Fahigkeit, Tone des eigenen und der anderen Herzen zu horen,
beschreibt er Ausserungen, Funktionen und Gesetze des mensch-
lichen Seelenlebens. Von der Seele aus zeigt sich der Weg zu Gott,
das heisst, in der Seele, in der eigenen Tiefe, findet ein Mensch
Gott. Denn Gottist uns innerlich, jainnerlicher als wir uns selber
sind. Wenn wir zu uns selber kommen, dann kommen wir zu Gott
und gewinnen gleichzeitig Distanz zu uns. Diese Erfahrung hat
Augustinus immer wieder beschéftigt. Seine empirisch-psycho-
logischen Betrachtungen dariiber zeigen eine Nidhe zur menschli-

* Referat gehalten in Luzern bei der Stiftung Lucerna im Oktober 1988.

' Sie sehen, es geht mir nicht um eine Theorie der Biographie. Ich werde auch nicht
im iiblichen biographischen Stil drei Menschen kurz vorstellen. Ich will mich in
philosophisch-anthropologischer Manier an das Lebensgeheimnis von drei gros-
sen Personlichkeiten heranzutasten versuchen.

chen Wirklichkeit, die noch uns Heutigen nachvollziehbar ist.
Sein Genius zeigte sich gerade darin, dass er die menschlich tiefen
Fragen artikulieren konnte, seien es Fragen um die Zusammen-
hédnge zwischen Leib, Seele und Geist, um die Freiheit des Wil-
lens, um die Erlosung, um die Erkenntniswege zu Gott, usw. usw.
«Augustinismus» ist noch heute tiberall anzutreffen, in Denkmu-
stern, in traditionellen - teilweise stark vereinseitigten und vorur-
teilsbeladenen - Fragen und Antworten. Da Augustinus sehr
schopferisch, dabei aber nicht auf Systematik bedacht war, kann
er leicht fiir etwas vereinnahmt werden.

Dieses Selbst kennen wir letztendlich nicht

Sicher ist, dass es Augustinus um das Selbst geht. Und dieses
Selbst kennen wir letztendlich nicht. Es ist zu unbestdndig.
«Denn da ist ja - was ich beklagte — auch das tiefe Dunkel, worin
das Mogliche, das in mir ist, sich verbirgt, so dass mein Geist,
wenn er sich selbst befragt iiber seine Kréfte, nicht leichtlich es
wagen mochte, sich selber zu trauen: einmal, weil das, was ihm ei-
gen ist, zumeist verborgen bleibt, bis es durch Erlebnis offenbar
wird; dann aber, weil in diesem Leben, das ,eine immerwéahrende
Versuchung’ genannt wird, sich niemand dessen sicher wahnen
darf . . .» (Conf. X 32,48). Das ist ein immerwéhrender Antrieb,
das Rettende zu suchen, dabei aber zur Barmherzigkeit zu neigen,
sich und andern gegeniiber. Dariiber war Augustinus im Ge-
spriach mit Gott, mit sich selber, mit seiner Zeit, mit den geistigen
Bewegungen seines Jahrhunderts.

Ungezidhmte Lebenslust, schrankenloser Ehrgeiz, lebhaft sprii-
hender Geist neben feinem Herzens- und Seelenadel und einem
weichen Gemiit: all das ist Augustinus. So schrieb er einmal:
«Und was war es anderes, was mich freute, als zu lieben und ge-
liebt zu werden» (Conf. II 2,2). «Noch liebte ich nicht und liebte
doch Liebe, und aus tiefgeheimem Ungentigen hasste ich mich,
dass mir zu wenig am Gentigen lag; ich suchte, das Lieben lie-
bend, was ich lieben konnte, und hasste den sicheren, kummer-
freien Weg, auf dem es keine Fallen gibt. Denn Hunger war da
wohl in meinem Innern nach der Speise fiir das Innere, nach Dir
selbst, mein Gott . . .» (Conf. III 11). Dieses Bediirfnis nach Lie-
be, die mit Leiden verbunden ist, begleitete ihn sein ganzes Leben
lang. Es war — konnte man sagen — seine natiirliche Grundanla-
ge. Deswegen empfand er auch die Briiche in seiner Biographie so
intensiv. Er hatte geliebt, aber es war nicht die wahre Liebe. Er
hing noch an Liebe, die der Tauschung bediirftig ist, weil sie noch
nicht die ganze und vollkommene Liebe war, nach der ihn diirste-
te. Er war noch nicht zur Weisheit gelangt.

Ciceros Schrift «Hortensius» gab Augustinus Antrieb, weiterzu-
suchen und sich von den «Briichen» nicht irritieren zu lassen.

767



Dank Cicero wird Augustinus klar, was er eigentlich will, n@mlich
das Aller-Allerletzte, die Wahrheit selber. Wahrheit ist Leben und
Leben ist Seligkeit ; und so ist auch Wahrheit und Seligkeit dassel-
be. Aber wo die Wahrheit finden? Augustinus versuchte es unter
anderem mit dem Manichdismus, einem orientalischen Dualis-
mus, der damals unter den Gebildeten weit verbreitet war. Diesen
imponierte der Manichdismus, weil er auf letzte Fragen intellek-
tuell durchdachte Antworten hatte. Er stellte eine Heilslehre «von
dezidiert gnostischem Typus (dar): das Heil kommt einzig aus
dem Wissen und der Erkenntnis» (Lexikon fiir Theologie und
Kirche, 6,1352). Manche sahen in ihm einen zum Dualismus ver-
einseitigten Platonismus in mythischem Kleid. Augustinus war
wihrend neun Jahren Manichder, vom 20. bis zum 29. Lebens-
jahr. Er vermisste schliesslich aber, obwohl er noch nicht getauft
war, dass der Manichdismus nicht den Geschmack des Wesens
Christi an sich trug. « . . . Ich will dort meinen Stand nehmen,
wohin die Eltern mich als Kind gesetzt haben, bis die lichte Wahr-
heit sich finden lasst» (Conf. VI II,18). Vor allem seine Mutter
Monika hatte einen grossen Einfluss auf Augustinus. Tiefen-
psychologische Studien iiber das Verhiltnis Augustinus-Monika
glauben eine starke gegenseitige Abhingigkeit annehmen zu diir-
fen, die erst mit dem Tod Monikas (387) eine Losung fand. Doch
andert das nichts an Augustinus’ unbeugsamer Suche nach letzt-
licher Wahrheit.

Der Kampf gegen den Leib

Nach einer neuplatonischen Zwischenphase liess sich Augustinus
387, mit 33 Jahren, taufen. 391 wurde er Priester und 396 Bischof
von Hippo. Die Bekehrung zum christlichen Glauben war ein tie-
fer Bruch in seiner Biographie. Wenn auch biographisch psycho-
logisch vieles auf die Bekehiung verweist, so ist sie letztlich nicht
erklarbar oder gar deduzierbar. Es war eine radikale Neuorientie-
rung im Horizont des neuplatonischen Lebensideals. Deshalb
glaubte Augustinus zunidchst, den Weg volliger Entsinnlichung
gehen zu miissen. Fiir seine sinnenfrohe, leidenschaftliche Natur
ein ungeheurer Kampf! Es war der Kampf gegen den Leib und al-
les was damit zusammenhdngt. Es war vor allem auch ein Kampf
um die Frau und gegen die Frau. «Denn ich glaubte, ich wire
doch zu iibel dran, wenn ich der Umarmungen des Weibes ent-
behren miisste» (VI 11,20). Er hielt es nun fiir seine persénliche
Pflicht, auf jede Form der Liebe zur Frau, selbst auf die Ehe zu
verzichten. Er hatte es aber nicht leicht. Er fand nimlich auch
nach der Bekehrung zwei Willen in sich, einen alten und einen
neuen, der eine fleischlich, der andere geistig; und sie stritten mit-
einander. Thre Zwietracht zerspaltete seine Seele (vgl. VII 5,10).

Ist auch manches psychologisch verstdndlich, so bleibt anderes
doch offen. Welche Kraft zum Beispiel ist es, die aus einem ,Sin-
nenmenschen’ einen ,Geistesmenschen’ macht? Augustinus sel-
ber fiihrt das auf die Gnade Gottes zuriick. Deshalb sind die Be-
kenntnisse ein einziges Preislied auf Gottes Gnade und ein Be-
kenntnis der eigenen Unfédhigkeit und Schwiche. Gewiss, auch
das reflektiert seinen biographischen Rahmen. Augustinus war
ein bekehrter Manichéer, und er war immer noch angetan vom
Neuplatonismus. Was wundert es, dass seine Schriften vom
Kampf gegen den Manichaismus und Enthusiasmus gegeniiber
dem Neuplatonismus zeugen, und das noch lange nach seiner Be-
kehrung. Dennoch, auch bei Augustinus unterscheidet sich der
Christ vom Neuplatoniker dadurch, dass er seinen Blick nicht auf
sich selbst, sondern auf den Menschgewordenen richtet. Jesum
Christum anziehen hiess fiir Augustinus, den eigenen geistigen
Hochmut zu erkennen und in Christo einen neuen Seelen-Grund
zu bekommen. Auch fiir ihn war die Bekehrung eine eigentliche
Kehre: Nicht mehr auf sich setzen, sondern auf den menschge-
wordenen und gekreuzigten Gott!

768

Augustinus beschéftigte sich als Priester und Bischof intensiv mit
den Schriften des Alten und Neuen Testamentes. Vor allem die er-
sten Biicher Moses und die Schriften von Paulus beschéftigten
ihn. Mir scheint, dass ihm hier durch das Wesens-Gegensatzliche
von Christentum und Neuplatonismus aufgegangen ist: Selig le-
ben heisst nicht nur vernunftgemdss leben. Das wire ein Leben
nach dem Sinn eines hochgebildeten Menschen. Selig leben hiess
fiir Augustinus noch anderes: nach dem Sinn Gottes leben. Das
hiess auch Gegensatz von Sinnlichem und Geistigem, von Fleisch
und Glauben, von Reich der Welt und Reich Gottes. Es brauchte
lange, bis Augustinus zu merken begann, dass nicht das Sinnliche
als solches zu fliehen ist, sondern der Missbrauch des Sinnlichen,
und selbst der Missbrauch des Geistigen. Es ist sogar — wenn auch
nur in feinen Nuancen - bei Augustinus eine Entwicklung in der
Stellung zur Frau in dieser Hinsicht zu beobachten. Beim spéaten
Augustinus gibt es trotz fritherem Manichdismus das Ja Gottes
zur Schopfung und damit auch das Ja zur Frau, wenn auch vor al-
lem wegen ihrer Funktion als Gebéarerin. Letztlich ist die Einstel-
lung auf Gott das Mass, an dem der Mensch sich zu messen hat.
Das heisst: das demiitige Glauben und nicht das stolze Erkennen,
das Ja zur Weisheit Gottes ist der Grundakt des Christen. Die
tiefste Wirklichkeit im Leben ist Gott, der die Wahrheit und die
Liebe ist. Deshalb konnte Augustinus sagen «Dilige, et quod vis,
fac!» (Ep 55 10,18). Die Liebe und Wahrheit allein ist Mass und
fithrt ins eigentliche Sein. Und dahin gelangte Augustinus durch
ausdauernde Selbstbeobachtung hindurch, durch die Auseinan-
dersetzung mit seiner Zeit, durch die Beobachtung der sittlichen
Maingel in der Umwelt, durch das fortwédhrende Gesprach mit
Gott, letztlich durch Gnade.

Augustinus ein Wahrheitskdmpfer, ein Wahrheitssucher! Einer
der nicht bloss fragte, sondern nichts scheute, um dahin zu kom-
men, wohin er auch innerlich musste. So kann Augustinus‘ Le-
bensweg als Huldigung an Gott gesehen werden. Nicht der selbst-
herrliche Mensch, sondern der Mann, aus dem das Angesicht
Christi leuchtet, kommt uns am Ende des Lebens entgegen. «Sie-
he, du hast Lust zur Wahrheit, denn wer sie tut, kommt ans Licht.
Ich will sie tun, in meinem Herzen, indem ich vor dir mein Be-
kenntnis ablege, aber auch mit meinem Griffel vor vielen Zeu-
gen», so Augustinus in Conf. X, L1

B. Carl Gustav Jung —
Individuation

Jung liess als 83jédhriger «Erinnerungen, Traume, Gedanken» zu
seinem Werdegang verdffentlichen. Er sagte, dass die Erinnerun-
gen an die dusseren Geschehnisse blass geworden seien und dass
diese auch nie das Eigentliche oder nur insofern wichtig gewesen
seien, als sie mit den inneren Entwicklungsphasen einen Zusam-
menhang gehabt hitten. Was Jung wichtig war, zeigt sich auch
darin, dass fiir ihn nur wenige der vielen Begegnungen mit be-
rithmten Menschen seiner Zeit dazu zdhlen. In seinem Verstind-
nis waren die meisten Begegnungen ereignislos gewesen. Bezie-
hungen, die ihm etwas bedeuteten, waren fiir ihn jene, in denen
dasinnerste Leben des anderen Menschen mitbetroffen war. Und
was war nicht Stoff fiir jedermanns Blick. Er meinte: «/m Grun-
de genommen sind mir nur die Ereignisse meines Lebens erzih-
lenswert, bei denen die unvergdngliche Welt in die vergingliche
einbrach. Darum spreche ich hauptsichlich von den inneren Er-
lebnissen. Zu ihnen gehoren meine Triume und Imaginationen.
Sie bilden zugleich den Urstoff meiner wissenschaftlichen Ar-
beit . .. Neben den inneren Ereignissen verblassen die anderen
Erinnerungen . . . Aber die Begegnungen mit der anderen Wirk-
lichkeit, der Zusammenprall mit dem Unbewussten haben sich

Schweizer Heimwesen X11/88



meinem Gedéchtnis unverlierbar eingegraben. Da war immer
Fiille und Reichtum, und alles andere trat dahinter zurtick .»?

Im Laufe der Jahre, in denen das Erinnerungsbuch Gestalt an-
nahm, vollzog sich in Jung allerdings eine Art Wandlungs- oder
Objektivierungsprozess. «Wenn ich nach dem Werte meines Le-
bens frage, so kann ich mich nur messen an den Gedanken der
Jahrhunderte, und da muss ich sagen: Ja, es bedeutet etwas. Ge-
messen an den Gedanken von heute bedeutet es nichts» (8).

Jungs Biographieist primdr die Geschichte einer Selbstverwirkli-
chung via Unbewusstes. Alles, was im Unbewussten liegt, will Er-
eignis werden. Die Entwicklung des Menschwerdens unter diesen
Bedingungen kann nur durch einen Mythus ausgedriickt werden.
Deshalb gilt es, Geschichten des Lebens zu erzdhlen. Dieses Le-
ben hat Jung bildhaft dargestellt. Es ist wie eine Pflanze, die sich
aus dem Wurzelstock nihrt. Letzterer ist verborgen. Das endlose
Werden und Vergehen des Lebens und der Kultur ist nur Oberfla-
che — der Wurzelstock dauert. Die Oberflache mag bedeutsam
fiir die jetzige Zeit sein, der Wurzelstock aber muss sich vor den
Jahrhunderten bewédhren.

Geheimnis und Einsamkeit

Uber seine ganze Jugend sagt Jung, sie konne unter dem Begriff
des Geheimnisses verstanden werden, was fiir ihn eine zum Teil
grosse Einsamkeit bedeutete. Noch als 83jdhriger bekennt er:
«Auch heute bin ich einsam, weil ich Dinge weiss und andeuten
muss, die die andern nicht wissen und meistens auch nicht wissen
wollen» (47). Geheimnis und Einsamkeit gehoren neben der
Selbstverwirklichung via Unbewusstes unabdinglich in eine Bio-
graphie im Sinne Jungs. Wo dieses Geheimnis sei, fragte sich
Jung schon als Knabe: «Ihr wisst nicht, dass ich sogar das Un-
recht tue, das Verfluchte deute, um seine Gnade zu erleben» (48).
Da sein Vater, zwei seiner Briider und sechs Onkel miitterlicher-
seits (evangelische) Pfarrer waren, horte er viele theologische Ge-
spriche und Diskussionen. Was er dabei vermisste, war das Ge-
heimnisvolle. Er kam so zum Schluss, die Theologen wiissten
nichts davon. Die Mutter meinte, er sei zu jener Zeit oft depri-
miert gewesen. Er war jedoch ganz einfach mit dem Geheimnis
beschiftigt. Er hatte als Kind Steine bemalt und versteckt und
das als Geheimnis gehiitet. Von so einem Stein sagte Jung: «Der
hat mich von allen Zweifeln befreit. Wenn ich dachte, ich sei der
Stein, horten die Konflikte auf. Der Stein hat keine Unsicherheit,
hat keinen Drang sich mitzuteilen und ist ewig, lebt fir die Jahr-
tausende, dachte ich. Ich selber hingegen bin nur ein vortiberge-
hendes Phinomen, das in allen moglichen Emotionen aufgeht,
wie eine Flamme, die rasch auflodert und dann verlischt. Ich war
die Summe meiner Emotionen und ein Anderes in mir war der
zeitlose Steiny (S. 48).

«Das Gefiihl, einem hoheren Willen zu gehorchen, wenn ich dem
Ansturm des Unbewussten standhielte, war unabweislich und
blieb richtunggebend in der Bewiltigung der Aufgabe» (180). Da-
beiwar Jungs Auseinandersetziung mit dem Unbewussten eine in-
tensive Leidenszeit. Die Ausschlige desselben konnten Jung bis-
weilen ausser Rand und Band bringen. Seine Familie, die Frau
und die 5 Kinder bewahrten ihn davor, in den Ausserungen des

> Erinnerungen, Triume, Gedanken von C.G. Jung. Aufgezeichnet und herausge-
geben von Aniela Jaffé, Ziirich 1962, S. 11. Wenn nichts anderes vermerkt, sind Zi-
tate diesem Buch entnommen.

Unbewussten zu versinken. Sie waren und blieben fiir ihn Tatsa-
chen der sogenannten realen Welt. Es gab sie, unnegierbar, wenn
er auch noch so in die innere Welt versunken war und von ihr um-
getrieben wurde. Dennoch fiihrten die Auseinandersetzungen
mit dem Unbewussten im Laufe der Jahre dahin, dass Jung nicht
mehr nur sich selbst gehorte. Seine Erkenntnisse {iber das Unbe-
wusste waren damals in der Wissenschaft so noch nicht bekannt.
Und so «musste» er Urerfahrungen machen und dann versuchen,
das Erfahrene mitteilbar zu machen. Sonst wire alles in einem
lebensunfihigen Subjektivismus verblieben. In diesem Zusam-
menhang sagt Jung etwas hoéchst Entscheidendes fiir unser The-
ma: «Damals stellte ich mich in den Dienst der Seele. Ich habe sie
geliebt und habe sie gehasst, aber sie war mein grosster Reichtum.
Dass ich mich ihr verschrieb, war die einzige Moéglichkeit, meine
Existenz als eine relative Ganzheit zu leben und auszuhalten»
(196). Und deshalb waren all die Jahre, die Jung den inneren Bil-
dern der Seele nachging, die wichtigste Zeit seines Lebens. Alles
Wesentliche entschied sich hier. In dieser Zeit zog er sich auch zu-
riick von seiner Professorentétigkeit an der Universitédt Ziirich.
Er fand es unrichtig, aus seiner Geistesverfassung heraus junge
Studenten zu unterrichten. Sub specie aeternitatis war das Sich-
Konzentrieren auf das, was die innere Personlichkeit will, viel
wichtiger. Denn «alles was im Unbewussten liegt, will Ereignis
werden, und auch die Personlichkeit will sich aus ihren unbewus-
sten Bedingungen entfalten und sich als Ganzheit erleben» (10).
Jungs bekannter Turm in Bollingen am oberen Ziirichsee (begon-
nen nach dem Tod seiner Mutter 1923, vollendet nach dem Tod
seiner Frau 1955) war fiir Jung nach seinen eigenen Worten ein
Ort des Reifens und eine Darstellung seiner grossen Entdeckung,
der Individuation. Er erbaute das Haus in verschiedenen Ab-
schnitten und baute es in immer neuen Abschnitten weiter aus,
stets nur den jeweiligen konkreten Bediirfnissen folgend. Erst
spéter zeigte sich, dass der Turm als «ein Symbol psychischer
Ganzheit» anzusehen war. Zu dem werden, was der Mensch
schon ist, bedeutet Selbstwerdung. Deshalb kann Jung vom «Ur-
alten» in sich sprechen, den er schon als Kind erfahren habe. Es
kommt alles darauf an, dass die Selbstwerdung oder Individua-
tion gelingt, ist eine der fundamentalen Erkenntnisse der Jung-
schen Psychologie, sonst entfaltet sich ein Mensch nicht in psy-
chischer Gesundheit. Damit ist ein weiteres — und vielleicht das
wichtigste - Element erneut angesprochen, das nach Jung in eine
Biographie gehort, die Individuation. Das heisst fiir ihn, dass a/-
les Unbewusste auch Ereignis werden will und dass erst beides -
das Unbewusste und das Bewusste zusammen - den Menschen
Ganzheit erleben oder erahnen ldsst. Denn in der lebendigen psy-
chischen Struktur geschieht nichts auf bloss mechanische Weise,
sondern in der Okonomie des Ganzen, bezogen aufs Ganze ist es
zweckhaft und hat Sinn. Um diese Ganzheit geht es in der Indivi-
duation.

Was Jung war, bestand aus seiner Geschichte, und er hatte auch
das Gefiihl, das sei nun Er. «Ich bin dieses Biindel von Vollbrach-
tem und Gewesenem» (294). Es gab nichts mehr, nach dem er ver-
langte oder wiinschte, sondern «ich war das, wasich gelebt hatte»
(94). Etwas war freilich (noch) nicht abgeschlossen, was auch zu
einer Biographie gehort, und das fiir Jung sogar das Entschei-
dende ist: die Bezogenheit auf das Unendliche oder Géttliche.
Niemand kann psychisch wirklich gesund genannt werden, wenn
er nicht den Frieden mit dem Géttlichen gefunden hat.

Wenn man versteht und fiihlt, dass man schon in diesem Leben an
das Gottliche, Grenzenlose angeschlossen ist, dndern sich Wiin-
sche und FEinstellungen. Man lebt dann letztendlich nur fiir das
Wesentliche und erfiillt den Sinn menschlicher Existenz. Er
leuchtet dann auch fiir andere Menschen, wie ein Licht in der Fin-
sternis.

769



SIC Beckenspililautomaten:
fur jeden Bedarf das richtige Modell

Mod‘ell SM20 mit automatischer Schiebettire Modell SM15 mit manueller Klapptlre

SM20 Ellbogenstart Wandmodell SM15 SM15 Klappdeckel

Als Erga der be-

30 Jahre winion S SB0 Yool
= ih it t ti

Entwicklung o . aomedie)

SM15 Beckenspllautomaten
mit manuell zu bedienendem
aus Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
Erfahru ng wurden vom SIC SM20 tiber-
nommen. Damit ist die gleich
hohe Qualitat und Zuverlas-

Spitaleinrichtungen sigkeit gewahrleistet.
Equipement hospitalier Ob wandhangend, freiste-
Hospital equipment hend oder untertisch mon-

tiert: jetzt gibt es den passen-
den SIC Beckensptilautoma-
SIC AG ten.
CH-4020 Basel, Postfach
Wartenbergstrasse 15
Telefon 061-4197 84




Am Ende des Lebens konnte Jung sagen, dass es der Sinn seiner
Existenz sei, dass das Leben eine Frage an ihn hat. Oder auch um-
gekehrt: er selber ist eine Frage, die an die Welt gerichtet ist. Der
Mensch muss ndmlich spiiren, dass er in einer Welt lebt, die in ei-
ner gewissen Hinsicht Geheimnis ist, und auch er, der Mensch,
selber ist ein Geheimnis. Carl Gustav Jung schreibt am Ende des
Lebens: «Ich bin tiber mich erstaunt, enttduscht, erfreut. Ich bin
niedergeschlagen, enthusiastisch. Ich bin das alles auch und kann
die Summe nicht ziehen . . . Ich weiss nur, dass ich geboren wur-
de und existiere, und es ist mir, als ob ich getragen wiirde. Ich exi-
stiere auf der Grundlage von etwas, das ich nicht kenne. Trotz all
der Unsicherheit fiihle ich eine Solidaritét des Bestehenden und
eine Kontinuitdt meines Soseins» (356).

C. Simone Weil — Die Relativierung des
menschlichen Ich

«Ich bin kein Mensch, mit dem sein Schicksal zu verbinden rat-
sam ist», schreibt sie an einen ihrer Freunde. Sie erachtet als ihre
Aufgabe, sich fiir den Augenblick des Todes bereit zu machen.
«Regarder toute la vie comme destineé 4 préparer I’instant de la
mort». Wie sich einer solchen Frau ndhern? Ihre Zeitgenossen
bezeichnen sie als «folle» oder «sainte». Beides sind Extreme!
Das hat mit ihrer letzten Radikalitdt zu tun. Sie umschreibt das
s0: «Pour moi, la vie n’a pas d’autre sens, et n’a jamais eu au fond
d’autre sens que ["attente de la vérité». Und das versteht sich bei
ihr ohne Wenn und Aber. In einem solchen Leben schléigt selbst
die Ohnmacht menschlicher Existenz in Machtigkeit um. Und
das - vermutlich - fasziniert an ihr. Ein solcher Mensch ist dabei,
die Enge und Kleinheit des menschlichen Ich zu sprengen, und
frei zu werden fiir unbegrenzte Wahrheit. Schon Simone de Beau-
voir beneidete, dass ihre Kommilitonin an der Ecole Normale Su-
périeure anders war, dass diese ein Herz hatte, das imstande war,
fiir den ganzen Erdkreis zu schlagen.

Philosophisch- mathemathisch begabt

1909 in einem grossbiirgerlichen, jiidischen Arzthaus in Paris ge-
boren, wurde sie gepragt durch die vielen Debatten mit ihrem
Bruder André. Nur lesen tat sie noch lieber. IThre Begabung war
philosophisch und mathematisch. Nach dem Baccalauréat liess
sie tiber das kiinftige Studium eine Miinze entscheiden. Fiel diese
auf die Zahl, sollte es Philosophie sein, sonst Mathematik. Das
«Schicksal» entschied: Philosophie! Sie bestand den Concours
fiir die Ecole Normale Supérieur, wo sie die Kenntnisse der Ver-
gangenheit und Gegenwart buchstablich in sich hineinsog.

*

Die junge Simone verstand sich als Intellektuelle. Und das hiess
damals, von religiosem Glauben wenig zu halten. Spater meinte
sie, eine Atheistin gewesen zu sein. Auf jeden Fall suchte sie Gott
nicht. Und sie bezeichnet das als wesentlich in ihrer Glaubensge-
schichte. Sie habe sich aus Verpflichtung zur intellektuellen Red-
lichkeit sogar gegen den Glauben gewehrt, aus Sorge um die
Wahrheit, um nicht der Macht der Einbildung und der Tiu-
schung zu erliegen. Sie erachtete ihren Glauben als Folge einer
Offenbarung Gottes ausserhalb der kirchlichen Uberlieferung
und theologischer Vermittlung. Sie hat sich auch nie taufen las-
sen. Wire sie innerlich dazu getrieben worden, hitte sie dies ge-
tan. Sie war der Auffassung: «Ce n’est pas mon affaire de penser
4 moi. Mon affaire est de penser a Dieu. C’est a Dieu & penser a
moi».

Doch ist es gerade die emanzipierte Jiidin und die ungetaufte
Christin, die ein vitales, schopferisches Denken und neue «Visio-
nen» entwickelte. Fiir sie ist Heiligkeit heute zum Beispiel Genie,

Kreativitit, Existenzerweiterung mehr Wirklichkeitsbezogen-
heit. Sie wollte und konnte nicht ausgetretenen Wegen folgen.
Das eigene Denken tiberwiltigte sie. Das heisst nicht, dass sie sich
nicht auch an Vorbildern orientiert hétte. So fiihlte sie sich immer
wieder von Platon angezogen. Aber, Platon war Anstoss, denken
musste sie. So verstand sie ihre innere Berufung zur Weisheitslie-
be, sprich: Philosophie.

Studieren ist fiir sie Leben, dient dem Leben, kommt aus dem Le-
ben und fithrt wieder ins Leben. Das Philosophieren, als zentral-
ster Teil ihres Studierens, konnte daher fiir sie nicht Endzweck
sein, im Gegenteil. Philosophieren heisst im Grunde sterben ler-
nen, das heisst das eigene Ich hintansetzen und aus einem Tiefe-
ren heraus die Welt zu «lesen» (lecture) und zu deuten. Diese Deu-
tung ist nicht einfach. Sie ist sogar gefahrvoll, weil sie auch nicht
alles Subjektive hinter sich lassen konnte - und sich dann schnell
dem Schein hingeben wiirde. Deshalb braucht es eine «seconde
lecture». Diese gibt Aufschluss iiber den Lesenden beziehungs-
weise Deutenden selbst, macht die Richtung bewusst, auf die hin
er offen ist. Diese «seconde lecture» nun hat eine transzendente
Mitte. Und es ist wichtig, dass der Mensch von dieser her sehen
und lesen und deuten lernt. Das kann sogar zu einer Nicht-Deu-
tung (non-lecture) fithren; um dadurch zum Beispiel das traditio-
nelle Deuten, das heisst an der Schulphilosophie orientierte Ge-
dankenginge, zu durchbrechen.

Wer von dieser Mitte her das Leben und damit alles Geschehen
deuten lernt, entwickelt eine neue Sichtweise, quasi neue Augen.
Simones Eros in Sachen Intellekt bleibt ohne dieses doppelte
Deutungs-Bemiihen ritselhaft. Und fiir den Aussenstehenden
bleibt - bei allem Verstdandnis - immer etwas Ratselhaftes, Ge-
heimnisvolles, Unauslotbares damit verbunden, etwas, das nicht
eigentlich mitteilbar ist, weil sich die «seconde lecture» nicht in
einfache «lecture» tibersetzen lisst. Letztere ist fiir die forschen-
de Wissenschaft und fiir das sprachliche Mitteilen offen, nicht
aber die «seconde lecture». Und folglich werden psychologische,
tiefenpsychologische, soziologische, soziale und so weiter, Unter-
suchungen Simone nie ganz gerecht. Erst wenn man ihr Streben
zur ungeschaffenen Mitte hin und ihr Deuten vom Leben aus die-
ser Mitte heraus in Anschlag nimmt, wird das Rétselhafte in Si-
mones Leben etwas erhellt.

So kann man vielleicht erahnen, warum fiir sie ein authentisches
Denken «sub specie mortisy» geldutert sein muss. Sie hat «den Au-
genblick des Todes stets als den Mafstab und das Ziel des Lebens
geseheny, und damit das eigene Ich als letzten Maf3stab verwor-
fen. Umgekehrt machte sie das frei, mit unerschiitterlicher Kon-
sequenz dem Verlogenen und Ungerechten und Falschen in die-
sem Leben entgegenzutreten. So hatte sie in Frankreich den auf-
kommenden totalitdren Bewegungen wiahrend der Dritten Repu-
blik den intellektuellen Kampf angesagt, ebenso dem «Sozialen
Gotzen», das heisst der progressistischen Ideologie mit ihrer Ver-
gotzung der weltlichen Giiter. Sie machte das aber nicht, wie so
viele andere, weil das damals Mode war. Es war bei ihr nicht bla-
siert-gelangweilter Wille zur Verneinung. Und es blieb nicht bei
blosser Verneinung. Dafiir war sie zu sehr getrieben, dem Leiden
und dem Elend anderer Menschen abzuhelfen oder wenigstens
ihnen zu helfen, das nicht Abzuwendende zu ertragen. Zwar
glaubte sie an den Wert des Leidens, allerdings nur, wenn man al-
les tut, um es zu vermeiden.

Sympathien fiir die Schichten der verachteten Sozialhierarchie

Und wer bedurfte damals mehr dieses Beistandes als der Arbeiter,
der Proletarier! An einen Freund schrieb sie: «Seit der Kindheit
haben sich meine Sympathien stets den Gruppierungen zuge-
wandt, diesich auf die verachteten Schichten der Sozialhierarchie

771



berufen haben und das waren die Arbeiter. In den Jahren 1931 bis
1934, ihrer Lehrerinnenzeit, bevorzugte sie die Arbeiterkinder
und nahm regen Anteil am politischen Geschehen. Sie machte ih-
rem Spitznamen «La Vierge Rouge» Ehre. Sie schrieb Artikel,
trat an Demonstrationen und Gewerkschaftskongressen auf, kri-
tisierte die Deutschlandpolitik, nahm sich der politischen Fliicht-
linge aus Deutschland an. Aber all das war niemals Selbstzweck,
sondern es waren fiir sie Aktivitaten zu etwas, zur Erreichung
besserer Sozialzustinde. Mittel beurteilte sie nach dem Endziel,
ohne wahrscheinliche, unvermeidliche Nebenfolgen aus dem
Auge zu lassen. Gingen sie auf Kosten des Menschen, machte sie
das stutzig. So litt Simone zum Beispiel zunehmend daran, dass
die Befreiung des Menschen einem historischen Wachstum und
einer Entfaltung der Produktivkréfte zugeschrieben wurde, mit
gleichzeitiger Herabwiirdigung des Arbeiters zu einem wider-
standslosen und austauschbaren Instrument, zu einer Sache.

Die theoretische Auseinandersetzung mit dem Los des Arbeiters
liess in ihr den Wunsch aufkommen, dieses am eigenen Leib ken-
nenzulernen. Sie gab um Urlaub vom Schuldienst ein und nahm
die Arbeit als Fréserin in einer Fabrik auf. Die Fabrikerfahrung
war ihr Ubung und Studium zugleich, in dem «man hart,
schmerzhaft, aber dennoch mit Freude auf das wahre Leben»
stosst. So sah sie es am Anfang. Spéter bemerkte sie an sich tiefe
Verdnderungen. Ihr Leben schien sich ihr mehr und mehr vom
geistigen in tiefere Schichten der Psyche zuriickzuzichen. Es glitt
halb ins Un- oder Vorbewusste ab. Die Fabrik erschien ihr mehr
und mehr als «triitber Ort, wo man nichts tut, ausser gehorchen,
alles Menschliche in sich unter dem Zwang zu brechen, sich
biicken, sich unter den Rang der Maschine erniedrigen lassen».
Doch ging ihr gerade am korperlichen Leiden, das mit den Hir-
ten der korperlichen Arbeit verbunden war, auf, dass nichts auf
der Welt den Menschen hindern kann, sich fiir die Freiheit gebo-
ren zu fiihlen. Ein Mensch kann und darf sich niemals mit Unfrei-
heit abfinden - ist er doch ein denkendes Wesen. Bei ihr bewirkte

Toilettenstuhl, Modell 2222

Schon in Form und Farbe...

und erst noch praktisch ist der handliche BRAUN Toilettenstuhl. Problem-
loser Patiententransfer dank hochklappbaren Armlehnen und Fussbrett.
Lieferbar in diversen Ausfiihrungen und Farben. Uberzeugen Sie sich an
Ort und Stelle. Rufen Sie uns einfach an.

Bubentalstrasse 7
Rehabilitationshilfen 8304 Wallisellen
Heim- und Spitalbedarf Tel. 01/830 30 52

Generalvertretung Schweiz fir BRAUN Stuhlfabrik

BimedaAG

bimeda

damit es wieder leichter geht

772

die denkerische Erfahrung in der Fabrikzeit ein neues Verhéltnis
zur Arbeit: Eine Spiritualisierung der Arbeit. Durch die Arbeit
wird der Mensch sich selbst offenbar. Arbeit und Welt gehorchen
demselben Gesetz. In der Arbeit vollzieht der Mensch die Ord-
nung der Welt nach. Arbeit ist der einzige Weg von mir zu mir. Ja,
sie hat eine Art sakramentale Funktion. Sie ist Nachahmung der
Entschépfung (décréation) und ist gleichzeitig auch Ubung und
Askese.

Ubung und Askese gehorten zu Simones Alltag, ging es ihr doch
letztlich in allem um die Eintibung in den vorbildlichen Augen-
blick der Existenz, den Priifstein innerer Sinnhaftigkeit. Das be-
deutet ein stdndiges Lassen. Es geht um das Lassen von gewohn-
ten Denkinhalten und darum, die scheinbare Realitdt, die letzt-
lich doch nur Schein oder «Ersatz» ist, auf Tieferes hin aufzubre-
chen. Es gilt durchlissig zu werden auf das Gute, auf das Sein,
auf das Gottliche hin, und zwar in allem: und das nicht nur im
Denken, sondern auch im Leiden und in den Erfahrungen der
Zeit. Durchléssig zu werden aber heisst auch, von sich zu lassen.
Wer von sich ldsst, kann aufmerksam werden. «Attente», ein
Schliisselbegriff fiir sie, meint ein dauerndes Aufmerken, das
Empfianglichwerden, das Ganzausgerichtetsein, eine Grundein-
stellung, eine Optik. Es ist das reine Herz, das nur Gott begehrt,
der unbewegt aufwirts gerichtete Blick. Jene, die nach oben
blicken, sind nicht so wie jene, die mit beiden Beinen versuchen,
zum Himmel zu springen: letztere sind durch die eigene Anstren-
gung so sehr in Anspruch genommen, dass sie den Himmel gar
nicht sehen. Im aufwarts gerichteten Blick aber lebt die Gewiss-
heit, dass das Licht aus der Hohe stédrker ist als unsere Schwer-
kraft, unser Ich, dass Gott zum Menschen kommt, ihn ergreift,
sogar auch dann, wenn der Mensch nicht zu ihm geht. Aber es
braucht dann, und zwar unabdinglich, Demut, Ich-Verzicht. Der
in sich selbst verliebte Mensch wird nicht durchléssig, weil er zu
sehr mit sich und dem Schein beschéftigt ist.

Und doch ist alles Gnade. Simone schrieb ein Jahr vor ihrem Tod:
«In einem Augenblick heftigen korperlichen Schmerzes, als ich
mich bemiihte, zu lieben, ohne mich jedoch berechtigt zu glau-
ben, dieser Liebe einen Namen zu geben, fiihlte ich, ohne im ge-
ringsten darauf vorbereitet zu sein - denn ich hatte die Schriften
der Mystiker niemals gelesen —, eine personlichere, gewissere, wir-
klichere Gegenwart als die eines menschlichen Wesens, uner-
reichbar sowohl den Sinnen als auch der Einbildungskraft, der
Liebe gleich, die durch das zartlichste Lacheln eines geliebten We-
sens hindurchscheint. Von diesem Augenblicke an haben der
Name Gottes und Christi sich immer unwiderstehlicher in meine
Gedanken gemischt.» Eine mystische Gotteserfahrung, die Si-
mone zeigte, dass Gott zu erfahren absolute Gewissheit bedeutet,
obwohl Gott nicht zu greifen (saisir) ist!

In einem ihrer letzten Briefe schrieb sie: «Ich bedarf keiner Hoff-
nung, keiner Verheissung, um an Gottes iiberreiche Barmherzig-
keit zu glauben. Ich kenne diesen Reichtum mit der Gewissheit
der Erfahrung, ich habe ihn beriihrt. Was ich durch Beriihrung
davon kenne, iibersteigt meine Fassungskraft und mein Vermo-
gen zur Dankbarkeit.» Diese Erfahrung wurde ihr im dussersten
Leiden geschenkt. Und die ihr eigentiimliche Bestimmung ihres
Lebens - ihre Berufung - sah sieim Weitergehen der ihr geschenk-
ten Erfahrung der Liebe Gottes im dussersten Leiden. Diese Got-
teserfahrung verbindet Simone mit allen Menschen, die auch ei-
nen Blick und eine Beriihrung des transzendenten Reiches ge-
schenkt bekamen. Um dieser Erfahrung willen nahm sie ein sol-
ches Leben auf sich: ein Leben in Verzicht auf irdische Giiter, ein
Ent-Werden des Ich. Denn nur im Absehen vom eigenen Ich fin-
det der Mensch wirklich zum Selbst und wird dadurch auch fiir
andere Menschen Kiinder der eigentlichen Welt: dass jeder
Mensch eine ewige Bestimmung hat, die niemals aufgehoben
oder ausser Kraft gesetzt werden kann.

Schweizer Heimwesen XI1/88



Ein Leben aus Liebe

Simones Leben war von da an ein bewusstes Sich-Verzehren der
Krifte, ein Leben aus Liebe, zum Guten der Menschen. Das Un-
gliick und das Leiden der anderen Menschen beriihrte sie zutiefst.
Die Beriithrung mit dem Ungliick anderer war ein so grasslicher
Schmerz, dass esihre Seele zerriss, durch und durch, so dass esihr
eine zeitlang sogar fast unmoglich war, Gott noch zu lieben. Die-
ses Sich-Verzehren war (so wird wohl vermutetet) ihr eigentlicher
Todesgrund. In ihrer Todes-Urkunde (am 24. August, Ashford
Kent, 34jahrig) hiess es allerdings recht prosaisch: «Versagen des
Herzens infolge Herzmuskelschwéche, verursacht durch Auszeh-
rung und Lungentuberkulose».

Uber Simones reifes Leben mochte man schreiben: Liebe, die
nicht in einer Kramerseele gezeugt wurde, sondern von Gott kam
und mit der eine von Gott Erfiillte Gott liebte. In einem Men-
schen kann man Gottes Gegenwart nicht unmittelbar wahrneh-
men, nur den Widerschein des Lichtes, und zwar in der Art, wie
er das irdische Leben einschéitzt und bewéltigt. Aber im Grunde
ist nicht er, der Mensch das. Es ist Gott, der ihn verwandelt; und
der Mensch bezeugt das dann in der Liebe zur Welt, im Mitleid
mit den Geschopfen und in der Freude an der Schopfung. Diese
Liebe, die mit Gott verbindet, gibt der Sichtweise eines Menschen
Richtung. Der Blick ist gewissermassen unbeweglich, wahrend
sich die anvisierten Dinge andauernd verdndern. Die Festigkeit
des Blickes ldsst mehr und mehr das Ganze umrisshaft erfassen.
Es entsteht eine Weite, eine Tiefe, eine Hohe im Schauen, die alle
Dinge an ihrem gebiihrenden Platz erblickt. Gott wird dabei
nicht in Schein gehiillt. Und sein Reich kann durchbrechen, weil
Menschen nicht am Vorldaufigen haften bleiben. Realitdit ist letz-
tenendes Liebe, und nichts anderes.

&

Ich habe mich bei drei Menschen — Aurelius Augustinus, Carl
Gustav Jung und Simone Weil an das Geheimnis ihres Lebens
heranzutasten versucht. Was ist dabei herausgekommen, ich mei-
ne: philosophisch-anthropologisch? Ich méchte nur das Folgen-
de festhalten:

Augustinus® Leben ist eine leidenschaftliche Suche nach Wahr-
heit, beziehungsweise Weisheit. Wo aber ist sie zu finden? Ist sie
draussen oder drinnen, oben oder unten? Soll sich Augustinus an
die Gebildeten von damals halten, an die Neuplatoniker oder an
die Manichéer? Soll er sich den Sternenkundigen iiberlassen,
oder soll er sich von seiner Mutter Monika belehren lassen: Sagt
dem Neubekehrten der Apostel Paulus oder die «Genesisy», wo sie
zu finden ist? Seine Biographie weist ihn dahin, die Wahrheit be-
ziehungsweise Weisheit in sich selber zu suchen. Wiirde er sich
kennen, wiirde er auch Gott kennen (Noverim me — Noverim te).
Und vor allem: die Wahrheit ist zu tun. Durch das Tun der Wahr-
heit kommt der Mensch zum wahren Licht. Dieses wahre Licht ist
letztlich Liebe. Deshalb gilt: wer Wahrheit volizieht, der liebt.
Die Lust zur Wahrheit jedoch kommt von Gott, der die Ur-Wahr-
heit, das Ur-Licht ist. Und dieses Ur-Licht ist nach Augustinus
dem Menschen innerlicher als er selbst. Augustinus‘ Lebensweg
oder Biographie verdankt sich, nach seiner eigenen Darstellung,
der gottlichen Gnade und Fiihrung.

Jungs Biographie ist primdr die Geschichte einer Selbstverwirkli-
chung via Unbewusstes. Denn alles, was im Unbewussten liegt,
will auch Ereignis werden. Und nur da, wo beides zusammen-
trifft, wo das Unbewusste bewusstes Ereignis werden kann, erlebt
oder erahnt der Mensch Ganzheit. Um die Selbstwerdung oder
Individuation oder Ganzheit geht es auch in Jungs Lebensweg.
Dabei ist das Geheimnisvolle der Menschwerdung zu bewahren.
Denn in der lebendigen psychischen Struktur geschieht nichts
bloss mechanisch. Es ist immer bezogen auf das Ganze, und des-

halb ist jedes Ereignis im Leben zweckhaft und hat auch seinen
Sinn. Dazu gehort (vor allem nach dem spédten Jung) auch die Be-
zogenheit auf das Gottliche. Niemand kann wirklich (ganz) ge-
sund genannt werden, wenn er nicht den Frieden mit dem Gaottli-
chen gefunden hat. Jungs Biographie ist sein Individuationsweg.

Weils an-stossige Biographie zeigt ein Leben, das den Augenblick
des Todes stets als den Mafistab und das Ziel des Lebens betrach-
tete. Die Folge davon ist, dass sie das eigene Ich als Mafstab ver-
worfen hat. Gerade dadurch wurde sie jedoch frei, mit unerschiit-
terlicher Konsequenz dem Verlogenen und Ungerechten in die-
sem Leben entgegenzutreten. [hr kurzer Lebensweg zeigt, dass
eine solche Option des Lebens immer neu eingeiibt werden muss.
Das bedeutet ein stindiges Lassen, eine ununterbrochene Attente
(aktiv und passiv) auf das Licht aus der Hohe, das letztlich stér-
ker ist als unsere Schwerkraft, unser Ich. Weils Biographie ist ein
Beweis dafiir, dass der Mensch letztlich nur im Absehen vom eige-
nen [ch wirklich zum Selbst findet und dadurch zum Kiinder der
eigentlichen Welt werden kann.

Drei Menschen, drei Biographien, drei besondere Lebenswege.
Jeder Mensch hat einen besonderen Lebensweg, eine besondere
Biographie. Aber nicht jeder von uns schreibt eine Biographie.
Vom Sinn der Biographie in philosophisch-anthropologischer
Sicht zu reden, heisst auch - trotz der Einmaligkeit jedes Men-
schen - von etwas zu reden, das uns alle angeht. Nicht jede Bio-
graphie freilich ist dafiir gleich geeignet, weswegen viele Biogra-
phien nie geschrieben werden, oder nicht auf Interesse stossen
wiirden, wenn sie jemand schriebe. Ich habe mich an drei grosse
Personlichkeiten gehalten, in der Meinung, es seien alle drei gros-
se Liebhaber des Menschlichen gewesen und sie seien es wert, als
grosse Menschen vor unsere Augen zu treten.

Portolift E24

@® Schweizer-
fabrikat

Ideal in
Kombination

mit erhéhten
oder hydraulisch
verstellbaren
Badewannen.

Auch geeignet
als Geh-
trainingshilfe.

Platzsparend,
gerauscharm.

Auf Wunsch
kabellose
NBS-Strom-
zufuhr.

Verlangen Sie
kostenlose
Vorfuhrung
an Ort und
Stelle.

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052



	Vom Sinn der Biographie

