
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 12

Artikel: Vom Sinn der Biographie

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn der Biographie
Von Dr. Imelda Abbt *

«Die Weihnachtsnummer darf ruhig ein bisschen anders sein», ein Merksatz, der auf der Fachblatt-Redaktion seit Jahren seine

Gültigkeit hat. So enthält denn dieses Heft einige Beiträge zum Themenkreis «Lesen und Literatur», Literatur der verschiedensten

Gattung. Die Fachblatt-Redaktion hofft, damit «ihren» Lesern ein paar Stunden der Musse bereiten zu können und auch
das Interesse zu wecken, vielleicht das eine oder andere erwähnte Buch eingehender zu studieren. Als Einstieg setzt sich Dr.
Imelda Abbt mit dem Sinn der Biographie auseinander.

Über den Sinn einer Biographie zu sprechen heisst diese in einen

Rahmen zu stellen. Von einem bestimmten Horizont her wird ein
Leben gedeutet. Weil wir nie über das Ganze eines Lebens verfügen,

ist jede Biographie ein Fragment. Entsprechend ist jede
Theorie darüber ein Versuch nur, an das Wesentliche
heranzukommen. - Ich spreche nicht, wie ursprünglich vorgesehen, über

vier, sondern über drei biographisch interessante Persönlichkeiten:

Aurelius Augustinus (356-430), Carl Gustav Jung
(1865-1961) und Simone Weil (1909-1943). Augustinus soll unter
dem Aspekt «Ein Lebensweg als Huldigung an Gott» gesehen
werden. Bei Jung geht es um die «Individuation des Menschen»
und bei Weil um «Die Relativierung des menschlichen Ich».1

A. Aurelius Augustinus - Suche nach
letztlicher Wahrheit

«Du (Gott) selbst aber gibst den Antrieb; so beglückt es ihn (den
Menschen), Dich zu preisen. Denn zu Dir hin hast du uns
geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in Dir» (Conf.
11,1). Die Bekenntnisse - zwischen 397 und 401 entstanden -, die

Augustinus als gut Vierzigjähriger geschrieben hat, sind eigentlich

die Geschichte einer Seele, in der wir uns selbst wiederfinden
können. Augustinus war ein moderner Mensch, weil er sich -
wohl als Erster - in einer Art Autobiographie äussert. Dabei legte
er ein leidenschaftliches Interesse an der Innen- und Tiefenschau
des Geistes an den Tag. «Noverim me - Noverim te»: Würde ich
mich kennen - würde ich Dich (Gott) kennen. Selbsterkenntnis
und Gotteserkenntnis ist unauflöslich ineinander verzahnt. Wo
aber ist dieser Gott zu finden? innen oder aussen? oben oder
unten? Ist er vergangen, gegenwärtig oder zukünftig? Augustinus
hat dazu den inwendigen Menschen, als dem Menschen nahestehender

«Gegenstand», befragt. Mit unerhörter Feinheit, mit der

Fähigkeit, Töne des eigenen und der anderen Herzen zu hören,
beschreibt er Äusserungen, Funktionen und Gesetze des menschlichen

Seelenlebens. Von der Seele aus zeigt sich der Weg zu Gott,
das heisst, in der Seele, in der eigenen Tiefe, findet ein Mensch
Gott. Denn Gott ist uns innerlich, ja innerlicher als wir uns selber
sind. Wenn wir zu uns selber kommen, dann kommen wir zu Gott
und gewinnen gleichzeitig Distanz zu uns. Diese Erfahrung hat
Augustinus immer wieder beschäftigt. Seine empirisch-psychologischen

Betrachtungen darüber zeigen eine Nähe zur menschli-

* Referat gehalten in Luzern bei der Stiftung Lucerna im Oktober 1988.

1 Sie sehen, es geht mir nicht um eine Theorie der Biographie. Ich werde auch nicht
im üblichen biographischen Stil drei Menschen kurz vorstellen. Ich will mich in
philosophisch-anthropologischer Manier an das Lebensgeheimnis von drei grossen

Persönlichkeiten heranzutasten versuchen.

chen Wirklichkeit, die noch uns Heutigen nachvollziehbar ist.
Sein Genius zeigte sich gerade darin, dass er die menschlich tiefen
Fragen artikulieren konnte, seien es Fragen um die Zusammenhänge

zwischen Leib, Seele und Geist, um die Freiheit des
Willens, um die Erlösung, um die Erkenntniswege zu Gott, usw. usw.
«Augustinismus» ist noch heute überall anzutreffen, in Denkmustern,

in traditionellen - teilweise stark vereinseitigten und vorur-
teilsbeladenen - Fragen und Antworten. Da Augustinus sehr
schöpferisch, dabei aber nicht auf Systematik bedacht war, kann
er leicht für etwas vereinnahmt werden.

Dieses Selbst kennen wir letztendlich nicht

Sicher ist, dass es Augustinus um das Selbst geht. Und dieses

Selbst kennen wir letztendlich nicht. Es ist zu unbeständig.
«Denn da ist ja - was ich beklagte - auch das tiefe Dunkel, worin
das Mögliche, das in mir ist, sich verbirgt, so dass mein Geist,
wenn er sich selbst befragt über seine Kräfte, nicht leichtlich es

wagen möchte, sich selber zu trauen : einmal, weil das, was ihm
eigen ist, zumeist verborgen bleibt, bis es durch Erlebnis offenbar
wird; dann aber, weil in diesem Leben, das ,eine immerwährende
Versuchung' genannt wird, sich niemand dessen sicher wähnen
darf .» (Conf. X 32,48). Das ist ein immerwährender Antrieb,
das Rettende zu suchen, dabei aber zur Barmherzigkeit zu neigen,
sich und andern gegenüber. Darüber war Augustinus im
Gespräch mit Gott, mit sich selber, mit seiner Zeit, mit den geistigen
Bewegungen seines Jahrhunderts.

*

Ungezähmte Lebenslust, schrankenloser Ehrgeiz, lebhaft
sprühender Geist neben feinem Herzens- und Seelenadel und einem
weichen Gemüt: all das ist Augustinus. So schrieb er einmal:
«Und was war es anderes, was mich freute, als zu lieben und
geliebt zu werden» (Conf. II 2,2). «Noch liebte ich nicht und liebte
doch Liebe, und aus tiefgeheimem Ungenügen hasste ich mich,
dass mir zu wenig am Genügen lag; ich suchte, das Lieben
liebend, was ich lieben könnte, und hasste den sicheren, kummerfreien

Weg, auf dem es keine Fallen gibt. Denn Hunger war da
wohl in meinem Innern nach der Speisefür das Innere, nach Dir
selbst, mein Gott. .» (Conf. III 1,1). Dieses Bedürfnis nach Liebe,

die mit Leiden verbunden ist, begleitete ihn sein ganzes Leben

lang. Es war — könnte man sagen — seine natürliche Grundanlage.

Deswegen empfand er auch die Brüche in seiner Biographie so

intensiv. Er hatte geliebt, aber es war nicht die wahre Liebe. Er
hing noch an Liebe, die der Täuschung bedürftig ist, weil sie noch
nicht die ganze und vollkommene Liebe war, nach der ihn dürstete.

Er war noch nicht zur Weisheit gelangt.

Ciceros Schrift «Hortensius» gab Augustinus Antrieb, weiterzu-
suchen und sich von den «Brüchen» nicht irritieren zu lassen.

767



Dank Cicero wird Augustinus klar, was er eigentlich will, nämlich
das Aller-Allerletzte, die Wahrheit selber. Wahrheit ist Leben und
Leben ist Seligkeit; und so ist auch Wahrheit und Seligkeit dasselbe.

Aber wo die Wahrheit finden? Augustinus versuchte es unter
anderem mit dem Manichäismus, einem orientalischen Dualismus,

der damals unter den Gebildeten weit verbreitet war. Diesen
imponierte der Manichäismus, weil er auf letzte Fragen intellektuell

durchdachte Antworten hatte. Er stellte eine Heilslehre «von
dezidiert gnostischem Typus (dar): das Heil kommt einzig aus
dem Wissen und der Erkenntnis» (Lexikon für Theologie und
Kirche, 6,1352). Manche sahen in ihm einen zum Dualismus
vereinseitigten Piatonismus in mythischem Kleid. Augustinus war
während neun Jahren Manichäer, vom 20. bis zum 29. Lebensjahr.

Er vermisste schliesslich aber, obwohl er noch nicht getauft
war, dass der Manichäismus nicht den Geschmack des Wesens

Christi an sich trug. «... Ich will dort meinen Stand nehmen,
wohin die Eltern mich als Kind gesetzt haben, bis die lichte Wahrheit

sich finden lässt» (Conf. VI 11,18). Vor allem seine Mutter
Monika hatte einen grossen Einfluss auf Augustinus.
Tiefenpsychologische Studien über das Verhältnis Augustinus-Monika
glauben eine starke gegenseitige Abhängigkeit annehmen zu dürfen,

die erst mit dem Tod Monikas (387) eine Lösung fand. Doch
ändert das nichts an Augustinus' unbeugsamer Suche nach
letztlicher Wahrheit.

Der Kampf gegen den Leib

Nach einer neuplatonischen Zwischenphase liess sich Augustinus
387, mit 33 Jahren, taufen. 391 wurde er Priester und 396 Bischof
von Hippo. Die Bekehrung zum christlichen Glauben war ein tiefer

Bruch in seiner Biographie. Wenn auch biographisch psychologisch

vieles auf die Bekehrung verweist, so ist sie letztlich nicht
erklärbar oder gar deduzierbar. Es war eine radikale Neuorientierung

im Horizont des neuplatonischen Lebensideals. Deshalb
glaubte Augustinus zunächst, den Weg völliger Entsinnlichung
gehen zu müssen. Für seine sinnenfrohe, leidenschaftliche Natur
ein ungeheurer Kampf! Es war der Kampfgegen den Leib und
alles was damit zusammenhängt. Es war vor allem auch ein Kampf
um die Frau und gegen die Frau. «Denn ich glaubte, ich wäre
doch zu übel dran, wenn ich der Umarmungen des Weibes
entbehren müsste» (VI 11,20). Er hielt es nun für seine persönliche
Pflicht, auf jede Form der Liebe zur Frau, selbst auf die Ehe zu
verzichten. Er hatte es aber nicht leicht. Er fand nämlich auch
nach der Bekehrung zwei Willen in sich, einen alten und einen

neuen, der eine fleischlich, der andere geistig; und sie stritten
miteinander. Ihre Zwietracht zerspaltete seine Seele (vgl. VII 5,10).

Ist auch manches psychologisch verständlich, so bleibt anderes
doch offen. Welche Kraft zum Beispiel ist es, die aus
einem,Sinnenmenschen' einen ,Geistesmenschen' macht? Augustinus
selberführt das aufdie Gnade Gottes zurück. Deshalb sind die
Bekenntnisse ein einziges Preislied auf Gottes Gnade und ein
Bekenntnis der eigenen Unfähigkeit und Schwäche. Gewiss, auch
das reflektiert seinen biographischen Rahmen. Augustinus war
ein bekehrter Manichäer, und er war immer noch angetan vom
Neuplatonismus. Was wundert es, dass seine Schriften vom
Kampf gegen den Manichäismus und Enthusiasmus gegenüber
dem Neuplatonismus zeugen, und das noch lange nach seiner
Bekehrung. Dennoch, auch bei Augustinus unterscheidet sich der
Christ vom Neuplatoniker dadurch, dass er seinen Blick nicht auf
sich selbst, sondern auf den Menschgewordenen richtet. Jesum
Christum anziehen hiess für Augustinus, den eigenen geistigen
Hochmut zu erkennen und in Christo einen neuen Seelen-Grund
zu bekommen. Auch für ihn war die Bekehrung eine eigentliche
Kehre: Nicht mehr auf sich setzen, sondern auf den menschgewordenen

und gekreuzigten Gott!

*

Augustinus beschäftigte sich als Priester und Bischof intensiv mit
den Schriften des Alten und Neuen Testamentes. Vor allem die
ersten Bücher Moses und die Schriften von Paulus beschäftigten
ihn. Mir scheint, dass ihm hier durch das Wesens-Gegensätzliche
von Christentum und Neuplatonismus aufgegangen ist: Selig
leben heisst nicht nur vernunftgemäss leben. Das wäre ein Leben
nach dem Sinn eines hochgebildeten Menschen. Selig leben hiess

für Augustinus noch anderes: nach dem Sinn Gottes leben. Das
hiess auch Gegensatz von Sinnlichem und Geistigem, von Fleisch
und Glauben, von Reich der Welt und Reich Gottes. Es brauchte
lange, bis Augustinus zu merken begann, dass nicht das Sinnliche
als solches zu fliehen ist, sondern der Missbrauch des Sinnlichen,
und selbst der Missbrauch des Geistigen. Es ist sogar - wenn auch

nur in feinen Nuancen - bei Augustinus eine Entwicklung in der
Stellung zur Frau in dieser Hinsicht zu beobachten. Beim späten
Augustinus gibt es trotz früherem Manichäismus das Ja Gottes
zur Schöpfung und damit auch das Ja zur Frau, wenn auch vor
allem wegen ihrer Funktion als Gebärerin. Letztlich ist die Einstellung

auf Gott das Mass, an dem der Mensch sich zu messen hat.
Das heisst : das demütige Glauben und nicht das stolze Erkennen;
das Ja zur Weisheit Gottes ist der Grundakt des Christen. Die
tiefste Wirklichkeit im Leben ist Gott, der die Wahrheit und die
Liebe ist. Deshalb konnte Augustinus sagen «Dilige, et quod vis,
fac!» (Ep 55 10,18). Die Liebe und Wahrheit allein ist Mass und
führt ins eigentliche Sein. Und dahin gelangte Augustinus durch
ausdauernde Selbstbeobachtung hindurch, durch die
Auseinandersetzung mit seiner Zeit, durch die Beobachtung der sittlichen
Mängel in der Umwelt, durch das fortwährende Gespräch mit
Gott, letztlich durch Gnade.

Augustinus ein Wahrheitskämpfer, ein Wahrheitssucher! Einer
der nicht bloss fragte, sondern nichts scheute, um dahin zu kommen,

wohin er auch innerlich musste. So kann Augustinus'
Lebensweg als Huldigung an Gott gesehen werden. Nicht der
selbstherrliche Mensch, sondern der Mann, aus dem das Angesicht
Christi leuchtet, kommt uns am Ende des Lebens entgegen. «Siehe,

du hast Lust zur Wahrheit, denn wersie tut, kommt ans Licht.
Ich will sie tun, in meinem Herzen, indem ich vor dir mein
Bekenntnis ablege, aber auch mit meinem Griffel vor vielen
Zeugen», so Augustinus in Conf. X, 1,1.

B. Carl Gustav Jung —
Individuation

Jung liess als 83jähriger «Erinnerungen, Träume, Gedanken» zu
seinem Werdegang veröffentlichen. Er sagte, dass die Erinnerungen

an die äusseren Geschehnisse blass geworden seien und dass
diese auch nie das Eigentliche oder nur insofern wichtig gewesen
seien, als sie mit den inneren Entwicklungsphasen einen
Zusammenhang gehabt hätten. Was Jung wichtig war, zeigt sich auch
darin, dass für ihn nur wenige der vielen Begegnungen mit
berühmten Menschen seiner Zeit dazu zählen. In seinem Verständnis

waren die meisten Begegnungen ereignislos gewesen.
Beziehungen, die ihm etwas bedeuteten, waren für ihn jene, in denen
das innerste Leben des anderen Menschen mitbetroffen war. Und
was war nicht Stoff für jedermanns Blick. Er meinte: «Im Grunde

genommen sind mir nur die Ereignisse meines Lebens
erzählenswert, bei denen die unvergängliche Welt in die vergängliche
einbrach. Darum spreche ich hauptsächlich von den inneren
Erlebnissen. Zu ihnen gehören meine Träume und Imaginationen.
Sie bilden zugleich den Urstoff meiner wissenschaftlichen
Arbeit Neben den inneren Ereignissen verblassen die anderen
Erinnerungen Aber die Begegnungen mit der anderen
Wirklichkeit, der Zusammenprall mit dem Unbewussten haben sich

768 Schweizer Heimwesen XII/88



meinem Gedächtnis unverlierbar eingegraben. Da war immer
Fülle und Reichtum, und alles andere trat dahinter zurück .»2

Im Laufe der Jahre, in denen das Erinnerungsbuch Gestalt
annahm, vollzog sich in Jung allerdings eine Art Wandlungs- oder

Objektivierungsprozess. «Wenn ich nach dem Werte meines
Lebens frage, so kann ich mich nur messen an den Gedanken der

Jahrhunderte, und da muss ich sagen: Ja, es bedeutet etwas.
Gemessen an den Gedanken von heute bedeutet es nichts» (8).

*

Jungs Biographie ist primär die Geschichte einer Selbstverwirklichung

via Unbewusstes. Alles, was im Unbewussten liegt, will
Ereignis werden. Die Entwicklung des Menschwerdens unter diesen

Bedingungen kann nur durch einen Mythus ausgedrückt werden.
Deshalb gilt es, Geschichten des Lebens zu erzählen. Dieses
Leben hat Jung bildhaft dargestellt. Es ist wie eine Pflanze, die sich

aus dem Wurzelstock nährt. Letzterer ist verborgen. Das endlose
Werden und Vergehen des Lebens und der Kultur ist nur Oberfläche

- der Wurzelstock dauert. Die Oberfläche mag bedeutsam
für die jetzige Zeit sein, der Wurzelstock aber muss sich vor den

Jahrhunderten bewähren.

Geheimnis und Einsamkeit

Über seine ganze Jugend sagt Jung, sie könne unter dem Begriff
des Geheimnisses verstanden werden, was für ihn eine zum Teil

grosse Einsamkeit bedeutete. Noch als 83jähriger bekennt er:
«Auch heute bin ich einsam, weil ich Dinge weiss und andeuten

muss, die die andern nicht wissen und meistens auch nicht wissen

wollen» (47). Geheimnis und Einsamkeit gehören neben der

Selbstverwirklichung via Unbewusstes unabdinglich in eine

Biographie im Sinne Jungs. Wo dieses Geheimnis sei, fragte sich

Jung schon als Knabe: «Ihr wisst nicht, dass ich sogar das
Unrecht tue, das Verfluchte deute, um seine Gnade zu erleben» (48).
Da sein Vater, zwei seiner Brüder und sechs Onkel mütterlicherseits

(evangelische) Pfarrer waren, hörte er viele theologische
Gespräche und Diskussionen. Was er dabei vermisste, war das

Geheimnisvolle. Er kam so zum Schluss, die Theologen wüssten
nichts davon. Die Mutter meinte, er sei zu jener Zeit oft deprimiert

gewesen. Er war jedoch ganz einfach mit dem Geheimnis

beschäftigt. Er hatte als Kind Steine bemalt und versteckt und
das als Geheimnis gehütet. Von so einem Stein sagte Jung: «Der
hat mich von allen Zweifeln befreit. Wenn ich dachte, ich sei der

Stein, hörten die Konflikte auf. Der Stein hat keine Unsicherheit,
hat keinen Drang sich mitzuteilen und ist ewig, lebt für die
Jahrtausende, dachte ich. Ich selber hingegen bin nur ein vorübergehendes

Phänomen, das in allen möglichen Emotionen aufgeht,
wie eine Flamme, die rasch auflodert und dann verlischt. Ich war
die Summe meiner Emotionen und ein Anderes in mir war der
zeitlose Stein» (S. 48).

*

«Das Gefühl, einem höheren Willen zu gehorchen, wenn ich dem

Ansturm des Unbewussten standhielte, war unabweislich und
blieb richtunggebend in der Bewältigung der Aufgabe» (180). Dabei

war Jungs Auseinandersetzung mit dem Unbewussten eine
intensive Leidenszeit. Die Ausschläge desselben konnten Jung
bisweilen ausser Rand und Band bringen. Seine Familie, die Frau
und die 5 Kinder bewahrten ihn davor, in den Äusserungen des

2 Erinnerungen, Träume, Gedanken von C.G. Jung. Aufgezeichnet und herausgegeben

von Aniela Jaffé, Zürich 1962, S. 11. Wenn nichts anderes vermerkt, sind
Zitate diesem Buch entnommen.

Unbewussten zu versinken. Sie waren und blieben für ihn Tatsachen

der sogenannten realen Welt. Es gab sie, unnegierbar, wenn
er auch noch so in die innere Welt versunken war und von ihr
umgetrieben wurde. Dennoch führten die Auseinandersetzungen
mit dem Unbewussten im Laufe der Jahre dahin, dass Jung nicht
mehr nur sich selbst gehörte. Seine Erkenntnisse über das Unbe-
wusste waren damals in der Wissenschaft so noch nicht bekannt.
Und so «musste» er Urerfahrungen machen und dann versuchen,
das Erfahrene mitteilbar zu machen. Sonst wäre alles in einem

lebensunfähigen Subjektivismus verblieben. In diesem
Zusammenhang sagt Jung etwas höchst Entscheidendes für unser Thema

: «Damals stellte ich mich in den Dienst der Seele. Ich habe sie

geliebt und habe sie gehasst, abersie war mein grösster Reichtum.
Dass ich mich ihr verschrieb, war die einzige Möglichkeit, meine
Existenz als eine relative Ganzheit zu leben und auszuhalten»
(196). Und deshalb waren all die Jahre, die Jung den inneren
Bildern der Seele nachging, die wichtigste Zeit seines Lebens. Alles
Wesentliche entschied sich hier. In dieser Zeit zog er sich auch
zurück von seiner Professorentätigkeit an der Universität Zürich.
Er fand es unrichtig, aus seiner Geistesverfassung heraus junge
Studenten zu unterrichten. Sub specie aeternitatis war das Sich-
Konzentrieren auf das, was die innere Persönlichkeit will, viel

wichtiger. Denn «alles was im Unbewussten liegt, will Ereignis
werden, und auch die Persönlichkeit will sich aus ihren unbewussten

Bedingungen entfalten und sich als Ganzheit erleben» (10).

Jungs bekannter Turm in Bollingen am oberen Zürichsee (begonnen

nach dem Tod seiner Mutter 1923, vollendet nach dem Tod
seiner Frau 1955) war für Jung nach seinen eigenen Worten ein

Ort des Reifens und eine Darstellung seiner grossen Entdeckung,
der Individuation. Er erbaute das Haus in verschiedenen
Abschnitten und baute es in immer neuen Abschnitten weiter aus,
stets nur den jeweiligen konkreten Bedürfnissen folgend. Erst

später zeigte sich, dass der Turm als «ein Symbol psychischer
Ganzheit» anzusehen war. Zu dem werden, was der Mensch
schon ist, bedeutet Selbstwerdung. Deshalb kann Jung vom
«Uralten» in sich sprechen, den er schon als Kind erfahren habe. Es

kommt alles darauf an, dass die Selbstwerdung oder Individuation

gelingt, ist eine der fundamentalen Erkenntnisse der Jungschen

Psychologie, sonst entfaltet sich ein Mensch nicht in
psychischer Gesundheit. Damit ist ein weiteres - und vielleicht das

wichtigste - Element erneut angesprochen, das nach Jung in eine

Biographie gehört, die Individuation. Das heisst für ihn, dass
alles Unbewusste auch Ereignis werden will und dass erst beides -
das Unbewusste und das Bewusste zusammen - den Menschen
Ganzheit erleben oder erahnen lässt. Denn in der lebendigen
psychischen Struktur geschieht nichts auf bloss mechanische Weise,

sondern in der Ökonomie des Ganzen, bezogen aufs Ganze ist es

zweckhaft und hat Sinn. Um diese Ganzheit geht es in der
Individuation.

*

Was Jung war, bestand aus seiner Geschichte, und er hatte auch
das Gefühl, das sei nun Er. «Ich bin dieses Bündel von Vollbrachtem

und Gewesenem» (294). Es gab nichts mehr, nach dem er
verlangte oder wünschte, sondern «ich war das, was ich gelebt hatte»

(94). Etwas war freilich (noch) nicht abgeschlossen, was auch zu
einer Biographie gehört, und das für Jung sogar das Entscheidende

ist: die Bezogenheit auf das Unendliche oder Göttliche.
Niemand kann psychisch wirklich gesund genannt werden, wenn
er nicht den Frieden mit dem Göttlichen gefunden hat.

Wenn man versteht undfühlt, dass man schon in diesem Leben an
das Göttliche, Grenzenlose angeschlossen ist, ändern sich Wünsche

und Einstellungen. Man lebt dann letztendlich nurfür das
Wesentliche und erfüllt den Sinn menschlicher Existenz. Er
leuchtet dann auchfür andere Menschen, wie ein Licht in der
Finsternis.

769



SIC Beckenspülautomaten:
für jeden Bedarf das richtige Modell

Modell SM20 mit automatischer Sohiebetüre Modell SM15 mit manueller Klapptüre

Standmodell SM20

30 Jahre
Entwicklung
aus
Erfahrung

Spitaleinrichtungen
Equipement hospitalier
Hospital equipment

SIC AG
CH-4020 Basel, Postfach
Wartenbergstrasse 15
Telefon 061-41 97 84

*: Bv*.,

Wandmodell SM15

Als Ergänzung zu der
bewährten SIC SM20 Modellreihe

mit automatischer
Schiebetüre wurden die SIC
SM15 Beckenspülautomaten
mit manuell zu bedienendem
Klappdeckel neu entwickelt.
Alle wichtigen Komponenten
wurden vom SIC SM20
übernommen. Damit ist die gleich
hohe Qualität und Zuverlässigkeit

gewährleistet.
Ob wandhängend, freistehend

oder untertisch montiert:

jetzt gibt es den passenden
SIC Beckenspülautomaten.

SM20 Ellbogenstart SM15 Klappdeckel



Am Ende des Lebens konnte Jung sagen, dass es der Sinn seiner
Existenz sei, dass das Leben eine Frage an ihn hat. Oder auch
umgekehrt: er selber ist eine Frage, die an die Welt gerichtet ist. Der
Mensch muss nämlich spüren, dass er in einer Welt lebt, die in
einer gewissen Hinsicht Geheimnis ist, und auch er, der Mensch,
selber ist ein Geheimnis. Carl Gustav Jung schreibt am Ende des
Lebens: «Ich bin über mich erstaunt, enttäuscht, erfreut. Ich bin
niedergeschlagen, enthusiastisch. Ich bin das alles auch und kann
die Summe nicht ziehen Ich weiss nur, dass ich geboren wurde

und existiere, und es ist mir, als ob ich getragen würde. Ich
existiere auf der Grundlage von etwas, das ich nicht kenne. Trotz all
der Unsicherheit fühle ich eine Solidarität des Bestehenden und
eine Kontinuität meines Soseins» (356).

C Simone Weil — Die Relativierung des
menschlichen Ich

«Ich bin kein Mensch, mit dem sein Schicksal zu verbinden
ratsam ist», schreibt sie an einen ihrer Freunde. Sie erachtet als ihre
Aufgabe, sich für den Augenblick des Todes bereit zu machen.
«Regarder toute la vie comme destineé â préparer l'instant de la
mort». Wie sich einer solchen Frau nähern? Ihre Zeitgenossen
bezeichnen sie als «folle» oder «sainte». Beides sind Extreme!
Das hat mit ihrer letzten Radikalität zu tun. Sie umschreibt das

so\«Pour moi, la vie n'apas d'autre sens, et n'ajamais eu aufond
d'autre sens que l'attente de la vérité». Und das versteht sich bei
ihr ohne Wenn und Aber. In einem solchen Leben schlägt selbst
die Ohnmacht menschlicher Existenz in Mächtigkeit um. Und
das - vermutlich - fasziniert an ihr. Ein solcher Mensch ist dabei,
die Enge und Kleinheit des menschlichen Ich zu sprengen, und
frei zu werden für unbegrenzte Wahrheit. Schon Simone de Beauvoir

beneidete, dass ihre Kommilitonin an der Ecole Normale
Supérieure anders war, dass diese ein Herz hatte, das imstande war,
für den ganzen Erdkreis zu schlagen.

Philosophisch- mathemathisch begabt

1909 in einem grossbürgerlichen, jüdischen Arzthaus in Paris
geboren, wurde sie geprägt durch die vielen Debatten mit ihrem
Bruder André. Nur lesen tat sie noch lieber. Ihre Begabung war
philosophisch und mathematisch. Nach dem Baccalauréat liess
sie über das künftige Studium eine Münze entscheiden. Fiel diese
auf die Zahl, sollte es Philosophie sein, sonst Mathematik. Das
«Schicksal» entschied: Philosophie! Sie bestand den Concours
für die Ecole Normale Supérieur, wo sie die Kenntnisse der
Vergangenheit und Gegenwart buchstäblich in sich hineinsog.

*

Die junge Simone verstand sich als Intellektuelle. Und das hiess

damals, von religiösem Glauben wenig zu halten. Später meinte
sie, eine Atheistin gewesen zu sein. Auf jeden Fall suchte sie Gott
nicht. Und sie bezeichnet das als wesentlich in ihrer Glaubensgeschichte.

Sie habe sich aus Verpflichtung zur intellektuellen
Redlichkeit sogar gegen den Glauben gewehrt, aus Sorge um die
Wahrheit, um nicht der Macht der Einbildung und der
Täuschung zu erliegen. Sie erachtete ihren Glauben als Folge einer
Offenbarung Gottes ausserhalb der kirchlichen Überlieferung
und theologischer Vermittlung. Sie hat sich auch nie taufen
lassen. Wäre sie innerlich dazu getrieben worden, hätte sie dies
getan. Sie war der Auffassung: «Ce n'est pas mon affaire de penser
â moi. Mon affaire est de penser à Dieu. C'est à Dieu à penser à

moi».

Doch ist es gerade die emanzipierte Jüdin und die ungetaufte
Christin, die ein vitales, schöpferisches Denken und neue «Visionen»

entwickelte. Für sie ist Heiligkeit heute zum Beispiel Genie,

Kreativität, Existenzerweiterung mehr Wirklichkeitsbezogen-
heit. Sie wollte und konnte nicht ausgetretenen Wegen folgen.
Das eigene Denken überwältigte sie. Das heisst nicht, dass sie sich
nicht auch an Vorbildern orientiert hätte. So fühlte sie sich immer
wieder von Piaton angezogen. Aber, Piaton war Anstoss, denken
musste sie. So verstand sie ihre innere Berufung zur Weisheitsliebe,

sprich: Philosophie.

Studieren ist für sie Leben, dient dem Leben, kommt aus dem
Leben und führt wieder ins Leben. Das Philosophieren, als zentralster

Teil ihres Studierens, konnte daher für sie nicht Endzweck
sein, im Gegenteil. Philosophieren heisst im Grunde sterben
lernen, das heisst das eigene Ich hintansetzen und aus einem Tieferen

heraus die Weltzu «lesen» (lecture) und zu deuten. Diese Deutung

ist nicht einfach. Sie ist sogar gefahrvoll, weil sie auch nicht
alles Subjektive hinter sich lassen könnte - und sich dann schnell
dem Schein hingeben würde. Deshalb braucht es eine «seconde
lecture». Diese gibt Aufschluss über den Lesenden beziehungsweise

Deutenden selbst, macht die Richtung bewusst, auf die hin
er offen ist. Diese «seconde lecture» nun hat eine transzendente
Mitte. Und es ist wichtig, dass der Mensch von dieser her sehen
und lesen und deuten lernt. Das kann sogar zu einer Nicht-Deutung

(non-lecture) führen ; um dadurch zum Beispiel das traditionelle

Deuten, das heisst an der Schulphilosophie orientierte
Gedankengänge, zu durchbrechen.

Wer von dieser Mitte her das Ixben und damit alles Geschehen
deuten lernt, entwickelt eine neue Sichtweise, quasi neue Augen.
Simones Eros in Sachen Intellekt bleibt ohne dieses doppelte
Deutungs-Bemühen rätselhaft. Und für den Aussenstehenden
bleibt - bei allem Verständnis - immer etwas Rätselhaftes,
Geheimnisvolles, Unauslotbares damit verbunden, etwas, das nicht
eigentlich mitteilbar ist, weil sich die «seconde lecture» nicht in
einfache «lecture» übersetzen lässt. Letztere ist für die forschende

Wissenschaft und für das sprachliche Mitteilen offen, nicht
aber die «seconde lecture». Und folglich werden psychologische,
tiefenpsychologische, soziologische, soziale und so weiter,
Untersuchungen Simone nie ganz gerecht. Erst wenn man ihr Streben

zur ungeschaffenen Mitte hin und ihr Deuten vom lieben aus dieser

Mitte heraus in Anschlag nimmt, wird das Rätselhafte in
Simones Leben etwas erhellt.

So kann man vielleicht erahnen, warum für sie ein authentisches
Denken «sub specie mortis» geläutert sein muss. Sie hat «den
Augenblick des Todes stets als den Maßstab und das Ziel des Lebens

gesehen», und damit das eigene Ich als letzten Maßstab verworfen.

Umgekehrt machte sie das frei, mit unerschütterlicher
Konsequenz dem Verlogenen und Ungerechten und Falschen in
diesem Leben entgegenzutreten. So hatte sie in Frankreich den
aufkommenden totalitären Bewegungen während der Dritten Republik

den intellektuellen Kampf angesagt, ebenso dem «Sozialen
Götzen», das heisst der progressistischen Ideologie mit ihrer Ver-

götzung der weltlichen Güter. Sie machte das aber nicht, wie so
viele andere, weil das damals Mode war. Es war bei ihr nicht bla-
siert-gelangweilter Wille zur Verneinung. Und es blieb nicht bei
blosser Verneinung. Dafür war sie zu sehr getrieben, dem Leiden
und dem Elend anderer Menschen abzuhelfen oder wenigstens
ihnen zu helfen, das nicht Abzuwendende zu ertragen. Zwar
glaubte sie an den Wert des Leidens, allerdings nur, wenn man alles

tut, um es zu vermeiden.

Sympathien für die Schichten der verachteten Sozialhierarchie

Und wer bedurfte damals mehr dieses Beistandes als der Arbeiter,
der Proletarier An einen Freund schrieb sie: «Seit der Kindheit
haben sich meine Sympathien stets den Gruppierungen
zugewandt, diesich aufdie verachteten Schichten der Sozialhierarchie

771



berufen haben und das waren die Arbeiter. In den Jahren 1931 bis
1934, ihrer Lehrerinnenzeit, bevorzugte sie die Arbeiterkinder
und nahm regen Anteil am politischen Geschehen. Sie machte
ihrem Spitznamen «La Vierge Rouge» Ehre. Sie schrieb Artikel,
trat an Demonstrationen und Gewerkschaftskongressen auf,
kritisierte die Deutschlandpolitik, nahm sich der politischen Flüchtlinge

aus Deutschland an. Aber all das war niemals Selbstzweck,
sondern es waren für sie Aktivitäten zu etwas, zur Erreichung
besserer Sozialzustände. Mittel beurteilte sie nach dem Endziel,
ohne wahrscheinliche, unvermeidliche Nebenfolgen aus dem

Auge zu lassen. Gingen sie auf Kosten des Menschen, machte sie

das stutzig. So litt Simone zum Beispiel zunehmend daran, dass

die Befreiung des Menschen einem historischen Wachstum und
einer Entfaltung der Produktivkräfte zugeschrieben wurde, mit
gleichzeitiger Herabwürdigung des Arbeiters zu einem
widerstandslosen und austauschbaren Instrument, zu einer Sache.

Die theoretische Auseinandersetzung mit dem Los des Arbeiters
liess in ihr den Wunsch aufkommen, dieses am eigenen Leib
kennenzulernen. Sie gab um Urlaub vom Schuldienst ein und nahm
die Arbeit als Fräserin in einer Fabrik auf. Die Fabrikerfahrung
war ihr Übung und Studium zugleich, in dem «man hart,
schmerzhaft, aber dennoch mit Freude auf das wahre Leben»
stösst. So sah sie es am Anfang. Später bemerkte sie an sich tiefe
Veränderungen. Ihr Leben schien sich ihr mehr und mehr vom
geistigen in tiefere Schichten der Psyche zurückzuziehen. Es glitt
halb ins Un- oder Vorbewusste ab. Die Fabrik erschien ihr mehr
und mehr als «trüber Ort, wo man nichts tut, ausser gehorchen,
alles Menschliche in sich unter dem Zwang zu brechen, sich
bücken, sich unter den Rang der Maschine erniedrigen lassen».
Doch ging ihr gerade am körperlichen Leiden, das mit den Härten

der körperlichen Arbeit verbunden war, auf, dass nichts auf
der Welt den Menschen hindern kann, sich für die Freiheit geboren

zufühlen. Ein Mensch kann und darf sich niemals mit Unfreiheit

abfinden - ist er doch ein denkendes Wesen. Bei ihr bewirkte

Schön in Form und Farbe...
und erst noch praktisch ist der handliche BRAUN Toilettenstuhl. Problemloser

Patiententransfer dank hochklappbaren Armlehnen und Fussbrett.
Lieferbar in diversen Ausführungen und Farben. Überzeugen Sie sich an
Ort und Stelle. Rufen Sie uns einfach an.

BimedaAG Bubentalstrasse 7 •
Rehabilitationshilfen 8304 Wallisellen
Heim-und Spitalbedarf Tel. 01/830 30 52

Generalvertretung Schweiz für BRAUN Stuhlfabrik damit es wieder leichter geht

die denkerische Erfahrung in der Fabrikzeit ein neues Verhältnis

zur Arbeit: Eine Spiritualisierung der Arbeit. Durch die Arbeit
wird derMensch sich selbst offenbar. Arbeit und Welt gehorchen
demselben Gesetz. In der Arbeit vollzieht der Mensch die

Ordnung der Welt nach. Arbeit ist der einzige Weg von mir zu mir. Ja,
sie hat eine Art sakramentale Funktion. Sie ist Nachahmung der

Entschöpfung (décréation) und ist gleichzeitig auch Übung und
Askese.

Übung und Askese gehörten zu Simones Alltag, ging es ihr doch
letztlich in allem um die Einübung in den vorbildlichen Augenblick

der Existenz, den Prüfstein innerer Sinnhaftigkeit. Das
bedeutet ein ständiges Lassen. Es geht um das Lassen von gewohnten

Denkinhalten und darum, die scheinbare Realität, die letztlich

doch nur Schein oder «Ersatz» ist, auf Tieferes hin aufzubrechen.

Es gilt durchlässig zu werden auf das Gute, auf das Sein,

auf das Göttliche hin, und zwar in allem: und das nicht nur im
Denken, sondern auch im Leiden und in den Erfahrungen der
Zeit. Durchlässig zu werden aber heisst auch, von sich zu lassen.

Wer von sich lässt, kann aufmerksam werden. «Attente», ein

Schlüsselbegriff für sie, meint ein dauerndes Aufmerken, das

Empfänglichwerden, das Ganzausgerichtetsein, eine Grundeinstellung,

eine Optik. Es ist das reine Herz, das nur Gott begehrt,
der unbewegt aufwärts gerichtete Blick. Jene, die nach oben

blicken, sind nicht so wie jene, die mit beiden Beinen versuchen,
zum Himmel zu springen : letztere sind durch die eigene Anstrengung

so sehr in Anspruch genommen, dass sie den Himmel gar
nicht sehen. Im aufwärts gerichteten Blick aber lebt die Gewissheit,

dass das Licht aus der Höhe stärker ist als unsere Schwerkraft,

unser Ich, dass Gott zum Menschen kommt, ihn ergreift,
sogar auch dann, wenn der Mensch nicht zu ihm geht. Aber es

braucht dann, und zwar unabdinglich, Demut, Ich-Verzicht. Der
in sich selbst verliebte Mensch wird nicht durchlässig, weil er zu
sehr mit sich und dem Schein beschäftigt ist.

Und doch ist alles Gnade. Simone schrieb ein Jahr vor ihrem Tod:
«In einem Augenblick heftigen körperlichen Schmerzes, als ich
mich bemühte, zu lieben, ohne mich jedoch berechtigt zu glauben,

dieser Liebe einen Namen zu geben, fühlte ich, ohne im
geringsten darauf vorbereitet zu sein - denn ich hatte die Schriften
der Mystiker niemals gelesen -, eine persönlichere, gewissere,
wirklichere Gegenwart als die eines menschlichen Wesens,
unerreichbar sowohl den Sinnen als auch der Einbildungskraft, der
Liebe gleich, die durch das zärtlichste Lächeln eines geliebten
Wesens hindurchscheint. Von diesem Augenblicke an haben der
Name Gottes und Christi sich immer unwiderstehlicher in meine
Gedanken gemischt.» Eine mystische Gotteserfahrung, die
Simone zeigte, dass Gott zu erfahren absolute Gewissheit bedeutet,
obwohl Gott nicht zu greifen (saisir) ist

In einem ihrer letzten Briefe schrieb sie : «Ich bedarf keiner Hoffnung,

keiner Verheissung, um an Gottes überreiche Barmherzigkeit

zu glauben. Ich kenne diesen Reichtum mit der Gewissheit
der Erfahrung, ich habe ihn berührt. Was ich durch Berührung
davon kenne, übersteigt meine Fassungskraft und mein Vermögen

zur Dankbarkeit.» Diese Erfahrung wurde ihr im äussersten
Leiden geschenkt. Und die ihr eigentümliche Bestimmung ihres
Lebens - ihre Berufung - sah sie im Weitergehen der ihr geschenkten

Erfahrung der Liebe Gottes im äussersten Leiden. Diese
Gotteserfahrung verbindet Simone mit allen Menschen, die auch
einen Blick und eine Berührung des transzendenten Reiches
geschenkt bekamen. Um dieser Erfahrung willen nahm sie ein
solches Leben auf sich: ein lieben in Verzicht auf irdische Güter, ein
Ent-Werden des Ich. Denn nur im Absehen vom eigenen Ich findet

der Mensch wirklich zum Selbst und wird dadurch auch für
andere Menschen Künder der eigentlichen Welt: dass jeder
Mensch eine ewige Bestimmung hat, die niemals aufgehoben
oder ausser Kraft gesetzt werden kann.

772 Schweizer Heimwesen XII/88



Ein Leben aus Liebe

Simones Leben war von da an ein bewusstes Sich-Verzehren der

Kräfte, ein Leben aus Liebe, zum Guten der Menschen. Das
Unglück und das Leiden der anderen Menschen berührte sie zutiefst.
Die Berührung mit dem Unglück anderer war ein so grässlicher
Schmerz, dass es ihre Seele zerriss, durch und durch, so dass es ihr
eine Zeitlang sogar fast unmöglich war, Gott noch zu lieben. Dieses

Sich-Verzehren war (so wird wohl vermutetet) ihr eigentlicher
Todesgrund. In ihrer Todes-Urkunde (am 24. August, Ashford
Kent, 34jährig) hiess es allerdings recht prosaisch: «Versagen des

Herzens infolge Herzmuskelschwäche, verursacht durch Auszehrung

und Lungentuberkulose».

Über Simones reifes Leben möchte man schreiben: Liebe, die
nicht in einer Krämerseele gezeugt wurde, sondern von Gott kam
und mit der eine von Gott Erfüllte Gott liebte. In einem
Menschen kann man Gottes Gegenwart nicht unmittelbar wahrnehmen,

nur den Widerschein des Lichtes, und zwar in der Art, wie
er das irdische Leben einschätzt und bewältigt. Aber im Grunde
ist nicht er, der Mensch das. Es ist Gott, der ihn verwandelt; und
der Mensch bezeugt das dann in der Liebe zur Welt, im Mitleid
mit den Geschöpfen und in der Freude an der Schöpfung. Diese
Liebe, die mit Gott verbindet, gibt der Sichtweise eines Menschen
Richtung. Der Blick ist gewissermassen unbeweglich, während
sich die anvisierten Dinge andauernd verändern. Die Festigkeit
des Blickes lässt mehr und mehr das Ganze umrisshaft erfassen.
Es entsteht eine Weite, eine Tiefe, eine Höhe im Schauen, die alle
Dinge an ihrem gebührenden Platz erblickt. Gott wird dabei
nicht in Schein gehüllt. Und sein Reich kann durchbrechen, weil
Menschen nicht am Vorläufigen haften bleiben. Realität ist letz-
tenendes Liebe, und nichts anderes.

*

Ich habe mich bei drei Menschen — Aurelius Augustinus, Carl
Gustav Jung und Simone Weil an das Geheimnis ihres Lebens
heranzutasten versucht. Was ist dabei herausgekommen, ich meine:

philosophisch-anthropologisch? Ich möchte nur das Folgende

festhalten :

Augustinus' Leben ist eine leidenschaftliche Suche nach Wahrheit,

beziehungsweise Weisheit. Wo aber ist sie zu finden? Ist sie

draussen oder drinnen, oben oder unten? Soll sich Augustinus an
die Gebildeten von damals halten, an die Neuplatoniker oder an
die Manichäer? Soll er sich den Sternenkundigen überlassen,
oder soll er sich von seiner Mutter Monika belehren lassen: Sagt
dem Neubekehrten der Apostel Paulus oder die «Genesis», wo sie

zu finden ist? Seine Biographie weist ihn dahin, die Wahrheit
beziehungsweise Weisheit in sich selber zu suchen. Würde er sich
kennen, würde er auch Gott kennen (Noverim me - Noverim te).
Und vor allem: die Wahrheit ist zu tun. Durch das Tun der Wahrheit

kommt der Mensch zum wahren Licht. Dieses wahre Licht ist
letztlich Liebe. Deshalb gilt: wer Wahrheit vollzieht, der liebt.
DieLust zur Wahrheitjedoch kommt von Gott, der die Ur-Wahr-
heit, das Ur-Licht ist. Und dieses Ur-Licht ist nach Augustinus
dem Menschen innerlicher als er selbst. Augustinus' Lebensweg
oder Biographie verdankt sich, nach seiner eigenen Darstellung,
der göttlichen Gnade und Führung.

Jungs Biographie istprimär die Geschichte einer Selbstverwirklichung

via Unbewusstes. Denn alles, was im Unbewussten liegt,
will auch Ereignis werden. Und nur da, wo beides zusammentrifft,

wo das Unbewusste bewusstes Ereignis werden kann, erlebt
oder erahnt der Mensch Ganzheit. Um die Selbstwerdung oder
Individuation oder Ganzheit geht es auch in Jungs Lebensweg.
Dabei ist das Geheimnisvolle der Menschwerdung zu bewahren.
Denn in der lebendigen psychischen Struktur geschieht nichts
bloss mechanisch. Es ist immer bezogen auf das Ganze, und des¬

halb ist jedes Ereignis im Leben zweckhaft und hat auch seinen
Sinn. Dazu gehört (vor allem nach dem späten Jung) auch die Be-

zogenheit auf das Göttliche. Niemand kann wirklich (ganz)
gesund genannt werden, wenn er nicht den Frieden mit dem Göttlichen

gefunden hat. Jungs Biographie ist sein Individuationsweg.

Weils an-stössige Biographie zeigt ein Leben, das den A ugenblick
des Todes stets als den Maßstab und das Ziel des Lebens betrachtete.

Die Folge davon ist, dass sie das eigene Ich als Maßstab
verworfen hat. Gerade dadurch wurde sie jedoch frei, mit unerschütterlicher

Konsequenz dem Verlogenen und Ungerechten in
diesem Leben entgegenzutreten. Ihr kurzer Lebensweg zeigt, dass
eine solche Option des Lebens immer neu eingeübt werden muss.
Das bedeutet ein ständiges Lassen, eine ununterbrochene Attente
(aktiv und passiv) auf das Licht aus der Höhe, das letztlich stärker

ist als unsere Schwerkraft, unser Ich. Weils Biographie ist ein
Beweis dafür, dass der Mensch letztlich nur im Absehen vom eigenen

Ich wirklich zum Selbst findet und dadurch zum Künder der
eigentlichen Welt werden kann.

Drei Menschen, drei Biographien, drei besondere Lebenswege.
Jeder Mensch hat einen besonderen Lebensweg, eine besondere
Biographie. Aber nicht jeder von uns schreibt eine Biographie.
Vom Sinn der Biographie in philosophisch-anthropologischer
Sicht zu reden, heisst auch - trotz der Einmaligkeit jedes
Menschen - von etwas zu reden, das uns alle angeht. Nicht jede
Biographie freilich ist dafür gleich geeignet, weswegen viele Biographien

nie geschrieben werden, oder nicht auf Interesse stossen
würden, wenn sie jemand schriebe. Ich habe mich an drei grosse
Persönlichkeiten gehalten, in der Meinung, es seien alle drei grosse

Liebhaber des Menschlichen gewesen und sie seien es wert, als

grosse Menschen vor unsere Augen zu treten.

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

773


	Vom Sinn der Biographie

