
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 9

Artikel: 144. Jahresversammlung VSA 1988 : "Das Heim als kulturelle
Geburtsstätte der Zukunft" : von der Alltagskultur bis zur politischen
Kultur

Autor: Iten, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144. Jahresversammlung YSA 1988: «Das Heim als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft»

Von der Alltagskultur bis zur politischen Kultur
Von Andreas Iten, Regierungs- und Ständerat, Unterägeri

Thema der 144. Jahresversammlung des VSA, die am
18./19. Mai 1988 im Casino Herisau durchgeführt
werden konnte, war «Das Heim als kulturelle Geburtsstätte

der Zukunft». Regierungs- und Ständerat Andreas
Iten, Unterägeri, ging dabei in seinem Referat vom
Donnerstag, dem 19. Mai, grundlegenden Fragen im
Bereich Gesellschaft und Kultur nach und stellte seine

Aussagen unter das Motto «Von der Alltagskultur bis

zur politischen Kultur». Dabei stellte er einen sich
abzeichnenden Gesinnungswandel auf höchster Ebene
fest. Andreas Iten wurde 1936 geboren und ist in
Unterägeri wohnhaft. Er amtet als Seminarlehrer für
Psychologie in Menzingen. 1974 wurde er in den

Regierungsrat des Kantons Zug gewählt und steht dem

Departement des Innern und des Forstwesens vor. Seit
1986 ist Iten zudem Ständerat. Der Referent hat
verschiedene Bücher verfasst, so unter anderem «Das
Schwingfest». Der Vortrag ist im Wortlaut wiedergegeben,

die Zwischentitel sind von der Redaktion gesetzt.

Damit zeichnet sich auf höchster Ebene ein Gesinnungswandel
ab und es stellt sich die Frage, welches Modell staatlicher

und gesellschaftlicher Tätigkeit hinter einer solchen
Grundhaltung steht.

Ein Gesinnungswandel zeichnet sich ab

Vom Modell des Herstellens

Die europäische Geistes- und damit auch die Wirtschaftsgeschichte

folgte in den letzten dreihundert Jahren dem Modell
des Herstellens, dem Modell des Machens. Es herrschte der

von der modernen Wissenschaft seit Vico und Descartes
übernommene Glaube an die Herstellbarkeit der Welt. Dem
Ideal des Herstellens lag der Konstruktionsgedanke der
modernen Naturwissenschaft zugrunde. Dieses Ideal liess viele
Menschen hoffen, die Zukunft, das gesellschaftliche Handeln
sei planbar, programmierbar, konstruierbar. Man träumte von
einer durchrationalisierten sozialistischen Gesellschaft.

Es stellt sich zu Beginn dieses Vortrages, der sich mit der
kulturellen Gestaltung des Lebens beschäftigen soll, die Frage,
warum das Thema Kultur heute so breit und intensiv
diskutiert wird. Es muss mit der Frage der Lebensqualität in
einer gewandelten Welt zusammenhängen. Wenn selbst der
Bundesrat seiner Legislaturplanung das Leitmotiv des qualitativen

Wachstums vorgibt, dann steckt darin ein Problem, das
mit einer hohen Akzeptanz und grossen Aufmerksamkeit
rechnen darf.

Politik - und vor allem schweizerische Politik - zeichnet sich
durch Pragmatismus und durch eine starke Interaktion mit
der Gesellschaft aus. Es muss also einem weit verbreiteten
Bedürfnis entsprechen, wenn von dem qualitativen Wachstum
als einem Ziel der politischen Tätigkeit gesprochen wird.

Es lohnt sich, die folgenden Erörterungen in diesem Themenkreis

zu verankern und sich mit dem Bild des Staates und der
Gesellschaft, wie es im bundesrätlichen Bericht durchschimmert,

einleitend zu beschäftigen.

Der Bundesrat stellt in seiner Botschaft fest, dass der rasche
und tiefgreifende soziale Wandel

1. eine weltweite wirtschaftliche Strukturveränderung nach
sich ziehe,

2. eine wachsende Umweltbelastung zur Folge habe.

Darauf müsse eine Gesellschaft Antworten finden.
Umweltschonung sei dringend geboten. Sie lasse sich nur bewerkstelligen,

wenn die Produktionsverfahren und die Produkte selber
weniger Rohstoffe benötigten und weniger Abfalle erzeugten.
Die Dimension des Wachstums müsse qualitative Komponenten

bekommen. Man müsse sich vom quantitativen Denken
lösen.

Damit eng verknüpft ist der Geschichtsbegriff, Geschichte
nämlich als eine Sache des menschlichen Machens. Handlun-

Regierungs- und Ständerat Andreas Iten: «Nur über Umwege erleben

wir eine Ausweitung unserer Horizonte. Nur auf Umwegen kommt
der Mensch zur Fülle und zu einem reichen Bewusstsein.»

542 Schweizer Heimwesen IX/88



gen und Ereignisse aber decken sich nicht. Es zeigte sich immer
wieder, und dies wurde immer klarer, dass die Geschichte von
Ereignissen, Zufallen und Widerfahrnissen beeinflusst wird,
die sich den menschlichen Handlungsmöglichkeiten entziehen.

Die Geschichte hat kein Subjekt wie eine einfache
Handlung. Darum ist Geschichte nicht herstellbar. Das
Gleiche gilt für den Fortschritt. Der Fortschritt entzieht sich
der Planbarkeit. «Fortschritt ist eine selbststeuernde, gerichtete

Entwicklung sozialer Systeme» (H. Lübbe). Er läuft nicht
nach dem Muster einer zielgerichteten Handlung ab. Es fehlt
ihm das Handlungssubjekt.

zum Modell des Steuerns

Mit dieser Einsicht ist dem Glauben an die Machbarkeit und
Herstellbarkeit des Lebens und der Zukunft der Welt die
Begründbarkeit, die Vernunft entzogen. Das hat auch der
Bundesrat erkannt - obwohl er davon nicht spricht. Er geht
in seinem Denken von einem andern Modell, vom Modell des
Steuerns aus. «Denn steuern ist nicht machen - eher ein
Sich-Anpassen an Gegebenheiten. Es sind darin offenbar zwei
Momente in inniger Einheit verknüpft, die das Wesen des
Steuerns ausmachen: die Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts,

das in einem genau umgrenzten Spielraum schwankt,
und die Lenkung, das heisst die Bestimmung einer Richtung
der Fortbewegung, die unter Wahrung dieses schwankenden
Gleichgewichts möglich ist. Es leuchtet ein, dass sich all unser
Planen und Tun innerhalb einer labilen Gleichgewichtslage
vollzieht, die unsere Lebensbedingungen darstellen. Diese
Vorstellung des Gleichgewichts ist nicht nur eine der ältesten
politischen Ordnungsvorstellungen, von der aus sich der
Freiheitsgrad des Handelnden begrenzt und bestimmt.
Gleichgewicht ist eine Grundbestimmung des Lebens überhaupt. .»
(H. G. Gadamer). Will der Mensch Handlungsfreiheit gewinnen,

so muss er eine Gleichgewichtslage schaffen. Das gilt
individuell und noch mehr für das staatliche Handeln in
grossen Dimensionen.

Nun aber ist die Gleichgewichtslage als Folge des rasanten
sozialen Wandels, des Tempos und der Dynamik, des
Geschehens bedroht. Der Fortschritt ist zu einem Verhängnis
geworden. Karl Löwith schreibt: «Der Fortschritt ist über uns
verhängt, er ist zum Verhängnis geworden Wenn die
Erfahrung des Fortschritts einmal gemacht ist, kommt etwas
in Bewegung, das nicht mehr aufzuhalten ist. Das Verlangen
nach Fortschritt wird selbst progressiv. So war es im Westen,
und so ist es nun im Osten Der Fortschritt ist in sich selbst
masslos und unersättlich, denn je mehr er erreicht, desto mehr
wird gefordert und erstrebt» (Sämtliche Schriften, Band 2, S.

292 ff.)

Es ist deutlich geworden, dass eine zunehmende Umweltbelastung

zu Verschiebungen des Gleichgewichts führt. Je mehr
dies erfolgt, um so kleiner wird auf die Dauer die Handlungsfreiheit.

Viel Handlungsfreiheit durch Lenkung und Steuerung

Die bundesrätliche Politik zielt darauf ab, durch Lenkung und
"Steuerung möglichst viel Handlungsfreiheit zu erhalten oder
zurückzugewinnen. Wie kann dies geschehen? Die Antwort
des Bundesrates lautet schwerpunktmässig:

1. Durch Forschung. Damit sollen neue Technologien
entwickelt werden mit qualitativ verbesserter Produktion und
umweltschonenden Anwendungsmöglichkeiten.

2. Durch Bildung, Ausbildung und Weiterbildung. Damit soll
der Mensch vermehrt in die Lage versetzt werden, die
Nebenfolgen des Fortschritts zu beseitigen, das Gleichgewicht
zu erhalten und im internationalen Wettbewerb konkurrenzfähig

zu bleiben.

3. Durch Kultur. Sie gibt der zunehmenden Freizeit Sinn,
Orientierung und Gehalt. Sie befähigt den Menschen, individuelle

und gesellschaftliche Lebensqualität zu schaffen, der
Selbstgestaltung des Lebens vernünftige Inhalte zu geben.
Lebensqualität und qualitatives Wachstum sind wesentliche
Fragen der Kultur geworden. Und die These lautet: Je mehr
der Mensch kulturell tätig ist, seine Freizeit kulturell gestaltet,
um so mehr Gleichgewicht entsteht, um so grösser wird die
Handlungsfreiheit.

Ich will diese drei Aspekte, weil sie mir zentral für unser
Thema scheinen, noch etwas vertiefen:

Fortschritt mit Nebenfolgen

1. Die Gleichgewichtslage kann nur durch einen Fortschritt
der Technologie erhalten werden, einer Technologie, die den
Einsatz von «nicht vermehrbaren oder nicht regenerierbaren
Ressourcen» verkleinert und die Umweltbelastung damit
verringert. Das Problem des technischen, wirtschaftlichen
Fortschritts liegt im permanenten Hervorbringen schädlicher
Nebenfolgen. Der Fortschritt kann sich behaupten, weil die
Lebensvorzüge evident, also einleuchtend sind und keiner
Begründung bedürfen. Er wird zunehmend zum Problem, weil
die schädlichen Nebenfolgen die Grundlagen unseres Lebens
zu bedrohen beginnen. Es ist klar geworden, dass damit auf
die Dauer die Gleichgewichtslage gestört wird und neue
politische Kämpfe entstehen müssen, weil die Handlungsfreiheit

des Staates kleiner wird. Einfacher gesagt: Die Beseitigung
der schädlichen Nebenfolgen kostet sehr viel Geld. Es stellt
sich die Frage, wer für die Kosten aufkommen soll, welche
Kreise die Umweltreparaturen bezahlen sollen: die Waldwirtschaft,

die Bauern, die Fischer, die Autofahrer, die Mieter, die
Industrie? Neue Verteilkämpfe sind im Gange und auch
weiterhin abzusehen.

Gute Ausbildung und permanente Weiterbildung

2. Diese schwierige Situation, die als Folge eines dynamischen
Fortschritts erkennbar wird, erfordert vom Menschen eine
höhere Qualität. Garanten dafür sind eine gute Ausbildung
und eine permanente Weiterbildung. Die Produkte, die den
modernen Qualitätsanforderungen gewachsen sein müssen,
rufen nach einer hohen Fachkompetenz. Zudem sind sie sehr
schnell veraltet und werden durch neue ersetzt. Die Geschwindigkeit,

mit der Apparate ausgewechselt werden müssen,
verlangt, vom Menschen ein flexibles Wissen, immer wieder
aufden neuesten Stand gebracht. Die sogenannte Halbwertzeit
des Wissens, die Zeit, in der ein einmal erworbenes Wissen
zur Hälfte überholt ist, wird immer kürzer. Weiterbildung ist
zu einem Überlebensproblem geworden. Das Fundament
einer wertenden und strukturierenden Wahrnehmung der
Welt ist eine gute und seriöse Bildung. Das bezeugt, dass wir
aufdem Bildungssektor vor gewaltigen Anstrengungen stehen,
wollen wir Bürgerinnen und Bürger haben, die fähig sind, die
Gleichgewichtslage zu erhalten.

Kultur als Selbstzweck menschlicher Tätigkeit

3. Qualitatives Wachstum erhält seinen Sinn und sein Ziel in
der Kultur. Kultur ist ein Selbstzweck menschlicher Tätigkeit,
das heisst, kulturell tätig sein - als Individuum oder als Gruppe

543



- erfüllt den Zweck in sich selbst. Eben darum liegt etwas
Beglückendes darin. Kultur hat ihren innersten Antrieb im
Spiel. Das Spiel selbst ist eine elementare Funktion des

menschlichen Lebens. Es muss und es will sich Raum und
Zeit verschaffen. Im Gelingen des kulturellen Spiels entsteht,
wie bei einem Fest, eine andere Zeitstruktur. Die Langeweile
und die Leere der Geschäftigkeit, die oft dem üblichen Leben
und dem üblichen Zeitvertreib anhaftet, ist wie weggefegt. Es

entsteht Eigenzeit, eine andere Erfahrung von Zeit, nicht das

Gefühl, «Zeit für etwas» zu haben, sondern in der erfüllten
Zeit zu sein. «Der berechnende, disponierende Charakter, in
dem man sonst über seine Zeit verfügt, wird im Feiern

sozusagen zum Stillstand gebracht» (FLG. Gadamer). Dieses
Erlebenis von Zeit ist Kurzweil, ist Erfüllung.

Das schöpferische, kulturelle Spiel will als Folge seiner
Bewegung etwas hervorbringen, ein Werk schaffen, ein Lied
erklingen, ein Brauchtumsfest entstehen lassen. Es sucht
seine Mitspieler und erreicht seinen Flöhepunkt in der
Kommunikation, im Dazwischen des gelungenen Werkes oder
des gelungenden Tuns. Kultur entsteht im Spielüberschuss
und benötigt daher einen Raum der Freiheit. Kultur unterliegt
nicht der Nötigung, dem Zwang, sie ist wie die Kunst eine
Tochter der Freiheit. Wir können also nicht von Freiheit reden
und die Kultur vergessen. Kulturelle Tätigkeit ist demzufolge
auch ein Anzeichen für die Gleichgewichtslage der Gesellschaft.

Je mehr Kultur desto mehr Handlungsfreiheit ist
vorhanden. Dabei ist Kultur auf Umwege angewiesen. Eine
verplante Gesellschaft, eine Gesellschaft, die verwaltet wird,
ist keine Kulturgesellschaft. Es fehlt ihr das richtige Gefühl
für die Zeit. Sie hat wenig Raum für Eigenzeit.

Ich zitiere Hans Blumenberg: «Nur wenn wir Umwege
einschlagen, können wir existieren. Gingen alle den kürzesten
Weg, würde nur einer ankommen. Von einem Ausgangspunkt
zu einem Zielpunkt gibt es nur einen kürzesten Weg, aber
unendlich viele Umwege. Kultur besteht in der Auffindung
und Anlage, der Beschreibung und Empfehlung, der Aufwertung

und Prämierung der Umwege. Daher hat die Kultur
einerseits den Anschein mangelnder Rationalität; denn im
strengen Sinne erhält nur der kürzeste Weg das Gütesiegel der
Vernunft, und alles rechts und links daran entlang und vorbei
ist das der Stringenz nach Überflüssigem, das sich der Frage
nach seiner Existenzsberechtigung schwer zu stellen vermag.
Die Umwege sind es aber, die der Kultur die Funktion der
Humanisierung des Lebens geben Nicht jeder erlebt alles,
wenn auf Umwegen gegangen wird; dafür aber auch nicht alle
dasselbe, wie wenn auf dem kürzesten Weg gegangen würde.
Andersherum: Alles hat Aussicht, erlebt zu werden, wenn es

gelingt, alle aufUmwegen gehen zu lassen. Die Welt bekommt
Sinn durch die Umwege der Kultur in ihr» (Die Sorge geht
über den Fluss).

«Eine verplante Gesellschaft
ist unmenschliche Gesellschaft»

Auf Umwegen erleben wir eine Auswertung
unserer Horizonte

Die Schlussfolgerung aus diesen Darlegungen scheinen klar:
Eine rational verplante Gesellschaft, eine Gesellschaft, die auf
dem kürzesten Weg Resultate erstrebt, ist eine unmenschliche
Gesellschaft. Sie kann auch keine frohe, keine glückliche,
keine beglückende Gesellschaft sein, weil sie keinen Sinn für

die Umwege hat. Nur über Umwege erleben wir eine

Ausweitung unserer Horizonte. Nur aufUmwegen kommt der
Mensch zur Fülle und zu einem reichen Bewusstsein; an den
Widerständen und Widerfahrnissen vertieft sich das Leben
und bekommt eine grosse Sicht. Kultur ist also das bewusste
Einlassen der menschlichen Einbildungskraft und das Spielen
mit den Umwegen, das Überspielen der Rationalität und
Rentabilität, die Befreiung vom Zwang des Erfolges mit seiner
gradlinigen, sofortigen Zielerreichung. Kultur entspringt einer
Einstellung zum Leben, die nicht vom Machen und Herstellen
her denkt, sondern vom Ausfüllen von Raum und Zeit, vom
carpe diem als dem Pflücken des Augenblicks. Biblisch
gedacht sucht die Kultur nicht den Erfolg, sondern die
Fruchtbarkeit. Das Leben müsse Frucht bringen, nicht Erfolg,
meinen biblische Autoren.

Kultur bekommt also in unserer ausgelaugten Fortschrittszivilisation

einen enorm hohen Stellenwert und muss unser Leben
als Alltagskultur ebenso wie als Kultur von Eliten
durchsäuern.

Unsere Zeit ruft nach einer umfassenden Kultivierung des

Lebens, denn sie ist, was die vitale Existenz sinnvoll ergänzt.
Kultur ist ein wertdifferenzierender Begriff und meint jeweils
eine Verfeinerung und Veredlung eines Verhaltens. Kultur ist
das, was - um ein Wort von Max Weber auf unseren
Gegenstand zu übertragen - auch der politischen Arbeit die
Pfade weist.

Der liberale Staat lebt von Voraussetzungen, die er nicht selbst

garantieren kann. Zu ihnen gehört die Kultur und der Wille
zur kulturellen Betätigung, zu einer Beschäftigung mit
Lebensbereichen, die über den Alltag und über die Nötigung
der Befriedigung vitaler Lebenszwecke hinaus Erfüllung und
Zufriedenheit geben. Vom Staat zu fordern, dem menschlichen

Leben Sinn zu geben, wäre ein Anspruch, dem er niemals
genügen könnte.

Kultur als Kompensation

Ist der moderne Mensch ansprechbar für Kultur und kultue-
relle Betätigung? Darauf möchte ich mit einigen Thesen
antworten.

Wir leben in einer Zeit der Kompensationen. Das Mängelwesen

Mensch hat durch Technik und Zivilisation die Daseinsdefizite

mehr als ausgeglichen. Der Mensch von heute ist ein
homo compensator, ein homo ludens und nicht mehr in erster
Linie ein homo faber. Der Mensch kompensiert seine
naturhaften Mängel mit Kultur. Helmut Plessner meinte einmal,
er kompensiere seine Halbheit, Gleichgewichtslosigkeit, seine
Nacktheit durch Kultur, Technik, Expressivität, Transzendenz.

Der Mensch kann gar nicht anders, als Kultur schaffen.

Und dadurch, dass es ihm gelungen ist, seine vitalen Mängel
zu beseitigen, ist er ebenso vital genötigt, kulturell tätig zu
sein. Tut er dies auch? Stellen wir nicht ein Defizit an
kultureller Betätigung fest?

Wir erleben eine grosse und breite Entfaltung alltagskultureller
Betätigung, die die Massen ergriffen hat. Das Vereinsleben

blüht wie nie zuvor. Es entstehen neue Vereine und traditionelle

erreichen Mitgliederzahlen wie nie. Was wir heute an
Hobbykünstlern auf allen Gebieten vorfinden, ist erfreulich.
Es entstehen Fasnachtsgesellschaften, Theatervereine,
Laienorchester, kulturelle Zirkel.

544 Schweizer Heimwesen IX/88



Diese Blüte der Kultur, auf allen Ebenen und auf jedem
Niveau, scheint eine Reaktion auf gewisse Zeitphänomene zu
sein. Ich erwähne einige:

1. Die Verlängerung der Freizeit hat offenbar eine Vakuum-
Wirkung. Der Mensch hat Angst vor dem horror vacui. Er
will die Freizeiträume ausfüllen mit möglichst sinnvoller
Betätigung. Da bietet sich ihm die kulturelle Aktivität als
möglicher Ausweg an.

2. Die Blüte der Kultur ist eine Reaktion auf die
Versicherungsgesellschaft. Der moderne Mensch wird durch Sicherheit
erdrückt und sein Leben wird durch Verwaltung ereignislos.
Es ist ihm der Wagnischarakter des Lebens, die insecuritas
humana genommen. Er reagiert darauf, indem er sich selbst
Herausforderungen stellt. Nicht nur im Sport geht er Wagnisse

- Deltafliegen, Surfen, Töffahren, Bergsteigen - ein, sondern
auch im kulturellen Bereich mit Theaterspielen, Fasnachtsbräuche,

Hobbykunst, die er ausstellt.

3. Das Fernsehen kürzt dem Menschen die Wege ab. Es
nimmt ihm die Umwege. Darauf antwortet er mit kultureller
Eigenaktivität. Er spürt, dass er nur lebt, wenn er sich mit
eigener Kraft schöpferisch betätigt und nicht bloss aus zweiter
Hand lebt. Wir stellen heute auch eine blühende Lesekultur
fest, als Antwort wahrscheinlich auf den Fernsehpassivismus.

4. Die Dynamik des sozialen Wandels ruft nach einer
Kompensation «fehlender kultureller Vertrautheit» (H. Lübbe).

Der Mensch versucht, Sitten und Bräuche wieder zu
beleben oder neue zu erfinden. Es ist zum Teil eine Kultur
der Nostalgie, der Romantik, der Museenpflege; wir entdecken
einen neu erwachten Sinn für die Geschichte als Antwort auf
den modernen Traditionsverlust durch zunehmendes Tempo

des Wirklichkeitswandels.

5. Die Wertverlagerung von den Pflicht- und Arbeitswerten
aufdie Selbstgestaltungswerte und aufdie Werte der
Selbstverwirklichung ruft nach Individualisierung, Abgrenzung und
Identität. Kultur ist eine Möglichkeit der Individualisierung
und der Auszeichnung vor andern. Sie dient der Abhebung
und der Vergewisserung seiner selbst. Wir erleben heute ein
Aufblühen der Frauenbewegung und der Frauenkultur, die
sehr weit reicht - von künstlerischer Betätigung bis zu
Hexenzirkeln mit Fruchtbarkeitsriten und bis zu esoterischer
Meditation.

6. Die Verallgemeinerung des Kulturbewusstseins und die
Vermassung der Kultur führt zu einer «elitären und
elitenhervorrufenden Kultur» (H. Lübbe). Moderne Künstler setzen
sich bewusst elitär ab und schaffen Werke, die nicht mehr
massenkulturfähig sind. Moderne Kunstwerke werden oft nur
von Eingeweihten verstanden und auch akzeptiert. Massenkultur

ruft also auch wieder nach Abgrenzung. Sie stimuliert
den Künstler zum Ausfindigmachen von neuen Ausdrucksund

Darstellungsformen.

Die Diagnose also ist klar. Der homo compensator braucht
die Kultur und den Kulturgenuss zu seiner Entlastung. Sie ist
ihm ein Mittel, das gestörte Gleichgewicht oder die drohende
Störung der Gleichgewichtslage mental herzustellen. Sie ist
ein Mittel auf dem Weg zu einem qualitativ besseren Leben.

Die «politische Kultur»

Zum Schluss noch ein Wort zur politischen Kultur. «Politische

Kultur» ist ein Modewort. Was Mode ist, antwortet auf
ein Zeitphänomen. Uns fehlt offenbar im politischen Kampf

der common sence, die Einmütigkeit, wie wir miteinander
umgehen sollen. Politik hat ein hässliches Gewand. Mit dem
Wort von der politischen Kultur beginnen sich die Menschen
darauf zu besinnen und es wird ihnen bewusst, wie man
Konflikte austragen sollte. Sie spüren, dass die Verunglimpfung

und Verteufelung von Gegnern keine Lösung ist. Phänomene

wie Moralismus, das heisst die Ersetzung der Urteilskraft

durch Gesinnung und Gesinnungsterror, Erscheinungen
wie übersteigerte Emotionalisierung bei Sachdebatten,
überdimensionierte Erwartungen müssen heute durchleuchtet werden.

Es geht um den Abbau von Vorurteilen und um das

Durchsichtigmachen von politischen Überredungskünsten,
die entweder glorifizieren oder entwerten.

Politische Kultur ist die Verfeinerung und Veredlung des

Machtkampfes. Vielleicht führt sie die Menschen eines Tages
dahin, Politik als ein erhabenes Spiel - wie Huizinga den
religiösen Kult sieht -, als das Hin und Her der Spielbewegung
zu definieren, deren Produkt die Selbstdarstellung der Spielbewegung

ist, das heisst als ein Ergebnis, das immer den
Mitspieler verlangt und das ohne ihn nicht zustande kommt.
Das würde dann heissen, die Ergebnisse der Politik seien
immer ein Gemeinsames. Sie seien das Dazwischen einer sich
anerkennenden und sich gegenseitig achtenden Beziehung
oder von sich respektierenden Beziehungsträgern. Das hiesse
dann, es sei ein allgemeines Bewusstsein zu fordern, das die
Arbeit im Staate nur als das Ergebnis von vielen Partnern
unterschiedlicher Herkunft und Meinung und nie als das eines
einzelnen wahrnimmt und erkennt. Das würde die heute oft
von den Massenmedien mit Genuss betriebene Personalisierung

der Politik unmöglich machen. In diesem Sinne steht die
Bemühung um politische Kultur noch am Anfang.

Schule für
Soziale Arbeit

Weiter-und Fortbildung
ZuriCh Abteilung W + F

Fachkurs
Familienberatung 1990/92
Unsere Schule bietet wiederum einen berufsbegleitenden

Fachkurs in Familienberatung an. Dieser
dauert von Oktober 1990 bis Oktober 1992.

Eine erste Orientierungsveranstaltung findet am
Donnerstag, 10. November 1988, um 16.30 Uhr, an
der Schule für Soziale Arbeit in Zürich statt.

Vom 24. bis 28. April 1989 bieten wir den Kurs
«Werkstatt der Familienberatung» an, der einen
Einblick in unsere Arbeitsweise ermöglicht und
zugleich der Motivationsabklärung für Interessierte dienen

könnte.

Für zusätzliche Auskünfte wenden Sie sich bitte ans

Sekretariat W+F
Schule für Soziale Arbeit
Bederstrasse 115, 8002 Zürich
Tel. 01 201 47 55

545


	144. Jahresversammlung VSA 1988 : "Das Heim als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft" : von der Alltagskultur bis zur politischen Kultur

