
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 9

Artikel: "Sich in den eigenen Grenzen kennenlernen"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sich in den eigenen Grenzen kennenlernen»

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA

Mitten im Alltag sind wir von Grenzen umgeben. So könnten
wir das Wort von Notker dem Stammler (9./10. Jahrhundert):
«Mitten im Leben sind wir vom Tod umgeben», abwandeln.
Grenzerfahrungen und Leben sind ineinander verzahnt wie
Leben und Tod. Drängt uns das vielleicht, Grenzen nicht
wahrhaben zu wollen oder zu ignorieren und zu überschreiten?

Oder aber grenzenlose Forderungen zu stellen, grenzenlose

Erwartungen zu hegen? Oder müssen wir einfach versuchen,
jede Grenze zu überschreiten?

1. Grenzen erleben

Was drückt Grenze aus? Bei Grenzen stossen wir an etwas, das

uns aufhält, das unserm Tun Einhalt gebietet. Oft könnte es

auch weitergehen - oder sollte es unserer Meinung nach -,
aber etwas behindert. Grenzen treten einesteils als Trennungs-
linien, als schmerz- und leidvolle Andersheit in Erscheinung;
sie können andernteils aber auch Geborgenheit, Heimatgefühl,
Ruhe und Sicherheit geben; Grenzen können sodann auch
Übergänge sein, die Veränderung, Werden, Hoffnung in sich
enthalten.

Dementsprechend werden Grenzen unterschiedlich erlebt. Sie

blockieren, engen ein, machen Angst, wenn sie als Ausdruck
von schamlosem, unangemessenem Eindringen in die eigene
Lebenswelt erfahren werden. Grenzen können aber auch
wir leiten, helfen, bewahren, stützen. Sie sagen uns dann, was
sollen und im Grunde auch wollen, weil sie Orientierung
geben.

Grenzen können entdeckt oder auch gezogen werden.
Forschendes Sich-Besinnen führt notwendig dazu - und damit
auch zu tieferer Einsicht in vorgegebene Zusammenhänge.

Den Umgang mit Grenzen lernen

Ebenso wie uns Grenzen entgegentreten in der Natur, in
sozialen Einrichtungen, in geistigen Bereichen usw., sind wir
selber andern eine Grenze. Dass Grenzerfahrungen so alltäglich

sind, ist es das, was uns zu schaffen macht? Ist das Leben
nicht Kraft, die letztlich alles Beengende durchstossen will?
Schliesslich sind wir ja zum Leben da! Aber gerade Leben-
Wollen lässt uns Grenz-Erfahrungen machen. Das Dass der
Grenzen gehört zu unserem Alltag, Grenzen sind uns vorgegeben

und aufgegeben. Entscheidend für unser Leben ist nicht,
jede Grenze überhaupt zu beseitigen, sondern das Wie des

Umgangs mit Grenzen. Ein sachgemässer Umgamg ist ebenso
möglich wie ein unsachgemässer (und damit gefahrlicher).
Grenzen zu leugnen und zu missachten gehört ebenso zur
menschlichen Realität wie Grenzen zu akzeptieren, selber zu
ziehen oder allenfalls behutsam zu verändern. Das bedeutet,
dass wir nicht bloss als Beobachter Grenzen und
Grenzüberschreitungen in unserem Umfeld oder in der Vergangenheit

betrachten können, sondern auch selber, als Teilnehmende,
als Betroffene, den Umgang mit Grenzen zu lernen haben.
Der Natur gegenüber heisst das: sie nicht als blosse Umwelt
zu betrachten, sondern auch als Mitwelt zu entdecken; den
Menschen gegenüber heisst das: sie als «Du» und als «Wir»
zu entdecken; dem Geistigen gegenüber bedeutet es unter
anderem: es auszuhalten, «dass es Fragen gibt, die als Fragen
sinnvoll, sogar unausweichlich sind, ohne dass sie eine
zwingende Antwort vertrügen, dass es unlösbare Denkkonflik-
te gibt, dass jedes behauptete Totalwissen falsch ist und
obendrein Schaden stiftet» (Jaspers). Sich selber Grenzen
zu setzen, bewusst haltzumachen, selbst in dem, worauf wir
mit Grund stolz sein könnten, ist ein hoher Wert für die Welt
von morgen.

Unsere Sehnsucht nach Entgrenzung

Aber es können nicht einfach irgendwelche Grenzen sein, und
es gibt die Sehnsucht, jedwede Grenze auch zu überschreiten.
Adolf Muschg meinte einmal sinngemäss: Seine eigene
Persönlichkeit, das, was man im tiefsten Innern ist, lernt man
nicht kennen, indem man auf das schaut, was sich einem
tagtäglich zeigt, sondern zu mir stosse ich dann, wenn ich das,
was ich sowieso schon weiss von mir, überschreite und an
meine eigene Grenze stosse. In meinen eigenen Grenzen erst
lerne ich mich kennen.

Wir wollen über Engen hinaus. Und es genügt offenbar nicht,
einfach die Welt und deren Gesetze zu erforschen. Wir tragen
Sehnsucht in uns nach Entgrenzung, soweit es uns möglich ist.

Damit geht eine ganz bestimmte Deutung des eigenen Lebens
einher, freilich verbunden mit der Frage: Was ist der Mensch
überhaupt? Diese Frage ist mithineingenommen in mein ganz
persönliches Suchen nach dem Menschsein. Was besagt es für
einen Menschen, dazusein? Was heisst leben? Was bedeutet
sterben? Was ist es bloss, dass man als Mensch solche und
ähnliche Fragen stellt und nach Antworten suchen muss? Was
wir Mythos, was wir Religion, was wir Philosophie nennen,
ist von solchen Fragen nicht zu trennen. Ebenso zeugen Lieder,
Gedichte, Werke der Kunst vom unablässigen Suchen nach
dem Geheimnis des Menschseins. Michael Landmann, der
1985 verstorbene Altmeister der Anthropologie, meinte
einmal: «Und eines dürfte sicher sein: Das Fragen nach dem
Menschen war und ist immer aktuell und wird seine
Bedeutsamkeit nie verlieren.» Wir können deshalb auch nicht umhin,
unser eigenes Nach-uns-selbst-Fragen durch die Versuche und
Bemühungen anderer zu bereichern. Schon Menschen der
Antike stellten sich solche Fragen und kamen zu ähnlichen
Antworten wie heutige Denker.

Und das Fragen geht weiter. Nehmen wir die «New-Age»-
Bewegung. Ihre Hauptvertreter meinen, jetzt habe die Zivilisation

ihren Tiefststand erreicht, die Möglichkeit einer
Verwandlung sei aber zugleich grösser als je zuvor, dass nämlich
ein «Neues Zeitalter» anbreche und neue Energien zum

518 Schweizer Heimwesen IX/88



Fliessen kämen. Zeichen dafür sehen sie in den vielen neuen
geistigen Gruppen und Zentren. Die grosse Umwälzung habe
mit der lebendigen Einheit des Seins zu tun, die jetzt in unser
Leben einbreche. Einheit über alle Grenzen hinweg ist denn
auch das Schlagwort dieser Bewegung. Die New-Age-Anhän-
ger sind zutiefst davon überzeugt, dass sich jetzt die Welt in
den Angeln dreht, dass eine Transformation, eine Verwandlung,

eine Erweiterung und Vertiefung unseres Bewusstseins
im Gange ist. Das menschliche Bewusstsein ist zwar in die
Natur eingebettet, aber es ist der Verwalter der Reichtümer
derselben. Die These ist, dass wir Menschen nicht als
Nebenprodukt der Evolution zu betrachten sind, sondern
als Spitze derselben, und dass wir letztlich durch keine
Bedingungen oder Konditionierungen begrenzt werden können.

Wir werden immer besser über Erfahrung, Imagination
und Invention verfügen. Bisher haben wir diese nur oberflächlich

wahrgenommen und eingesetzt. Das wird sich ändern,
und es werden neue, grössere Lebensmöglichkeiten entstehen.
So weit die Überzeugungen des «New-Age».

Menschliche Existenz und Grenze

Wie aber sind dann die immer noch realen Erfahrungen von
Enge und Grenzen, von denen wir oben gesprochen haben, zu
deuten, oder gar der Wert, den man dem Sich-selber-Grenzen-
setzen-Können beigemessen hat und immer noch beimisst?
Verliert das jetzt allmählich seine Bedeutung?

Entscheidend bei solchen und ähnlichen Fragen ist immer,
was für ein Menschenbild dahintersteht. Sich aufGrenzen und
Ent-Grenzen zu besinnen heisst, eine Antwort zu suchen, die
aus dem innersten Sein des Menschen kommt, und ist oft
verbunden mit einem Lebensschicksal. Denn solche Fragen
und Antworten betreffen die eigene Existenz. Menschliche
Existenz und Grenze aber sind nie zu trennen. Deswegen gibt
es ja die Frage nach dem Menschen, seit es Menschen gibt.
Wer Grenzen nicht kennt, hat auch keine Frage, kein Problem,
keine Not. Er braucht für nichts und gegen nichts zu kämpfen.

Wer überzeugt ist, der Mensch könne bald, oder irgendeinmal,
jegliche Grenze hinter sich lassen, müsste sich der Frage
stellen, wie er zu solchen Überzeugungen kommt - er, der sich
ja gerade beim Formulieren solcher Überzeugungen als in
Grenzen erweist! Wer aber als begrenztes Wesen behauptet,
er könn(t)e auch unbegrenzt sein, müsste doch dartun, wie er
das widerspruchsfrei behaupten kann. Das Ungeschickte
dabei aber ist, dass auch das Dartun von etwas wiederum mit
Grenzen operieren muss. Man muss dazu nämlich unterscheiden,

Wertungen vornehmen, neue Zusammenhänge erschlies-
sen usw. - alles Vorgänge, die ohne Grenzen nicht möglich,
freilich auch nicht nötig wären. Das will aber nicht besagen,
dass Grenzen unverschiebbar sind, im Gegenteil. Wenn es
«ein hoher Wert für die Welt von morgen sein wird», sich
selber Grenzen zu ziehen, wie wir oben sagten, ist die
Verschiebbarkeit menschlicher Grenzen mitbejaht. Mitbejaht
ist freilich nicht, dass wir als Menschen jede Grenze
überschreiten können, und auch nicht, dass wir jede überschreiten
dürfen!

2. Grenzen interpretieren

Das Wissen um die Grösse und doch wieder auch Kleinheit
der Menschen, um sein begrenzte Unbegrenztheit, ist alt. So
handeln schon die sogenannten Ursprungsmythen davon,
und es ist immer noch ein philosophisches Thema. Dahinter
steht das urmenschliche Bedürfnis, sich die wichtigen Dinge
des Lebens verständlich zu machen und, wo das nicht ohne
weiteres gelingen will, sie zu interpretieren, sie zu deuten.

Ursprungsmythen

Ein Inka-Mythos glaubt, die Götter hätten es mit dem
Menschen alles andere als leicht gehabt. Dreimal hätten sie
versucht, den Menschen zu schaffen. Zum ersten Mal schufen
sie ihn aus Lehm. Doch war der Lehmmensch so dumm und
ungeschickt, dass die entrüsteten Götter ihn sogleich wieder
vernichteten und einen neuen Menschen aus Holz bildeten.
Auch dieser Versuch misslang, denn der Holzmensch war grob
und bösartig, so dass man auch ihn wieder vernichten musste.
Einige Holzmenschen entgingen jedoch der Vernichtung und
flohen in die Wälder; sie bildeten dort das Volk der Affen.
Zum drittenmal schufen die Götter einen Menschen aus Teig.
Die Teigmenschen waren klug, aber listig. Die müde gewordenen

Götter beschlossen jedoch, sie trotz ihrer Unvollkommen-
heit am Leben zu lassen, nur vernebelten sie ihnen das Hirn,
so dass sie trotz ihrer Klugheit zu Irrtümern neigen und die
letzten Geheimnisse dieser Welt nicht erforschen können.

Ein griechischer Ursprungsmythos führt die Entstehung des
Menschen auf eine Empörung zurück, die aber trotz allem
einen für den Menschen glücklichen Ausgang nahm. Es waren
die Riesen, die sich gegen Zeus und die Götter aufdem Olymp
empörten. Sie frassen das spielende Götterkind Dionysos auf.
Zeus warf auf sie seinen Blitz, worauf sie verbrannten. Aus
der Asche der Empörer entstand dann der Mensch. In ihm
aber schlägt noch das Herz des Dionysos. Deswegen kann der
Mensch auf Göttliches sinnen, obwohl er ein menschliches
Wesen ist.

Nach einem babylonischen Mythos mischen sich im
Menschen Erdenstaub und Götterblut auf gefährliche Weise. Das
Göttliche in ihm wirkt sich als empörerisches Element aus.
Denn es stammt von einem göttlichen Rebellen, Kingu, und
verführt die Menschen zum Widerstand, selbst gegen den
Himmel. Dennoch kann der Mensch nie zum «Himmlischen»
werden.

Diese drei Beispiele haben eines gemeinsam. Sie handeln von
der Abhängigkeit des Menschen, zugleich aber von seinen
einzigartigen Fähigkeiten und, vor allem, von seiner Nähe
zum Göttlichen. Doch ist er selber nicht Gott. Es schlägt in
ihm «bloss» ein göttliches Herz; er stammt «bloss» von einem
göttlichen Rebellen ab; er hat «bloss» ein vernebeltes Hirn. Bei
allem Göttlichen in ihm hat der Mensch mit Grenzen zu
kämpfen. In ganz ähnlicher Weise spricht übrigens auch die
Bibel vom Menschen. Nach dem Sündenfall befand Gott: «Ja,
der Mensch ist jetzt wie Unsereiner im Erkennen von Gutem
und Bösem. Dass er nicht seine Hand ausstrecke und gar vom
Lebensbaume esse und ewig lebe! So trieb ihn der Herr Gott
aus Edens Garten, damit er den Erdboden bebaue, daraus er
genommen war» (Gn 3,22 f.).

Spekulation

Ähnliches ist von Philosophen zu hören. Nehmen wir Piaton,
von dem manche meinen, er habe alles Philosophisch-
Wesentliche schon gesagt, alle Philosophie nach ihm bestehe
im Grunde nur aus Fussnoten zu dem. Für Piaton ist die
irdische Welt Abbild jenseitiger Ideen. Deren oberste ist das

«Gute», das «Göttliche». Der Mensch ist fähig, das «Gute»
zu erkennen und nach ihm zu streben. Aber, er hat es nicht
leicht. Piaton erklärt sich das, auf mythische Art, so: Es gab
einmal einen Aufstand gegen das Göttliche, und zwar von Seiten

einer ganz geistigen Menschheit. Zur Strafe wurde diese
verleiblicht und in zwei Geschlechter, Mann und Frau, geteilt.
Es verhalte sich nun mit den Menschen wie mit geteilten
Kugeln, deren Hälften herumirren müssen, bis sie den zu
ihnen passenden Teil gefunden haben, um wieder ein Ganzes

519



zu werden. Damit ist die Unvollkommenheit des Menschen
angesprochen, seine Bedürftigkeit, aber auch seine Sehnsucht
nach Ganzheit und Vollkommenheit, welche auch zu neuerlicher

Einheit mit dem Göttlichen führen würde. Doch es ist
«nur» eine Sehnsucht, ein Drang. Der Mensch kann seinen
als beengend empfundenen Grenzen nie ganz entfliehen.
Menschsein heisst mit anderen Worten auch: mit Grenzen
fertig werden!

Das Mittelalter sah im Menschen ein Wesen, das weder Tier
noch Engel ist, an beidem aber Anteil hat. Er ist als Mitte des

Geschaffenen zu betrachten, weil er das ganze Spannungsfeld
des endlichen Seins umfasst, Geistiges wie Materielles. Zudem
wird er, und nur er, «Ebenbild Gottes» genannt. Er hat ein
tiefes «Mitwissen» um die Schöpfung, wenn auch oft mehr
verborgen und unvollkommen. Er hat aber genug Geistigkeit,
um nach mehr Wissen, mehr praktischem Vermögen, mehr
Vollkommenheit zu streben. Aber er ist und bleibt ein
Mensch, das heisst ein endliches Wesen. Letzte Vollkommenheit

zu erreichen ist ihm nicht möglich. Was aber ihm nicht
möglich ist, braucht nicht auch Unmöglichkeit für Gott
zu bedeuten. Der Mensch darf sogar die Hoffnung haben, dass

ihn Gott einst in sein vollkommenes Leben erheben werde.

3. Reflexion auf«Grenzerfahrungen»

Wenn heute über menschliche Grenzen und die damit
verbundene Problematik nachgedacht wird, darf Karl Jaspers
(1883-1963) nicht übergangen sein. Er ist geradezu der
Philosoph der Grenzerfahrungen. Als Arzt und Psychologe
hat er sich später der Philosophie zugewandt und sich während
Jahrzehnten mit dem Erhellen und Deuten dessen, was
Menschsein bedeutet, befasst. Dabei spielten bei ihm die
Grenzerfahrungen eine grosse, ja entscheidende Rolle. Seine

persönliche Lebenssituation macht das vielleicht verständlich.
Eine organische Krankheit liess ihm nämlich zunächst eine
Lebenserwartung von höchstens 30 Jahren. Er liess sich jedoch
nicht entmutigen, nahm den Kampf aufund lernte schliesslich
mit der Krankheit zu leben. Nach dem Arztstudium arbeitete
er von 1908 bis 1915 an der Psychiatrischen Klinik in Heidelberg.

Da ging ihm auf, wie unbeholfen sich die Wissenschaft
menschlichen Begrenzungen gegenüber verhielt. Es braucht
nicht nur Wissen von Fakten, es braucht auch, so Jaspers,
Philosophie, um diese Fakten zu deuten und aus einem
Tieferen heraus zu verstehen.

Condition humaine

Wie auch immer die Herkunft des Menschen sein mag, wir
sind, und wir sind da, und wir sind es aufeigentümliche Weise.
Die Natur kennt Wachstum und Leben. Pflanzen reproduzieren

sich und geben sich einen zwar artgebundenen, aber doch
individuellen Ausdruck. Tiere folgen darüber hinaus Instinkten

und äussern sich lautlich. Menschen aber denken nach,
sprechen, teilen sich mit, müssen sich entscheiden, betrachten
das Leben als Aufgabe, kennen Freiheit und Verantwortung.
Sie tun das alles im Verbund mit andern Menschen. Und so
entsteht Geschichte, persönlich-individuelle, aber auch
gemeinschaftliche und universale.

Was heisst das für den Menschen, wenn er sich bewusst wird,
dass er gebunden ist an ein biologisches Erbe, an ein
Geschlecht, an ein Volk, an ein Zeitalter, an einen Kulturkreis,

an geschichtliche, gesellschaftliche und wirtschaftliche
Situationen? Gerade indem er dies erkennt, beginnt er sich
von alldem auch schon ein Stück weit zu lösen. Er kann sich

im Denken sogar über all diese faktischen Situationen stellen.
Er ist noch mehr als das, an was er gebunden ist, mit dem er
vertraut ist und entsprechend alltäglich umgeht. Was der
einzelne über sich selbst weiss, und was wir vom Menschen
überhaupt wissen, ist noch nicht das ganze Wissen. Es gibt
noch ein Tieferes, das wir spüren, ohne es in verfügbares
Wissen verwandeln zu können. Es hat mit dem menschlichen
Ur-Sprung zu tun. Von dort erfahren wir auch einen
Anspruch, der uns keine Ruhe lässt. Auch Erfüllung erhofft
der Mensch «von einem nie Begriffenen her, dem er anzugehören

glaubt!» Deshalb weiss letztlich kein Mensch, wer er
eigentlich ist. Er weiss sich getragen aus einer Tiefe heraus,
über die er keine Macht hat. Er kann sich nur auf sie einlassen,
sich ihrer «Stimme» öffnen.

Befähigung zu Transzendenz

Im Sich-Öffnen, im Tun, das inneres und äusseres Handeln
einschliesst, drängt der Mensch über sich hinaus. Dieses
Weiterdrängen, Über-sich-hinaus-Wollen, bezieht sich einesteils

auf ein ständiges Fortschreiten in der Welt. Der Mensch
will die Natur erobern und über sie verfügen. Das hat schon
mit der Erfindung des Feuers und der Werkzeuge begonnen.
Dabei ist es nicht nur der Drang, das Leben immer besser

zu gestalten, was den Menschen zu immer neuen Entdeckungen

führt, er hat auch einen unstillbaren Drang zum Wissen
und einen unerschütterlichen Mut zum praktischen Können.
Denken wir nur, was zum Beispiel die Seefahrt war oder heute
die Weltraumforschung ist, die Kernspaltung, die Gentechnologie

usw. Der Mensch ist immer auf Neues aus, er möchte
früher oder später alle Grenzen auch überschreiten. Und er
hat ganz augenscheinlich auch etwelchen Erfolg. Vieles, was
im letzten Jahrhundert noch unmöglich geschienen hätte, ist
heute schon Wirklichkeit.

Ihr
Qualitätesiegel

für Grossküchenprodukte

und

umfassenden

Kundenservice

Haco AG, 3073 Gümligen, Tel. 031/52 00 61

520 Schweizer Heimwesen IX/88



Der Mensch will aber noch in einer ganz anderen Richtung
über sich hinaus. Es genügt ihm nicht, einfach die Welt mehr
und mehr zu erforschen. Er hat auch Sehnsucht nach etwas,
das über die Welt hinaus liegt. Man kann es traditionell das

«Ewige» nennen oder mit Jaspers «Transzendenz». Dahin
gelangt man freilich nicht durch pausenlose Geschäftigkeit.
Es liegt in einem gewissen Sinne jenseits der Zeit. Es ist denn
auch entsprechend schwierig, der Transzendenz inne zu
werden. Transzendenz ist zum Beispiel theoretischem Wissen
unzugänglich. Werden wir ihrer inne, ist es ein Ereignis, das

uns «zufallt», das wir zwar verarbeiten, aber nicht herbeiführen

können. Und dennoch erschliesst erst es uns die letzten
Tiefen des Menschseins. In diesem Sinne kann man auch
sagen: erst Transzendenzerfahrung macht den Menschen zum
Menschen. Dann erst kommt er wirklich zu sich selbst.
Bezogen auf Transzendenz, wird der Mensch sich als freies
Wesen erst voll bewusst. Er fühlt sich dann sogar dem
diesseitigen Leben überlegen.

Was kann ich vom Menschen wissen?

Wenn der Mensch sich in dieser Art und Weise erfahrt, wird
er sich freilich auch seiner Ungewissheit, seines Preisgegebenseins,

bewusst. Er wird inne, dass Lebensangst nicht nur
Furcht vor diesem oder jenem Faktum, diesem oder jenem
möglichen Ereignis bedeutet, sondern eine Unsicherheit
bezüglich Leben insgesamt miteinschliesst. Da könnte man
verzagen, verzweifeln. Dies auszuhalten, durchzutragen,
braucht Mut. Es ist ein Mut, der uns aber auch wieder
Hoffnung gibt, ein Mut, ohne den wir nicht leben könnten.
Damit ist gesagt, dass es in der Frage nach dem Menschen,
keine begreifbare Antwort geben kann. Denn was dem
Menschen letzten Endes sein könnte, bleibt ihm verborgen,

solange er am Leben ist. Damit rückt auch die Freiheit in ein
neues Licht. Freie menschliche Verwirklichung kommt zu
keinem Abschluss. Der Mensch muss täglich neu seine
Freiheit als Mensch verwirklichen. Sein Tun offenbart uns
immer neu, was er als Mensch ist.

Der Mensch ist also, wie wir sagten, immer mehr als er von
sich weiss und wissen kann. Das heisst aber keineswegs, dass

er überhaupt nicht von sich wüsste. Er weiss um sich, und er
weiss manches und sehr Tiefes. Die Aufgabe der Wissenschaft
vom Menschen ist es, auf verschiedene Arten bewusst zu
machen, was man weiss und wie man weiss, aber auch was
nicht wissbar ist. Das Ringen um dieses Wissen fuhrt
notwendig an Grenzen, und zwar bis dahin, wo kein Wissbares
mehr zu fassen ist, sondern nur Leere bleibt, falls diese nicht
von einem ganz Andern her erfüllt wird, wie Jaspers sagt.
Letzte Lebensfragen können daher nicht durch theoretisches
Wissen gelöst werden. Das wissenschaftliche Wissen kann und
muss Hilfen bieten, um das menschliche Dasein besser zu
verstehen. Im eigentlich menschlichen Bereich aber gibt es
kein Es-gibt-Wissen wie in den Wissenschaften. Da ist
Existenz, Selbstsein, Freiheit, Bezogensein auf Transzendenz.
Das «Wissen» darum aber ist nicht gegenständlich, wie
bei einem Es-gibt; es würde falsch, wenn es gegenständlich
genommen würde.

Grenzerfahrungen

Grenzerfahrungen im Sinne Jaspers werden erst auf dem
Hintergrund der angesprochenen Condition humaine
verständlich. Grenzerfahrungen ereignen sich in Grenzsituationen.

Das sind Lebenssituationen, die für uns unüberschaubar
sind. Wir erleben sie wie eine Wand, an die wir stossen und
dabei scheitern. Wir können diese Wand nicht beseitigen.

Es gibt viele Gründe, weshalb das
Spital-, Heim- und Pflegepersonal
eine eigene Pensionskasse braucht.

Seit 1930 versichern
wir ausschliesslich
Spital-, Heim- und
Pflegepersonal. Wir
kennen deshalb
Ihren Beruf!
Unsere Bedingungen
und Leistungen sind
vollumfänglich auf
Ihre Vorsorgebedürf-
nisse ausgerichtet.

Gruppen- und
Einzelmitglieder finden bei

uns die massge-
schneiderte Vorsorge.

Ihre sichere Zukunft
beginnt mit einer
Beratung durch die
SHR Besser heute
als morgen.
Nehmen Sie mit uns
Kontakt auf für die
Vereinbarung einer
Besprechung oder
die Zustellung unserer

Dokumentation:
<7 gute Gründe für
eine gute Sache>.

Ich/wir wünsche(n) gerne nähere Informationen,
Bitte senden Sie mir/uns Ihre Dokumentation.

Name/Vorname:

Pensionskasse für Spital-, Heim- und

Pflegepersonal, Gladbachstrasse 117,

8044 Zurich .Telefon 01/252 53 00

Vormals: Pensionskasse des Schweiz. Verbandes
dipl. Schwestern für Wochenpflege, Säuglings- und

Kinderkrankenpflege (WSK), gegründet 1930.

Adresse:

PLZ/Ort:

Tel.:

521



Grenzsituationen können wir auch nicht von irgendeinem
Geschehen her ableiten oder aus einer Situation erklären. Wir
erfahren sie ganz einfach als mit unserem Dasein als Menschen
gegeben. Grenzsituationen fuhren zum Äussersten. In ihnen
kann die Abgründigkeit des Menschen nicht mehr versteckt
werden. Das Unverfügbare im Menschsein wird offensichtlich.
Sie können vom Bewusstsein nicht zureichend erfasst und
begriffen werden. Das Bewusstsein als wissendes und zweckhaft

handelndes verbleibt im Verfügbaren und kann sich
dem, was sich von jenseits der Grenze der Verfügbarkeit zeigt,
höchstens öffnen.

Für Jaspers ist menschlich zu existieren und Grenzsituationen
zu erfahren und auszuhalten dasselbe. «Existenz» wird durch
den Aufschwung des Seins in uns ermöglicht, der trotz aller
Hilflosigkeit immer wieder geschieht. Wir erfahren das freilich
nicht als ein Erklärliches. Es ist als eine Art «Sprung» zu
umschreiben, ein Sprung über die Grenzen einer Grenzsituation,

ein Sprung ins Eigentliche, trotz oder entgegen aller
Begrenztheit. Dabei wird «Transzendenz» erfahren.

Als gewöhnliches «Dasein» bin ich lediglich in Situationen.
Wenn ich aber den Sprung in die Existenz tue, dann erfahre
ich eine unauflösliche Doppeltheit, die mit meinem Menschsein

gegeben ist: Nicht mehr nur in der Welt zu sein und doch
nur zu sein, sofern ich mir in ihr erscheine. Weil wir immer
auch zur Welt gehören (in ihr erscheinen, in ihr sichtbar sind),
können wir, wenn auch nur «zweideutig», über Grenzsituationen

und ihre Bedeutung für Existenz sprechen. Ja, wir müssen
darüber sprechen können. Ein Transzendieren ohne das
Gegenständliche wäre gar kein Transzendieren mehr. So können
wir auch über Grenzerfahrungen, also über a-logisch Existentielles

logisch miteinander reden. Wir müssen freilich immer
die nötigen Einschränkungen beachten. Als logisches Sprechen

kommt das existentielle Sprechen nicht ohne
wissenschaftliche Richtigkeit und allgemeinen Sinn aus, aber es darf
nicht nur bei der Logik bleiben, sonst verliert sich der Sinn
existentiellen Sprechens, es wird kein Sinn des Lebens mehr
sichtbar und verweist aufkeinen inneren Halt mehr.
Existenzerhellendes Sprechen ist dementsprechend von allgemeiner
Geltung und kommt doch ohne das persönliche, existentielle
Sich-Einbringen nicht aus. Es betrifft alle und doch auch jeden
ganz persönlich in seiner Einzelheit.

Die Bestimmtheit des Menschen

Damit ist die Grundlage gelegt, auf der näher auf Grenzerfahrungen

eingegangen werden kann. Als Mensch bin ich so
immer in eine je bestimmte, in gewissem Sinne so nur mir
gegebene und deshalb immer auch einmalige Situation hinein
gebunden. Das bringt Enge mit sich, Beschränktheit, Grenzen.
Ich bin zum Beispiel von meiner Jugend her biologisch durch
Erbanlagen (Geschlecht) bestimmt, sozial durch den Status
meiner Eltern, kulturell durch die genossene Erziehung,
finanziell durch meinen Beruf usw. Jeder kann das zum Teil
nicht oder nur schwer ändern. Jaspers nennt das «geschichtliche

Bestimmtheit! Noch in einem weiteren Sinn bedeutet
geschichtliche Bestimmtheit Enge: Was immer ich frei wähle
und tue, ist, einmal geschehen, nicht ungeschehen zu machen.
Es macht aus mir eine Diese, das heisst legt mich fest, und
zwar nicht nur räumlich und zeitlich, sondern häufig auch in
meinen Möglichkeiten. Wer zum Beispiel eine Berufslehre
macht, kann nicht gleichzeitig studieren, Spitzensport treiben,
Trapezkünstlerin werden und um die Welt trampen; nach der
Lehre aber ist es vielleicht für den Spitzensport zu spät, hat
das Trampen um die Welt seinen Reiz verloren, erscheint das

Trapez zu gefahrlich usw. Was ich aber tat oder nicht tat,
bestimmt nicht unwesentlich mein weiteres Leben. Zur

Grenzsituation wird das Ganze, wenn ich inne werde, dass ich
das nicht ändern kann, dass ich somit diese zum Teil
willentlich, zum Teil aber auch ohne oder gar gegen meinen
Willen entstandenen Begrenzungen (Geschichtlichkeit) nicht
abwerfen kann, und dass ich dabei zu zerbrechen drohe. Was
aus einer solchen Grenzsituation wird, darüber bestimme
letztlich nicht ich, es ereignet sich mir. Statt Schwermut und
Verzweiflung zu verfallen, kann ich freilich auch im Blick auf
Transzendenz, innewerden, dass selbst geschichtliche Bedingtheit

nicht das Letzte, Eigentliche ist. Geschichtlichkeit wird
für mich dann zum Beschränkenden und zum Beglückenden
zugleich. Ich ergreife dann mein Schicksal nicht bloss äusser-
lich, sondern als zu mir gehörig, genauso wie die befreiende
Bezogenheit auf Transzendenz. Da ich diese existentielle
Erfahrung nur in einer Grenzsituation machen kann, kann ich
mich mit ihr aussöhnen.

Bestimmtheit durch Geschichtlichkeit muss allerdings nicht
notwendig als Grenzsituation erfahren werden. Es gibt
Menschen, die sich diesen Unausweichlichkeiten ganz
selbstverständlich fügen, und zeitweilig tut das wohl jeder. Es ist
übrigens auch möglich, gelehrte Studien darüber anzustellen,
ohne die mit einer Grenzsituation verbundene Not zu
erfahren. Freilich ist dann die Grenzsituation nicht mehr als
eine studierbare «Situation». Zur Grenzsituation wird sie, wie
gesagt, erst, wenn sie mir zur Wand wird, an die ich stosse,
an der ich mit meinem Wissen scheitere und auch menschlich
zu scheitern drohe. Erst dann kann mir ein unverfügbares
Jenseits aufgehen, kann ich beginnen, das bloss Gegebene zu
transzendieren und auf eine neue Weise zu denken, zu fühlen
und zu handeln, das heisst meine geschichtliche Bestimmtheit
existentiell anzunehmen und zu verwirklichen.

Die Unverfügbarkeit menschlichen Daseins

In jeder Grenzsituation wird mir gleichsam der Boden unter
den Füssen weggezogen. Existentiell geworden, kann ich
menschliches Dasein nicht mehr fix als bestehende Grösse
ansehen. In der Welt ist keine Vollendung. Die Fragwürdigkeit
allen Daseins bedeutet die Unmöglichkeit, in ihm als solchem
Ruhe zu finden. Dass unsere Existenz nur so - in je
.geschichtlicher Bestimmtheit, die zugleich Grenze ist - zum
Austrag kommen kann, ist und bleibt ein Rätsel. Hier muss
alles verstummen. Die geschichtliche Bestimmtheit ist etwas,
an der wir letztlich zerbrechen müssten, wenn uns nicht
Erfahrung von Transzendenz, trotzallem, das Ja zum Leben,
zur Liebe, zum Glauben, zu vertrauendem Hoffen erschliessen
würde.

Jaspers Weise, über Grenzerfahrungen nachzudenken, führt
in die Tiefe existentiellen Lebens. In der Besinnung auf
unumgängliche Grenzen, aber auch die Möglichkeiten, die in
deren Erfahrung liegen, ist ein Mass für die Lebensbewältigung
zu gewinnen. Grenzen, die wir bewältigen können, sind anders
anzugehen, als solche, denen wir uns unausweichlich
unterworfen sehen. Bei den ersteren ist unser Wissen, unser
Können, unser Mut in Anspruch zu nehmen. Wir können
auch ein übriges tun, um erfolgsversprechende Verhaltensseiten

zu entwickeln. In einer Grenzsituation dagegen -
Jaspers zählt nicht nur die geschichtliche Bestimmtheit dazu,
sondern auch zum Beispiel Leiden, Tod, übermässiges Glück,
Getroffensein von Liebe -, geht einem die Unverfügbarkeit
auf. Das heisst nicht, zu resignieren. Die angemessene
Auseinandersetzung damit ist in jedem Fall aufzunehmen.
Aber die Grenzen, an die wir dabei stossen, sollten uns nicht
überraschen - und auch nicht zur Verzweiflung bringen.
Immer wieder haben Menschen dabei Transzendenz erfahren,
und damit auch Hoffnung über alle Grenzen hinweg bekommen.

Das Rätsel, das bleibt, verwirrt sie nicht mehr!

522 Schweizer Heimwesen IX/88


	"Sich in den eigenen Grenzen kennenlernen"

