Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 9

Artikel: "Sich in den eigenen Grenzen kennenlernen”
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Sich 1n den eigenen Grenzen kennenlernen»

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA

Mitten im Alltag sind wir von Grenzen umgeben. So konnten
wir das Wort von Notker dem Stammler (9./10. Jahrhundert):
«Mitten im Leben sind wir vom Tod umgeben», abwandeln.
Grenzerfahrungen und Leben sind ineinander verzahnt wie
Leben und Tod. Dringt uns das vielleicht, Grenzen nicht
wahrhaben zu wollen oder zu ignorieren und zu liberschrei-
ten? Oder aber grenzenlose Forderungen zu stellen, grenzenlo-
se Erwartungen zu hegen? Oder miissen wir einfach versuchen,
jede Grenze zu Uberschreiten?

1. Grenzen erleben

Was driickt Grenze aus? Bei Grenzen stossen wir an etwas, das
uns aufhalt, das unserm Tun Einhalt gebietet. Oft konnte es
auch weitergehen — oder sollte es unserer Meinung nach —,
aber etwas behindert. Grenzen treten einesteils als Trennungs-
linien, als schmerz- und leidvolle Andersheit in Erscheinung;
sie konnen andernteils aber auch Geborgenheit, Heimatgefiihl,
Ruhe und Sicherheit geben; Grenzen konnen sodann auch
Uberginge sein, die Verdnderung, Werden, Hoffnung in sich
enthalten.

Dementsprechend werden Grenzen unterschiedlich erlebt. Sie
blockieren, engen ein, machen Angst, wenn sie als Ausdruck
von schamlosem, unangemessenem Eindringen in die eigene
Lebenswelt erfahren werden. Grenzen konnen aber auch
wir leiten, helfen, bewahren, stiitzen. Sie sagen uns dann, was
sollen und im Grunde auch wollen, weil sie Orientierung
geben.

Grenzen konnen entdeckt oder auch gezogen werden. For-
schendes Sich-Besinnen fiihrt notwendig dazu — und damit
auch zu tieferer Einsicht in vorgegebene Zusammenhénge.

Den Umgang mit Grenzen lernen

Ebenso wie uns Grenzen entgegentreten in der Natur, in
sozialen Einrichtungen, in geistigen Bereichen usw., sind wir
selber andern eine Grenze. Dass Grenzerfahrungen so alltag-
lich sind, ist es das, was uns zu schaffen macht? Ist das Leben
nicht Kraft, die letztlich alles Beengende durchstossen will?
Schliesslich sind wir ja zum Leben da! Aber gerade Leben-
Wollen lasst uns Grenz-Erfahrungen machen. Das Dass der
Grenzen gehort zu unserem Alltag, Grenzen sind uns vorgege-
ben und aufgegeben. Entscheidend fiir unser Leben ist nicht,
jede Grenze liberhaupt zu beseitigen, sondern das Wie des
Umgangs mit Grenzen. Ein sachgemasser Umgamg ist ebenso
moglich wie ein unsachgemdésser (und damit gefihrlicher).
Grenzen zu leugnen und zu missachten gehort ebenso zur
menschlichen Realitit wie Grenzen zu akzeptieren, selber zu
ziehen oder allenfalls behutsam zu verdndern. Das bedeutet,
dass wir nicht bloss als Beobachter Grenzen und Grenziiber-
schreitungen in unserem Umfeld oder in der Vergangenheit

518

betrachten konnen, sondern auch selber, als Teilnehmende,
als Betroffene, den Umgang mit Grenzen zu lernen haben.
Der Natur gegentiber heisst das: sie nicht als blosse Umwelt
zu betrachten, sondern auch als Mitwelt zu entdecken; den
Menschen gegentiber heisst das: sie als «Du» und als «Wir»
zu entdecken; dem Geistigen gegeniiber bedeutet es unter
anderem: es auszuhalten, «dass es Fragen gibt, die als Fragen
sinnvoll, sogar unausweichlich sind, ohne dass sie ecine
zwingende Antwort vertriigen, dass es unlosbare Denkkonflik-
te gibt, dass jedes behauptete Totalwissen falsch ist und
obendrein Schaden stiftet» (Jaspers). Sich selber Grenzen
zu setzen, bewusst haltzumachen, selbst in dem, worauf wir
mit Grund stolz sein konnten, ist ein hoher Wert fiir die Welt
von morgen.

Unsere Sehnsucht nach Entgrenzung

Aber es konnen nicht einfach irgendwelche Grenzen sein, und
es gibt die Sehnsucht, jedwede Grenze auch zu tiberschreiten.
Adolf Muschg meinte einmal sinngemass: Seine eigene
Personlichkeit, das, was man im tiefsten Innern ist, lernt man
nicht kennen, indem man auf das schaut, was sich einem
tagtdglich zeigt, sondern zu mir stosse ich dann, wenn ich das,
was ich sowieso schon weiss von mir, tiberschreite und an
meine eigene Grenze stosse. In meinen eigenen Grenzen erst
lerne ich mich kennen.

Wir wollen tiber Engen hinaus. Und es gentigt offenbar nicht,
einfach die Welt und deren Gesetze zu erforschen. Wir tragen
Sehnsucht in uns nach Entgrenzung, soweit es uns moglich ist.

Damit geht eine ganz bestimmte Deutung des eigenen Lebens
einher, freilich verbunden mit der Frage: Was ist der Mensch
tiberhaupt? Diese Frage ist mithineingenommen in mein ganz
personliches Suchen nach dem Menschsein. Was besagt es fiir
einen Menschen, dazusein? Was heisst leben? Was bedeutet
sterben? Was ist es bloss, dass man als Mensch solche und
dhnliche Fragen stellt und nach Antworten suchen muss? Was
wir Mythos, was wir Religion, was wir Philosophie nennen,
ist von solchen Fragen nicht zu trennen. Ebenso zeugen Lieder,
Gedichte, Werke der Kunst vom unablédssigen Suchen nach
dem Geheimnis des Menschseins. Michael Landmann, der
1985 verstorbene Altmeister der Anthropologie, meinte ein-
mal: «Und eines diirfte sicher sein: Das Fragen nach dem
Menschen war und ist immer aktuell und wird seine Bedeut-
samkeit nie verlieren.» Wir konnen deshalb auch nicht umhin,
unser eigenes Nach-uns-selbst-Fragen durch die Versuche und
Bemiihungen anderer zu bereichern. Schon Menschen der
Antike stellten sich solche Fragen und kamen zu dhnlichen
Antworten wie heutige Denker.

Und das Fragen geht weiter. Nehmen wir die «New-Age»-
Bewegung. Ihre Hauptvertreter meinen, jetzt habe die Zivilisa-
tion ihren Tiefststand erreicht, die Mdoglichkeit einer Ver-
wandlung sei aber zugleich grosser als je zuvor, dass ndmlich
ein «Neues Zeitalter» anbreche und neue Energien zum

Schweizer Heimwesen [X/88



Fliessen kdmen. Zeichen dafiir sehen sie in den vielen neuen
geistigen Gruppen und Zentren. Die grosse Umwilzung habe
mit der lebendigen Einheit des Seins zu tun, die jetzt in unser
Leben einbreche. Einheit tiber alle Grenzen hinweg ist denn
auch das Schlagwort dieser Bewegung. Die New-Age-Anhén-
ger sind zutiefst davon iiberzeugt, dass sich jetzt die Welt in
den Angeln dreht, dass eine Transformation, eine Verwand-
lung, eine Erweiterung und Vertiefung unseres Bewusstseins
im Gange ist. Das menschliche Bewusstsein ist zwar in die
Natur eingebettet, aber es ist der Verwalter der Reichtiimer
derselben. Die These ist, dass wir Menschen nicht als
Nebenprodukt der Evolution zu betrachten sind, sondern
als Spitze derselben, und dass wir letztlich durch keine
Bedingungen oder Konditionierungen begrenzt werden kon-
nen. Wir werden immer besser tiber Erfahrung, Imagination
und Invention verfligen. Bisher haben wir diese nur oberflich-
lich wahrgenommen und eingesetzt. Das wird sich dndern,
und es werden neue, grossere Lebensmoglichkeiten entstehen.
So weit die Uberzeugungen des «New-Age».

Menschliche Existenz und Grenze

Wie aber sind dann die immer noch realen Erfahrungen von
Enge und Grenzen, von denen wir oben gesprochen haben, zu
deuten, oder gar der Wert, den man dem Sich-selber-Grenzen-
setzen-Konnen beigemessen hat und immer noch beimisst?
Verliert das jetzt allméhlich seine Bedeutung?

Entscheidend bei solchen und dhnlichen Fragen ist immer,
was fiir ein Menschenbild dahintersteht. Sich auf Grenzen und
Ent-Grenzen zu besinnen heisst, eine Antwort zu suchen, die
aus dem innersten Sein des Menschen kommt, und ist oft
verbunden mit einem Lebensschicksal. Denn solche Fragen
und Antworten betreffen die eigene Existenz. Menschliche
Existenz und Grenze aber sind nie zu trennen. Deswegen gibt
es ja die Frage nach dem Menschen, seit es Menschen gibt.
Wer Grenzen nicht kennt, hat auch keine Frage, kein Problem,
keine Not. Er braucht fiir nichts und gegen nichts zu kaimpfen.

Wer liberzeugt ist, der Mensch konne bald, oder irgendeinmal,
jegliche Grenze hinter sich lassen, miisste sich der Frage
stellen, wie er zu solchen Uberzeugungen kommt —er, der sich
ja gerade beim Formulieren solcher Uberzeugungen als in
Grenzen erweist! Wer aber als begrenztes Wesen behauptet,
er konn(t)e auch unbegrenzt sein, miisste doch dartun, wie er
das widerspruchsfrei behaupten kann. Das Ungeschickte
dabei aber ist, dass auch das Dartun von etwas wiederum mit
Grenzen operieren muss. Man muss dazu ndmlich unterschei-
den, Wertungen vornehmen, neue Zusammenhinge erschlies-
sen usw. — alles Vorgénge, die ohne Grenzen nicht moglich,
freilich auch nicht nétig wiren. Das will aber nicht besagen,
dass Grenzen unverschiebbar sind, im Gegenteil. Wenn es
«ein hoher Wert flir die Welt von morgen sein wirdy», sich
selber Grenzen zu ziehen, wie wir oben sagten, ist die
Verschiebbarkeit menschlicher Grenzen mitbejaht. Mitbejaht
ist freilich nicht, dass wir als Menschen jede Grenze iiber-
schreiten konnen, und auch nicht, dass wir jede {iberschreiten
diirfen!

2. Grenzen interpretieren

Das Wissen um die Grosse und doch wieder auch Kleinheit
der Menschen, um sein begrenzte Unbegrenztheit, ist alt. So
handeln schon die sogenannten Ursprungsmythen davon,
und es ist immer noch ein philosophisches Thema. Dahinter
steht das urmenschliche Bediirfnis, sich die wichtigen Dinge
des Lebens verstindlich zu machen und, wo das nicht ohne
weiteres gelingen will, sie zu interpretieren, sie zu deuten.

Ursprungsmythen

Ein Inka-Mpythos glaubt, die Goétter hitten es mit dem
Menschen alles andere als leicht gehabt. Dreimal hétten sie
versucht, den Menschen zu schaffen. Zum ersten Mal schufen
sie thn aus Lehm. Doch war der Lehmmensch so dumm und
ungeschickt, dass die entriisteten Gotter ihn sogleich wieder
vernichteten und einen neuen Menschen aus Holz bildeten.
Auch dieser Versuch misslang, denn der Holzmensch war grob
und bosartig, so dass man auch ihn wieder vernichten musste.
Einige Holzmenschen entgingen jedoch der Vernichtung und
flohen in die Wilder; sie bildeten dort das Volk der Affen.
Zum drittenmal schufen die Gotter einen Menschen aus Teig.
Die Teigmenschen waren klug, aber listig. Die miide geworde-
nen Gotter beschlossen jedoch, sie trotz ihrer Unvollkommen-
heit am Leben zu lassen, nur vernebelten sie ihnen das Hirn,
so dass sie trotz ihrer Klugheit zu Irrtiimern neigen und die
letzten Geheimnisse dieser Welt nicht erforschen konnen.

Ein griechischer Ursprungsmythos fiihrt die Entstehung des
Menschen auf eine Emporung zuriick, die aber trotz allem
einen fiir den Menschen gliicklichen Ausgang nahm. Es waren
die Riesen, die sich gegen Zeus und die Gotter auf dem Olymp
emporten. Sie frassen das spielende Gotterkind Dionysos auf.
Zeus warf auf sie seinen Blitz, worauf sie verbrannten. Aus
der Asche der Emporer entstand dann der Mensch. In ihm
aber schldgt noch das Herz des Dionysos. Deswegen kann der
Mensch auf Gottliches sinnen, obwohl er ein menschliches
Wesen ist.

Nach einem babylonischen Mythos mischen sich im Men-
schen Erdenstaub und Gotterblut auf gefihrliche Weise. Das
Gottliche in ihm wirkt sich als emporerisches Element aus.
Denn es stammt von einem gottlichen Rebellen, Kingu, und
verfiihrt die Menschen zum Widerstand, selbst gegen den
Himmel. Dennoch kann der Mensch nie zum «Himmlischen»
werden.

Diese drei Beispiele haben eines gemeinsam. Sie handeln von
der Abhéngigkeit des Menschen, zugleich aber von seinen
einzigartigen Fahigkeiten und, vor allem, von seiner Ndihe
zum Gottlichen. Doch ist er selber nicht Gott. Es schligt in
thm «bloss» ein gottliches Herz; er stammt «bloss» von einem
gottlichen Rebellen ab; er hat «bloss» ein vernebeltes Hirn. Bei
allem Gottlichen in ihm hat der Mensch mit Grenzen zu
kimpfen. In ganz dhnlicher Weise spricht {ibrigens auch die
Bibel vom Menschen. Nach dem Siindenfall befand Gott: «Ja,
der Mensch st jetzt wie Unsereiner im Erkennen von Gutem
und Bosem. Dass er nicht seine Hand ausstrecke und gar vom
Lebensbaume esse und ewig lebe! So trieb ihn der Herr Gott
aus Edens Garten, damit er den Erdboden bebaue, daraus er
genommen war» (Gn 3,22 f)).

Spekulation

Ahnliches ist von Philosophen zu horen. Nehmen wir Platon,
von dem manche meinen, er habe alles Philosophisch-
Wesentliche schon gesagt, alle Philosophie nach ihm bestehe
im Grunde nur aus Fussnoten zu dem. Fir Platon ist die
irdische Welt Abbild jenseitiger Ideen. Deren oberste ist das
«Gutex», das «Gottliche». Der Mensch ist fahig, das «Gute»
zu erkennen und nach ihm zu streben. Aber, er hat es nicht
leicht. Platon erklért sich das, auf mythische Art, so: Es gab
einmal einen Aufstand gegen das Géttliche, und zwar von sei-
ten einer ganz geistigen Menschheit. Zur Strafe wurde diese
verleiblicht und in zwei Geschlechter, Mann und Frau, geteilt.
Es verhalte sich nun mit den Menschen wie mit geteilten
Kugeln, deren Hailften herumirren mdiissen, bis sie den zu
ihnen passenden Teil gefunden haben, um wieder ein Ganzes

Sk



zu werden. Damit ist die Unvollkommenheit des Menschen
angesprochen, seine Bediirftigkeit, aber auch seine Sehnsucht
nach Ganzheit und Vollkommenheit, welche auch zu neuerli-
cher Einheit mit dem Gottlichen fiihren wiirde. Doch es ist
«nur» eine Sehnsucht, ein Drang. Der Mensch kann seinen
als beengend empfundenen Grenzen nie ganz entfliehen.
Menschsein heisst mit anderen Worten auch: mit Grenzen
fertig werden!

Das Mittelalter sah im Menschen ein Wesen, das weder Tier
noch Engel ist, an beidem aber Anteil hat. Er ist als Mitte des
Geschaffenen zu betrachten, weil er das ganze Spannungsfeld
des endlichen Seins umfasst, Geistiges wie Materielles. Zudem
wird er, und nur er, «Ebenbild Gottes» genannt. Er hat ein
tiefes «Mitwissen» um die Schopfung, wenn auch oft mehr
verborgen und unvollkommen. Er hat aber genug Geistigkeit,
um nach mehr Wissen, mehr praktischem Vermdgen, mehr
Vollkommenheit zu streben. Aber er ist und bleibt ein
Mensch, das heisst ein endliches Wesen. Letzte Vollkommen-
heit zu erreichen ist ihm nicht mdglich. Was aber ihm nicht
moglich ist, braucht nicht auch Unmoglichkeit fiir Gott
zu bedeuten. Der Mensch darfsogar die Hoffnung haben, dass
ihn Gott einst in sein vollkommenes Leben erheben werde.

3. Reflexion auf « Grenzerfahrungen»

Wenn heute iiber menschliche Grenzen und die damit
verbundene Problematik nachgedacht wird, darf Karl Jaspers
(1883-1963) nicht iibergangen sein. Er ist geradezu der
Philosoph der Grenzerfahrungen. Als Arzt und Psychologe
hat er sich spéter der Philosophie zugewandt und sich wihrend
Jahrzehnten mit dem Erhellen und Deuten dessen, was
Menschsein bedeutet, befasst. Dabei spielten bei ihm die
Grenzerfahrungen eine grosse, ja entscheidende Rolle. Seine
personliche Lebenssituation macht das vielleicht verstandlich.
Eine organische Krankheit liess ihm ndmlich zunéchst eine
Lebenserwartung von hochstens 30 Jahren. Er liess sich jedoch
nicht entmutigen, nahm den Kampfaufund lernte schliesslich
mit der Krankheit zu leben. Nach dem Arztstudium arbeitete
er von 1908 bis 1915 an der Psychiatrischen Klinik in Heidel-
berg. Da ging ihm auf, wie unbeholfen sich die Wissenschaft
menschlichen Begrenzungen gegeniiber verhielt. Es braucht
nicht nur Wissen von Fakten, es braucht auch, so Jaspers,
Philosophie, um diese Fakten zu deuten und aus einem
Tieferen heraus zu verstehen.

Condition humaine

Wie auch immer die Herkunft des Menschen sein mag, wir
sind, und wir sind da, und wir sind es aufeigentiimliche Weise.
Die Natur kennt Wachstum und Leben. Pflanzen reproduzie-
ren sich und geben sich einen zwar artgebundenen, aber doch
individuellen Ausdruck. Tiere folgen dariiber hinaus Instink-
ten und &dussern sich lautlich. Menschen aber denken nach,
sprechen, teilen sich mit, miissen sich entscheiden, betrachten
das Leben als Aufgabe, kennen Freiheit und Verantwortung.
Sie tun das alles im Verbund mit andern Menschen. Und so
entsteht Geschichte, personlich-individuelle, aber auch ge-
meinschaftliche und universale.

Was heisst das fiir den Menschen, wenn er sich bewusst wird,
dass er gebunden ist an ein biologisches Erbe, an ein
Geschlecht, an ein Volk, an ein Zeitalter, an einen Kultur-
kreis, an geschichtliche, gesellschaftliche und wirtschaftliche
Situationen? Gerade indem er dies erkennt, beginnt er sich
von alldem auch schon ein Stiick weit zu 16sen. Er kann sich

520

im Denken sogar iiber all diese faktischen Situationen stellen.
Er ist noch mehr als das, an was er gebunden ist, mit dem er
vertraut ist und entsprechend alltdglich umgeht. Was der
einzelne uber sich selbst weiss, und was wir vom Menschen
tiberhaupt wissen, ist noch nicht das ganze Wissen. Es gibt
noch ein Tieferes, das wir spiiren, ohne es in verfligbares
Wissen verwandeln zu konnen. Es hat mit dem menschlichen
Ur-Sprung zu tun. Von dort erfahren wir auch einen
Anspruch, der uns keine Ruhe ldsst. Auch Erfiillung erhofft
der Mensch «von einem nie Begriffenen her, dem er anzugeho-
ren glaubt!» Deshalb weiss letztlich kein Mensch, wer er
eigentlich ist. Er weiss sich getragen aus einer Tiefe heraus,
iiber die er keine Macht hat. Er kann sich nur auf'sie einlassen,
sich ihrer «Stimme» 6ffnen.

Befihigung zu Transzendenz

Im Sich-Offnen, im Tun, das inneres und dusseres Handeln
einschliesst, driangt der Mensch iiber sich hinaus. Dieses
Weiterdringen, Uber-sich-hinaus-Wollen, bezieht sich eines-
teils auf ein stdndiges Fortschreiten in der Welt. Der Mensch
will die Natur erobern und {iber sie verfiigen. Das hat schon
mit der Erfindung des Feuers und der Werkzeuge begonnen.
Dabei ist es nicht nur der Drang, das Leben immer besser
zu gestalten, was den Menschen zu immer neuen Entdeckun-
gen fiihrt, er hat auch einen unstillbaren Drang zum Wissen
und einen unerschiitterlichen Mut zum praktischen Kdnnen.
Denken wir nur, was zum Beispiel die Seefahrt war oder heute
die Weltraumforschung ist, die Kernspaltung, die Gentechno-
logie usw. Der Mensch ist immer auf Neues aus, er mdchte
frither oder spiter alle Grenzen auch {liberschreiten. Und er
hat ganz augenscheinlich auch etwelchen Erfolg. Vieles, was
im letzten Jahrhundert noch unmdéglich geschienen hiétte, ist
heute schon Wirklichkeit.

Quaﬁtgfssiegel

fiir Grosskiichenprodukte
und
umfassenden
Kundenservice
Haco AG, 3073 Giimligen, Tel.031/52.00 61

Schweizer Heimwesen IX/88



Der Mensch will aber noch in einer ganz anderen Richtung
tiber sich hinaus. Es gentigt ihm nicht, einfach die Welt mehr
und mehr zu erforschen. Er hat auch Sehnsucht nach etwas,
das tiber die Welt hinaus liegt. Man kann es traditionell das
«Ewige» nennen oder mit Jaspers « Transzendenzy». Dahin
gelangt man freilich nicht durch pausenlose Geschiftigkeit.
Es liegt in einem gewissen Sinne jenseits der Zeit. Es ist denn
auch entsprechend schwierig, der Transzendenz inne zu
werden. Transzendenz ist zum Beispiel theoretischem Wissen
unzuginglich. Werden wir ihrer inne, ist es ein Ereignis, das
uns «zufdllt», das wir zwar verarbeiten, aber nicht herbei-
fiihren konnen. Und dennoch erschliesst erst es uns die letzten
Tiefen des Menschseins. In diesem Sinne kann man auch
sagen: erst Transzendenzerfahrung macht den Menschen zum
Menschen. Dann erst kommt er wirklich zu sich selbst.
Bezogen auf Transzendenz, wird der Mensch sich als freies
Wesen erst voll bewusst. Er fiihlt sich dann sogar dem
diesseitigen Leben tiberlegen.

Was kann ich vom Menschen wissen?

Wenn der Mensch sich in dieser Art und Weise erfahrt, wird
er sich freilich auch seiner Ungewissheit, seines Preisgegeben-
seins, bewusst. Er wird inne, dass Lebensangst nicht nur
Furcht vor diesem oder jenem Faktum, diesem oder jenem
moglichen Ereignis bedeutet, sondern eine Unsicherheit
beziiglich Leben insgesamt miteinschliesst. Da konnte man
verzagen, verzweifeln. Dies auszuhalten, durchzutragen,
braucht Mut. Es ist ein Mut, der uns aber auch wieder
Hoffnung gibt, ein Mut, ohne den wir nicht leben konnten.
Damit ist gesagt, dass es in der Frage nach dem Menschen,
keine begreifbare Antwort geben kann. Denn was dem
Menschen letzten Endes sein konnte, bleibt ihm verborgen,

Es gibt viele Grinde, weshalb das

Spital-, Heim- und Pflege
eine eigene Pensionskasse braucht.

Pensionskasse fir Spital-, Heim- und
Pflegepersonal, Gladbachstrasse 117,
8044 Zlrich, Telefon 01/252 53 00
Vormals: Pensionskasse des Schweiz. Verbandes

dipl. Schwestern fir Wochenpflege, Sauglings- und
Kinderkrankenpflege (WSK), gegrindet 1930

personal

solange er am Leben ist. Damit riickt auch die Freiheit in ein
neues Licht. Freie menschliche Verwirklichung kommt zu
keinem Abschluss. Der Mensch muss tdglich neu seine
Freiheit als Mensch verwirklichen. Sein Tun offenbart uns
immer neu, was er als Mensch ist.

Der Mensch ist also, wie wir sagten, immer mehr als er von
sich weiss und wissen kann. Das heisst aber keineswegs, dass
er iiberhaupt nicht von sich wiisste. Er weiss um sich, und er
weiss manches und sehr Tiefes. Die Aufgabe der Wissenschaft
vom Menschen ist es, auf verschiedene Arten bewusst zu
machen, was man weiss und wie man weiss, aber auch was
nicht wissbar ist. Das Ringen um dieses Wissen fiihrt
notwendig an Grenzen, und zwar bis dahin, wo kein Wissbares
mehr zu fassen ist, sondern nur Leere bleibt, falls diese nicht
von einem ganz Andern her erfiillt wird, wie Jaspers sagt.
Letzte Lebensfragen konnen daher nicht durch theoretisches
Wissen gelost werden. Das wissenschaftliche Wissen kann und
muss Hilfen bieten, um das menschliche Dasein besser zu
verstehen. Im eigentlich menschlichen Bereich aber gibt es
kein Es-gibt-Wissen wie in den Wissenschaften. Da ist
Existenz, Selbstsein, Freiheit, Bezogensein auf Transzendenz.
Das «Wissen» darum aber ist nicht gegenstindlich, wie
bei einem Es-gibt; es wiirde falsch, wenn es gegenstdndlich
genommen wiirde.

Grenzerfahrungen

Grenzerfahrungen im Sinne Jaspers werden erst auf dem
Hintergrund der angesprochenen Condition humaine ver-
standlich. Grenzerfahrungen ereignen sich in Grenzsituatio-
nen. Das sind Lebenssituationen, die fiir uns uniiberschaubar
sind. Wir erleben sie wie eine Wand, an die wir stossen und
dabei scheitern. Wir konnen diese Wand nicht beseitigen.

Gruppen- und Einzel-
mitglieder finden bei
uns die massge-
schneiderte Vorsorge.

Ihre sichere Zukunft
beginnt mit einer
Beratung durch die
SHP. Besser heufe
als morgen.
Nehmen Sie mif uns
Kontakt auf fir die
Vereinbarung einer
Besprechung oder
die Zustellung unse-
rer Dokumentation:
</ gute Grlinde far
eine gute Sachey.

Seit 1930 versichern
wir ausschliesslich
Spital-, Heim- und
Pflegepersonal. Wir
kennen deshalb
Ihren Beruf!

Unsere Bedingungen
und Leistungen sind
vollumfdnglich auf
Ihre Vorsorgebedirf-
nisse ausgerichtet.

O lch/wir winsche(n) gerne nahere Informationen.
Bitfe senden Sie mir/uns Ihre Dokumentation.

Name/Vorname:

Adresse:

PLZ/Ort:

Tel.:

VSA

[
2



Grenzsituationen konnen wir auch nicht von irgendeinem
Geschehen her ableiten oder aus einer Situation erkliaren. Wir
erfahren sie ganz einfach als mit unserem Dasein als Menschen
gegeben. Grenzsituationen fiihren zum Aussersten. In ihnen
kann die Abgrilindigkeit des Menschen nicht mehr versteckt
werden. Das Unverfligbare im Menschsein wird offensichtlich.
Sie konnen vom Bewusstsein nicht zureichend erfasst und
begriffen werden. Das Bewusstsein als wissendes und zweck-
haft handelndes verbleibt im Verfiigbaren und kann sich
dem, was sich von jenseits der Grenze der Verfiligbarkeit zeigt,
hochstens 6ffnen.

Flr Jaspers ist menschlich zu existieren und Grenzsituationen
zu erfahren und auszuhalten dasselbe. « Existenz» wird durch
den Aufschwung des Seins in uns ermdoglicht, der trotz aller
Hilflosigkeit immer wieder geschieht. Wir erfahren das freilich
nicht als ein Erklarliches. Es ist als eine Art «Sprung» zu
umschreiben, ein Sprung tber die Grenzen einer Grenzsitua-
tion, ein Sprung ins Eigentliche, trotz oder entgegen aller
Begrenztheit. Dabei wird « Transzendenz» erfahren.

Als gewohnliches «Dasein» bin ich lediglich in Situationen.
Wenn ich aber den Sprung in die Existenz tue, dann erfahre
ich eine unauflosliche Doppeltheit, die mit meinem Mensch-
sein gegeben ist: Nicht mehr nur in der Welt zu sein und doch
nur zu sein, sofern ich mir in ihr erscheine. Weil wir immer
auch zur Welt gehoren (in ihr erscheinen, in ihr sichtbar sind),
konnen wir, wenn auch nur «zweideutigy, tiber Grenzsituatio-
nen und ihre Bedeutung fiir Existenz sprechen. Ja, wir miissen
dariiber sprechen konnen. Ein Transzendieren ohne das Ge-
genstiandliche wire gar kein Transzendieren mehr. So kdnnen
wir auch tiber Grenzerfahrungen, also iiber a-logisch Existen-
tielles logisch miteinander reden. Wir miissen freilich immer
die notigen Einschridnkungen beachten. Als logisches Spre-
chen kommt das existentielle Sprechen nicht ohne wissen-
schaftliche Richtigkeit und allgemeinen Sinn aus, aber es darf
nicht nur bei der Logik bleiben, sonst verliert sich der Sinn
existentiellen Sprechens, es wird kein Sinn des Lebens mehr
sichtbar und verweist auf keinen inneren Halt mehr. Existenz-
erhellendes Sprechen ist dementsprechend von allgemeiner
Geltung und kommt doch ohne das persénliche, existentielle
Sich-Einbringen nicht aus. Es betrifft alle und doch auch jeden
ganz personlich in seiner Einzelheit.

Die Bestimmtheit des Menschen

Damit ist die Grundlage gelegt, auf der naher auf Grenzerfah-
rungen eingegangen werden kann. Als Mensch bin ich so
immer in eine je bestimmte, in gewissem Sinne so nur mir
gegebene und deshalb immer auch einmalige Situation hinein
gebunden. Das bringt Enge mit sich, Beschranktheit, Grenzen.
Ich bin zum Beispiel von meiner Jugend her biologisch durch
Erbanlagen (Geschlecht) bestimmt, sozial durch den Status
meiner Eltern, kulturell durch die genossene Erziehung,
finanziell durch meinen Beruf usw. Jeder kann das zum Teil
nicht oder nur schwer dndern. Jaspers nennt das «geschichtli-
che Bestimmtheit! Noch in einem weiteren Sinn bedeutet
geschichtliche Bestimmtheit Enge: Was immer ich frei wihle
und tue, ist, einmal geschehen, nicht ungeschehen zu machen.
Es macht aus mir eine Diese, das heisst legt mich fest, und
zwar nicht nur rdumlich und zeitlich, sondern haufig auch in
meinen Moglichkeiten. Wer zum Beispiel eine Berufslehre
macht, kann nicht gleichzeitig studieren, Spitzensport treiben,
Trapezkiinstlerin werden und um die Welt trampen; nach der
Lehre aber ist es vielleicht fiir den Spitzensport zu spit, hat
das Trampen um die Welt seinen Reiz verloren, erscheint das
Trapez zu gefdhrlich usw. Was ich aber tat oder nicht tat,
bestimmt nicht unwesentlich mein weiteres Leben. Zur

522

Grenzsituation wird das Ganze, wenn ich inne werde, dass ich
das nicht dndern kann, dass ich somit diese zum Teil
willentlich, zum Teil aber auch ohne oder gar gegen meinen
Willen entstandenen Begrenzungen (Geschichtlichkeit) nicht
abwerfen kann, und dass ich dabei zu zerbrechen drohe. Was
aus einer solchen Grenzsituation wird, dariiber bestimme
letztlich nicht ich, es ereignet sich mir. Statt Schwermut und
Verzweiflung zu verfallen, kann ich freilich auch im Blick auf
Transzendenz, innewerden, dass selbst geschichtliche Bedingt-
heit nicht das Letzte, Eigentliche ist. Geschichtlichkeit wird
fiir mich dann zum Beschriankenden und zum Begliickenden
zugleich. Ich ergreife dann mein Schicksal nicht bloss dusser-
lich, sondern als zu mir gehdrig, genauso wie die befreiende
Bezogenheit auf Transzendenz. Da ich diese existentielle
Erfahrung nur in einer Grenzsituation machen kann, kann ich
mich mit ihr aussohnen.

Bestimmtheit durch Geschichtlichkeit muss allerdings nicht
notwendig als Grenzsituation erfahren werden. Es gibt Men-
schen, die sich diesen Unausweichlichkeiten ganz selbst-
verstandlich fiigen, und zeitweilig tut das wohl jeder. Es ist
ibrigens auch moglich, gelehrte Studien dariiber anzustellen,
ohne die mit einer Grenzsituation verbundene Not zu
erfahren. Freilich ist dann die Grenzsituation nicht mehr als
eine studierbare «Situation». Zur Grenzsituation wird sie, wie
gesagt, erst, wenn sie mir zur Wand wird, an die ich stosse,
an der ich mit meinem Wissen scheitere und auch menschlich
zu scheitern drohe. Erst dann kann mir ein unverfiigbares
Jenseits aufgehen, kann ich beginnen, das bloss Gegebene zu
transzendieren und auf eine neue Weise zu denken, zu fiihlen
und zu handeln, das heisst meine geschichtliche Bestimmtheit
existentiell anzunehmen und zu verwirklichen.

Die Unverfiighbarkeit menschlichen Daseins

In jeder Grenzsituation wird mir gleichsam der Boden unter
den Fiissen weggezogen. Existentiell geworden, kann ich
menschliches Dasein nicht mehr fix als bestehende Grosse
ansehen. In der Welt ist keine Vollendung. Die Fragwiirdigkeit
allen Daseins bedeutet die Unmoglichkeit, in ihm als solchem
Ruhe zu finden. Dass unsere Existenz nur so — in je

geschichtlicher Bestimmitheit, die zugleich Grenze ist — zum

Austrag kommen kann, ist und bleibt ein Rétsel. Hier muss
alles verstummen. Die geschichtliche Bestimmtheit ist etwas,
an der wir letztlich zerbrechen miissten, wenn uns nicht
Erfahrung von Transzendenz, trotzallem, das Ja zum Leben,
zur Liebe, zum Glauben, zu vertrauendem Hoffen erschliessen
wirde.

Jaspers Weise, tiber Grenzerfahrungen nachzudenken, fiihrt
in die Tiefe existentiellen Lebens. In der Besinnung auf
unumgangliche Grenzen, aber auch die Moglichkeiten, die in
deren Erfahrung liegen, ist ein Mass fiir die Lebensbewdltigung
zu gewinnen. Grenzen, die wir bewéltigen konnen, sind anders
anzugehen, als solche, denen wir uns unausweichlich unter-
worfen sehen. Bei den ersteren ist unser Wissen, unser
Konnen, unser Mut in Anspruch zu nehmen. Wir kdnnen
auch ein ibriges tun, um erfolgsversprechende Verhaltens-
seiten zu entwickeln. In einer Grenzsituation dagegen —
Jaspers zédhlt nicht nur die geschichtliche Bestimmtheit dazu,
sondern auch zum Beispiel Leiden, Tod, libermassiges Gliick,
Getroffensein von Liebe —, geht einem die Unverfiigbarkeit
auf. Das heisst nicht, zu resignieren. Die angemessene
Auseinandersetzung damit ist in jedem Fall aufzunehmen.
Aber die Grenzen, an die wir dabei stossen, sollten uns nicht
tiberraschen — und auch nicht zur Verzweiflung bringen.
Immer wieder haben Menschen dabei Transzendenz erfahren,
und damit auch Hoffnung tiber alle Grenzen hinweg bekom-
men. Das Ritsel, das bleibt, verwirrt sie nicht mehr!

Schweizer Heimwesen 1X/88



	"Sich in den eigenen Grenzen kennenlernen"

