Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 8

Artikel: Tendenzen der Postmoderne : Vielheit - Widerstreit - Toleranz
Autor: Hofstetter, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tendenzen der Postmoderne

Vielheit — Widerstreit — Toleranz

Sich auseinandersetzen mit Zeitstromungen, dem Wandel von
Kultur und Gesellschaft, den Ursachen heutiger Gefahren
nachspiiren, wer mochte das nicht tun, wenn nur die Zeit dafiir
ausreichen wiirde? Bestenfalls liest man Besprechungen der
neuesten Werke zeitgendssischer Philosophen, Soziologen und
andern Denkern oder nimmt am Bildschirm oder Radio passiv
an Diskussionen teil. Man notiert sich den einen oder andern
Buchtitel und wird dann wieder von den Alltagspflichten
tiberrollt. Aber die Neugier bleibt: Moderne und Neuzeit sind
vertraute Begriffe, doch was ist mit Postmoderne gemeint?

Mit dem Kursangebot in der Paulus-Akademie « Der Zeitgeist
und die Postmoderne» bot der VSA eine echte Orientierungs-
hilfe, und die wissbegierigen Kursteilnehmer konnten davon
profitieren, dass der Hauptreferent Paul Gmiinder sich tiber
Monate hinweg in das Phdnomen des postmodernen Denkens
vertieft und die bis heute vorliegenden wesentlichen Beitrige
zum Thema reflektiert hatte. Es sei allerdings nicht moglich,
sagte er zu Beginn, an einem Tag alle Fazetten zu behandeln;
die Postmoderne in der Architektur, in Malerei und Skulptur
kam nicht zur Sprache. Auch warnte er die Zuhorer, dass eine
Bestandesaufnahme der geistigen Situation der Gegenwart zu
dusserst unangenehmen Einsichten fiihre und oft aggressive
Gefiihle auslose, weil viel Bisheriges und Gewohntes in Frage
gestellt werde.

Der Ausdruck Postmoderne ist, so jung oder alt — das ist auch
umstritten — er sein mag, schon arg missbraucht worden.
Umberto Eco zum Beispiel spricht von einem Passepartout-
begriff und widmet ihm ein Kapitel in seiner «Nachschrift
zum ,Namen der Rose’». Dass er vom Inhalt her nicht
auf einen einzigen Nenner zu bringen ist, kommt wohl nicht
von ungefiahr, signalisiert er doch das Ende des Glaubens an
eine einheitliche Welt und erhebt den Anspruch auf das Recht
unterschiedlicher Lebensentwiirfe. Ob das Wort selbst erst-
mals in der Literaturwissenschaft, in der Architektur und der
Malerei einschligig angewendet wurde oder ob seine Anwen-
dung in den Bereichen der Soziologie und Philosophie (vor
allem in Frankreich) als massgeblich zu bezeichnen ist, scheint
weniger wichtig, als darauf zu achten, dass die Diskussion auf
dem Boden bleibt und nicht in olympische Hohen abhebt,
denn, wie Paul Gmiinder es formulierte: «Die Postmoderne ist
keineswegs eine Erfindung von Kunsttheoretikern, Kiinstlern
und Philosophen. Vielmehr sind unsere Realitdt und Lebens-
welt postmodern geworden.»

Die Hypothek der Aufklirung. ..

Bevor Paul Gmiinder die Geisteshaltung der Aufklarung
rekapitulierte, las er zwei Texte von Friedrich Nietzsche — er
gilt als Ahnherr der Postmoderne — aus «Die frohliche
Wissenschaft». Darin sucht «Der tolle Mensch» (Kap. 18)
nach Gott und schreit dann «Gott ist tot, . .. und wir haben
ihn getotet!» Er wird von den Leuten nicht verstanden und
sagt dann «Ich komme zu friih, ich bin noch nicht an der Zeit.»
In einem dritten Text aus der Gegenwart (aus Peter
Sloterdijk’s «Kritik der zynischen Vernunfty») heisst es, dass
«kein Mensch von innen her weiss, wie es weiter gehen soll».
Belanglosigkeit und die wahrscheinliche Katastrophe stehen
als Zukunftsvision da, und es bleibt der Versuch, «den
Nahbereich vom Schlimmsten frei zu halten». Doch zurilick
zur Aufkldarung, die als Fortsetzung der Renaissance und der

478

Reformation dem Siegeszug der Naturwissenschaften freie
Bahn liess. Einzige Richtschnur fiir das Denken und Handeln
wird die eigene Vernunft. Im Zentrum steht nicht mehr die
Gotteslehre, wie das im Mittelalter der Fall war, sondern das
Erkennen und das Wissen, kurz der Mensch. Irrationale
Fihigkeiten und Gefiihle werden vernachldssigt. Aus dem
Vertrauen in die Kraft der Vernunft erwachst ein Optimismus,
der davon tliberzeugt ist, dass der Mensch von Natur aus gut
ist und selbst die grossten Schwierigkeiten iiberwinden kann.
Dieser unerschiitterliche Fortschrittsglaube ist ein Element,
das sich stark bis in unsere Zeit hinein gehalten hat, sagte Paul
Gmiinder. Und weil die Aufklirer der festen Uberzeugung
waren, die Wahrheit zu besitzen, gingen sie unbeirrt daran,
diese auch unterentwickelten Volkern aufzuzwingen. Der
Kolonialismus ist eine der Hypotheken dieser Epoche. Die
Postmoderne hingegen will nicht mehr missionieren, sie will
wahrnehmen, wo wir jetzt stehen und auf redliche Weise neue,
illusionslose Ethik- und Gerechtigkeits-Begriffe entwickeln.

... und der Moderne

Vorab sei festzustellen, dass sich die Postmoderne nicht
einfach gegen die Moderne richtet, so Paul Gmiinder. Der
franzdsische Philosoph Jean-Frangois Lyotard, dessen Werk
um Bedeutung und Interpretation der Postmoderne kreist,
schreibt dazu: «Die Postmoderne situiert sich weder nach der
Moderne noch gegen sie, sondern war in der Moderne schon
eingeschlossen, nur verborgen.» Eine zur Mitte des Menschen
erkorene, exakte Wissenschaft, die alles erklart, analysiert und
in Einzelbestandteile zerlegt und alles nach technischem
Modell gestalten will, charakterisiert die Moderne. Paul
Gmiinder sprach zum einen vom Pathos des radikalen
Neuanfangs und er verwies auf Descartes, der sagt, dass er
alles von Grund aufumstossen und von den ersten Grundlagen
an neu beginnen miisse. Die franzdsischen Girten zum
Beispiel, auch Versailles, zeigten auf eindriickliche Weise
den Wunsch nach einemKonzept, damit alles fassbar und in
eine Ordnung gebracht werden konne, fligte Imelda Abbt bei.
Dazu kam der Anspruch auf Universalitit. Mathematik und
Physik sind immer und iiberall anwendbar und fiir alle
Menschen giiltig. Descartes schreibt seine Methode fiir alle
Wissensgebiete und sie wird in der Folge auch in allen
Bereichen angewendet: Politik (Hobbes), Ethik (Spinoza),
Oekonomie (Petty), Recht (Pufendorf), Botanik (Linné). Alles,
was in diesem Raster keinen Platz findet, das darf nicht sein!
Dass die Neuzeit dadurch unerbittlich vereinheitlichend,
universalisierend, totalisierend wird, ist auch eine Hypothek
flir die Gegenwart.

Eine Geschichte der Totsagungen

In der Moderne des 20. Jahrhunderts kommt das System der
Perfektionierung ins Wanken. Es sind ironischerweise nicht
politische oder philosophische Einfliisse, Hauptgrund ist eine
Grundlagenkrise der Naturwissenschaften. Einsteins Relativi-
titstheorie, Heisenbergs Unschirferelation und Godels Un-
vollstindigkeitssatz beweisen, dass jede Erkenntnis begrenzt
ist. Pluralitdt und Partikularitdt werden als dominant erkannt.
Der Traum von der einen Wahrheit, zum Zugriff aufs Ganze
ist zu Ende. Die Geschichte der Neuzeit respektive der
Moderne kann auch als eine Geschichte der Totsagungen
interpretiert werden:

Schweizer Heimwesen VIII/88



1. Gott ist tot
Wird ersetzt durch Staat, Gesellschaft, Produktion

2. Natur ist tot
Wird ersetzt durch Technik

3. Mensch als autonomes Subjekt ist tot
Wird ersetzt durch Computer

Das Ende der grossen Erzahlungen, der orientierungstiftenden
Weltbilder der Moderne, ist angesagt:

vom Fortschritt
vom Sozialismus
vom Uberfluss
vom Wissen

Die adéiquate Hoffnung ist die Hoffnungslosigkeit

Erst wenn der hoffnungslose Zustand eingesehen wird, kom-
men Wille und Fantasie fiir neue Hoffnung, und das wire
dann der Antrieb zum Handeln. Ein Versuch, diesen Zustand
besser zu erkennen und die eigene Wahrnehmung zu schirfen,
ist der Film «Die Moderne ist tot, es lebe die Postmoderney,
der den Teilnehmern vorgefithrt wurde. Er entstand im
Auftrag des Schweizer Fernsehens und wurde im Oktober
1987 im Rahmen der Sendung «Zeitgeist» gezeigt; Filme-
macher sind Paul Gmiinder, Willi Biihler, Ivo Frey. Mit zum
Teil dadaistischen Mitteln wurde die Dame Postmoderne
unter die Lupe, bzw. unter das Seziermesser, wurden Begriffe
beim Wort genommen, das Zerfallen von Identititen, Ideolo-
gien, Sicherheiten vor Augen gefiihrt, wurden magische
Quellen, wie sie zum Beispiel in alten Alpensagen sprudeln,
wieder in Fluss gebracht, Wiistenbilder zeigten Weite und
Offenheit fiir Neues an, Horizonte wurden allegorisch
gesprengt und der «Engel der Geschichte» stand vom Sturm
des Fortschritts gepeitscht auf den Triimmerhaufen, er wird
unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Riicken kehrt,
getrieben. Eine Szene, wie sie von Walter Benjamin in seiner
Beschreibung des «Angelus novus» von Paul Klee heraufbe-
schworen wurde.

Das gab Anlass zum Gesprach iiber die eigenen Reaktionen
auf die gezeigten Bilder und Abldufe, Anlass auch zu neuen
Fragen. Das Dogma der Neuzeit, dass der Mensch das Mass
aller Dinge sei, soll abgelost werden, durch was? Welche
Maichte ausserhalb des Menschen konnten an die Stelle der
Autonomie des Menschen treten? Es gibt zum Beispiel kein
altes Volk, das die neuzeitliche Autonomie kennt. Warum ist
bei uns das Gedankengut der Indianer so aktuell geworden?
Warum suchen viele ihr Heil in der Zen-Lehre? Wir sind aber
von einer anderen Vergangenheit geprigt, und wir kdnnen
diese nicht verleugnen, sagte Paul Gmiinder. Ob es uns passt
oder nicht, wir haben die technische Entwicklung durchlaufen
und stecken noch drin. Wir miissen uns auf die Suche nach
neuen Losungen machen. Wir sind in eine Welt von Systemen,
politischen und 6konomischen, geraten, die sich verselbstin-

digt und die wir nicht mehr in der Hand haben. Die Wirtschaft .

sollte fiir den Menschen da sein und nicht umgekehrt. Wie
kénnen wir das richtige Verhaltnis wieder herstellen? Wir
miissen vom Herrschaftsdenken gegentiber der Natur und
Schwéicheren wegkommen. Als Privater ist es noch relativ
einfach, ethisch richtig zu handeln, aber GroBsysteme sind
anders angelegt. Man miisste auch dort ethische Steuerungs-
motive einschmuggeln konnen, meinte Paul Gmiinder. Wir
leben in einer schizoiden Haltung in unserer Gesellschaft,
dusserte sich ein Teilnehmer. Das Gewissen, sozusagen die
Ethik einer Firma, ist ihre Buchfiihrung. Sie kann absolut
korrekt und in Ordnung sein, auch wenn die erzeugten
Produkte schadlich sind fiir Mensch und Natur. Was heute
fehlt, ist der systemische Zusammenhang mit der Umwelt.
Bei den Uberlegungen, was hier unternommen werden kann,
ist Vorsicht angezeigt. Wenn es zu Zwangsmassnahmen und

Das Projekt der Moderne

Das Projekt der Moderne bestand darin, die Menschheit
aus Unwissenheit, Unterwerfung und Elend zu befreien:
Kenntnisse und Techniken, Kiinste und Freiheiten
wurden entwickelt und verbreitet. Ist dieses Projekt
heute, am Ende des 20. Jahrhunderts noch aktuell?

Daran lésst sich zweifeln. Die aus dem Zeitalter der
Aufkldrung hervorgegangenen westlichen Demokratien
haben den Imperialismus und den totalen Krieg ermog-
licht und zugelassen. Die fortschrittlichsten Forschun-
gen sind vom Naziregime vorangetrieben worden, zum
Teil unter grauenhaften Bedingungen. Die kiinstleri-
schen Avantgarden sind in der Offentlichkeit unbe-
kannt und unbegriffen geblieben. Den Ausverkauf des
«Modern Movement» in der Architektur haben wir im
Stadtebau der neuen Metropolen erlebt. Der Reichtum
des Westens fiihrt zu Arbeitslosigkeit im Norden und
Elend im Siiden. Der Medienmarkt schafft eine Tyran-
nei von Meinungen, und das Kriterium des «Erfolgs»
lasst jegliche Achtung schwinden: die Achtung vor dem
Leben, dem Tod und der Natur, den Gefiihlen und dem
Wissen — die Achtung vor dem Menschen.

Und dennoch wichst die Macht der Menschen —
angefangen bei seinem Korper bis zu den Galaxien —
offenbar unaufhorlich.

Das Projekt der Moderne besteht weiterhin, allerdings
in Unruhe und Sorge. Die Ungewissenheit erzeugt als
Reaktion den Wunsch nach Sicherheit, Stabilitdt und
Identitdt. Dieser Wunsch nimmt tausend Formen an,
zuweilen sogar den Namen POSTMODERNE.

Jean-Frangois Lyotard

Fretheitsbeschrinkung kommt, riicken faschistoide Tenden-
zen in die Nahe, und das sind erschreckende Perspektiven.

Die Vielfalt lebt von den Zusammenhingen

Und nochmals fiihrte Paul Gmiinder die Kursteilnehmer mit
Zitaten von Jean-Frangois Lyotard (Textbeispiel im kleinen
Kasten), Wolfgang Welsch («Unsere  postmoderne
Moderne»), Charles Jenck («Die Sprache der postmodernen
Architektur»), Leslie Fiedler («Uberquert die Grenze, schliesst
den Graben») und andern zu den Hauptthesen postmodernen
Denkens. Das bedeutet Auseinandersetzung mit alten Denk-
gewohnheiten, die geprédgt sind von normativen Konzepten,
welche das Anerkennen der postmodernen Pluralitiit erschwe-
ren. Heute steht aber der Gesamtrahmen zur Diskussion und
dieser ist plural geworden. Diese Vielfalt in ihrer jeweiligen
Eigenart zu sichern und zu entfalten, muss unsere Aufgabe
sein. Kein beliebiges Durcheinander oder gleichgiiltiges
Nebeneinander, sondern ein tolerantes Aufeinanderhoren.
Toleranz heisst, den andern nicht einnehmen zu wollen.
Unterschiedliche Lebensweisen und -moglichkeiten anzuer-
kennen, muss den Widerstreit einschliessen. Richtig streiten
zu konnen, hat auch mit Toleranz zu tun. Man kann anderer
Meinung sein, muss aber den andern als Person nicht
ablehnen. Wir sind unheimlich konsenssiichtig am falschen
Ort, sagte Paul Gmiinder. Demokratie lebt aber im Innersten
vom Dissens. Den andern nicht zur eigenen Betrachtungsweise
bekehren zu wollen, sondern ihn zu akzeptieren, macht frei
von Zwiangen, gibt Distanz und Gelassenheit. Trotz klarem
Blick auf die uns umgebenden Risiken, oder vielleicht
gerade weil die [llusionen weg gelegt wurden, kann die Heraus-
forderung der Zukunft angenommen werden.

Irene Hofstetter

479



	Tendenzen der Postmoderne : Vielheit - Widerstreit - Toleranz

