
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 8

Artikel: Tendenzen der Postmoderne : Vielheit - Widerstreit - Toleranz

Autor: Hofstetter, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tendenzen der Postmoderne

Vielheit - Widerstreit - Toleranz

Sich auseinandersetzen mit Zeitströmungen, dem Wandel von
Kultur und Gesellschaft, den Ursachen heutiger Gefahren
nachspüren, wer möchte das nicht tun, wenn nur die Zeit dafür
ausreichen würde? Bestenfalls liest man Besprechungen der
neuesten Werke zeitgenössischer Philosophen, Soziologen und
andern Denkern oder nimmt am Bildschirm oder Radio passiv
an Diskussionen teil. Man notiert sich den einen oder andern
Buchtitel und wird dann wieder von den Alltagspflichten
überrollt. Aber die Neugier bleibt: Moderne und Neuzeit sind
vertraute Begriffe, doch was ist mit Postmoderne gemeint?

Mit dem Kursangebot in der Paulus-Akademie «Der Zeitgeist
und die Postmoderne» bot der VSA eine echte Orientierungshilfe,

und die wissbegierigen Kursteilnehmer konnten davon
profitieren, dass der Hauptreferent Paul Gmünder sich über
Monate hinweg in das Phänomen des postmodernen Denkens
vertieft und die bis heute vorliegenden wesentlichen Beiträge
zum Thema reflektiert hatte. Es sei allerdings nicht möglich,
sagte er zu Beginn, an einem Tag alle Fazetten zu behandeln;
die Postmoderne in der Architektur, in Malerei und Skulptur
kam nicht zur Sprache. Auch warnte er die Zuhörer, dass eine
Bestandesaufnahme der geistigen Situation der Gegenwart zu
äusserst unangenehmen Einsichten führe und oft aggressive
Gefühle auslöse, weil viel Bisheriges und Gewohntes in Frage
gestellt werde.

Der Ausdruck Postmoderne ist, so jung oder alt - das ist auch
umstritten - er sein mag, schon arg missbraucht worden.
Umberto Eco zum Beispiel spricht von einem Passepartoutbegriff

und widmet ihm ein Kapitel in seiner «Nachschrift
zum ,Namen der Rose'». Dass er vom Inhalt her nicht
auf einen einzigen Nenner zu bringen ist, kommt wohl nicht
von ungefähr, signalisiert er doch das Ende des Glaubens an
eine einheitliche Welt und erhebt den Anspruch aufdas Recht
unterschiedlicher Lebensentwürfe. Ob das Wort selbst
erstmals in der Literaturwissenschaft, in der Architektur und der
Malerei einschlägig angewendet wurde oder ob seine Anwendung

in den Bereichen der Soziologie und Philosophie (vor
allem in Frankreich) als massgeblich zu bezeichnen ist, scheint
weniger wichtig, als darauf zu achten, dass die Diskussion auf
dem Boden bleibt und nicht in olympische Höhen abhebt,
denn, wie Paul Gmünder es formulierte: «Die Postmoderne ist
keineswegs eine Erfindung von Kunsttheoretikern, Künstlern
und Philosophen. Vielmehr sind unsere Realität und Lebenswelt

postmodern geworden.»

Die Hypothek der Aufklärung

Bevor Paul Gmünder die Geisteshaltung der Aufklärung
rekapitulierte, las er zwei Texte von Friedrich Nietzsche - er
gilt als Ahnherr der Postmoderne - aus «Die fröhliche
Wissenschaft». Darin sucht «Der tolle Mensch» (Kap. 18)
nach Gott und schreit dann «Gott ist tot,. und wir haben
ihn getötet!» Er wird von den Leuten nicht verstanden und
sagt dann «Ich komme zu früh, ich bin noch nicht an der Zeit.»
In einem dritten Text aus der Gegenwart (aus Peter
Sloterdijk's «Kritik der zynischen Vernunft») heisst es, dass

«kein Mensch von innen her weiss, wie es weiter gehen soll».
Belanglosigkeit und die wahrscheinliche Katastrophe stehen
als Zukunftsvision da, und es bleibt der Versuch, «den
Nahbereich vom Schlimmsten frei zu halten». Doch zurück
zur Aufklärung, die als Fortsetzung der Renaissance und der

Reformation dem Siegeszug der Naturwissenschaften freie
Bahn liess. Einzige Richtschnur für das Denken und Handeln
wird die eigene Vernunft. Im Zentrum steht nicht mehr die
Gotteslehre, wie das im Mittelalter der Fall war, sondern das

Erkennen und das Wissen, kurz der Mensch. Irrationale
Fähigkeiten und Gefühle werden vernachlässigt. Aus dem
Vertrauen in die Kraft der Vernunft erwächst ein Optimismus,
der davon überzeugt ist, dass der Mensch von Natur aus gut
ist und selbst die grössten Schwierigkeiten überwinden kann.
Dieser unerschütterliche Fortschrittsglaube ist ein Element,
das sich stark bis in unsere Zeit hinein gehalten hat, sagte Paul
Gmünder. Und weil die Aufklärer der festen Überzeugung

waren, die Wahrheit zu besitzen, gingen sie unbeirrt daran,
diese auch unterentwickelten Völkern aufzuzwingen. Der
Kolonialismus ist eine der Hypotheken dieser Epoche. Die
Postmoderne hingegen will nicht mehr missionieren, sie will
wahrnehmen, wo wir jetzt stehen und auf redliche Weise neue,
illusionslose Ethik- und Gerechtigkeits-Begriffe entwickeln.

und der Moderne

Vorab sei festzustellen, dass sich die Postmoderne nicht
einfach gegen die Moderne richtet, so Paul Gmünder. Der
französische Philosoph Jean-François Lyotard, dessen Werk
um Bedeutung und Interpretation der Postmoderne kreist,
schreibt dazu: «Die Postmoderne situiert sich weder nach der
Moderne noch gegen sie, sondern war in der Moderne schon
eingeschlossen, nur verborgen.» Eine zur Mitte des Menschen
erkorene, exakte Wissenschaft, die alles erklärt, analysiert und
in Einzelbestandteile zerlegt und alles nach technischem
Modell gestalten will, charakterisiert die Moderne. Paul
Gmünder sprach zum einen vom Pathos des radikalen
Neuanfangs und er verwies auf Descartes, der sagt, dass er
alles von Grund aufumstossen und von den ersten Grundlagen
an neu beginnen müsse. Die französischen Gärten zum
Beispiel, auch Versailles, zeigten auf eindrückliche Weise
den Wunsch nach einemKonzept, damit alles fassbar und in
eine Ordnung gebracht werden könne, fügte Imelda Abbt bei.
Dazu kam der Anspruch auf Universalität. Mathematik und
Physik sind immer und überall anwendbar und für alle
Menschen gültig. Descartes schreibt seine Methode für alle
Wissensgebiete und sie wird in der Folge auch in allen
Bereichen angewendet: Politik (Hobbes), Ethik (Spinoza),
Oekonomie (Petty), Recht (Pufendorf), Botanik (Linné). Alles,
was in diesem Raster keinen Platz findet, das darf nicht sein!
Dass die Neuzeit dadurch unerbittlich vereinheitlichend,
universalisierend, totalisierend wird, ist auch eine Hypothek
für die Gegenwart.

Eine Geschichte der Totsagungen

In der Moderne des 20. Jahrhunderts kommt das System der
Perfektionierung ins Wanken. Es sind ironischerweise nicht
politische oder philosophische Einflüsse, Hauptgrund ist eine
Grundlagenkrise der Naturwissenschaften. Einsteins
Relativitätstheorie, Heisenbergs Unschärferelation und Gödels Un-
vollständigkeitssatz beweisen, dass jede Erkenntnis begrenzt
ist. Pluralität und Partikularität werden als dominant erkannt.
Der Traum von der einen Wahrheit, zum Zugriff aufs Ganze
ist zu Ende. Die Geschichte der Neuzeit respektive der
Moderne kann auch als eine Geschichte der Totsagungen
interpretiert werden:

478 Schweizer Heimwesen VI1I/88



1. Gott ist tot
Wird ersetzt durch Staat, Gesellschaft, Produktion

2. Natur ist tot
Wird ersetzt durch Technik

3. Mensch als autonomes Subjekt ist tot
Wird ersetzt durch Computer

Das Ende der grossen Erzählungen, der orientierungstiftenden
Weltbilder der Moderne, ist angesagt:

vom Fortschritt
vom Sozialismus
vom Überfluss
vom Wissen

Die adäquate Hoffnung ist die Hoffnungslosigkeit

Erst wenn der hoffnungslose Zustand eingesehen wird, kommen

Wille und Fantasie für neue Hoffnung, und das wäre
dann der Antrieb zum Handeln. Ein Versuch, diesen Zustand
besser zu erkennen und die eigene Wahrnehmung zu schärfen,
ist der Film «Die Moderne ist tot, es lebe die Postmoderne»,
der den Teilnehmern vorgeführt wurde. Er entstand im
Auftrag des Schweizer Fernsehens und wurde im Oktober
1987 im Rahmen der Sendung «Zeitgeist» gezeigt;
Filmemacher sind Paul Gmünder, Willi Bühler, Ivo Frey. Mit zum
Teil dadaistischen Mitteln wurde die Dame Postmoderne
unter die Lupe, bzw. unter das Seziermesser, wurden Begriffe
beim Wort genommen, das Zerfallen von Identitäten, Ideologien,

Sicherheiten vor Augen geführt, wurden magische
Quellen, wie sie zum Beispiel in alten Alpensagen sprudeln,
wieder in Fluss gebracht, Wüstenbilder zeigten Weite und
Offenheit für Neues an, Horizonte wurden allegorisch
gesprengt und der «Engel der Geschichte» stand vom Sturm
des Fortschritts gepeitscht auf den Trümmerhaufen, er wird
unaufhaltsam in die Zukunft, der er den Rücken kehrt,
getrieben. Eine Szene, wie sie von Walter Benjamin in seiner
Beschreibung des «Angelus novus» von Paul Klee heraufbeschworen

wurde.

Das gab Anlass zum Gespräch über die eigenen Reaktionen
auf die gezeigten Bilder und Abläufe, Anlass auch zu neuen
Fragen. Das Dogma der Neuzeit, dass der Mensch das Mass
aller Dinge sei, soll abgelöst werden, durch was? Welche
Mächte ausserhalb des Menschen könnten an die Stelle der
Autonomie des Menschen treten? Es gibt zum Beispiel kein
altes Volk, das die neuzeitliche Autonomie kennt. Warum ist
bei uns das Gedankengut der Indianer so aktuell geworden?
Warum suchen viele ihr Heil in der Zen-Lehre? Wir sind aber
von einer anderen Vergangenheit geprägt, und wir können
diese nicht verleugnen, sagte Paul Gmünder. Ob es uns passt
oder nicht, wir haben die technische Entwicklung durchlaufen
und stecken noch drin. Wir müssen uns auf die Suche nach
neuen Lösungen machen. Wir sind in eine Welt von Systemen,
politischen und ökonomischen, geraten, die sich verselbständigt

und die wir nicht mehr in der Hand haben. Die Wirtschaft
sollte für den Menschen da sein und nicht umgekehrt. Wie
können wir das richtige Verhältnis wieder herstellen? Wir
müssen vom Herrschaftsdenken gegenüber der Natur und
Schwächeren wegkommen. Als Privater ist es noch relativ
einfach, ethisch richtig zu handeln, aber Großsysteme sind
anders angelegt. Man müsste auch dort ethische Steuerungsmotive

einschmuggeln können, meinte Paul Gmünder. Wir
leben in einer schizoiden Haltung in unserer Gesellschaft,
äusserte sich ein Teilnehmer. Das Gewissen, sozusagen die
Ethik einer Firma, ist ihre Buchführung. Sie kann absolut
korrekt und in Ordnung sein, auch wenn die erzeugten
Produkte schädlich sind für Mensch und Natur. Was heute
fehlt, ist der systemische Zusammenhang mit der Umwelt.
Bei den Überlegungen, was hier unternommen werden kann,
ist Vorsicht angezeigt. Wenn es zu Zwangsmassnahmen und

Das Projekt der Moderne

Das Projekt der Moderne bestand darin, die Menschheit
aus Unwissenheit, Unterwerfung und Elend zu befreien:
Kenntnisse und Techniken, Künste und Freiheiten
wurden entwickelt und verbreitet. Ist dieses Projekt
heute, am Ende des 20. Jahrhunderts noch aktuell?

Daran lässt sich zweifeln. Die aus dem Zeitalter der
Aufklärung hervorgegangenen westlichen Demokratien
haben den Imperialismus und den totalen Krieg ermöglicht

und zugelassen. Die fortschrittlichsten Forschungen

sind vom Naziregime vorangetrieben worden, zum
Teil unter grauenhaften Bedingungen. Die künstlerischen

Avantgarden sind in der Öffentlichkeit
unbekannt und unbegriffen geblieben. Den Ausverkauf des

«Modern Movement» in der Architektur haben wir im
Städtebau der neuen Metropolen erlebt. Der Reichtum
des Westens führt zu Arbeitslosigkeit im Norden und
Elend im Süden. Der Medienmarkt schafft eine Tyrannei

von Meinungen, und das Kriterium des «Erfolgs»
lässt jegliche Achtung schwinden: die Achtung vor dem
Leben, dem Tod und der Natur, den Gefühlen und dem
Wissen - die Achtung vor dem Menschen.

Und dennoch wächst die Macht der Menschen -
angefangen bei seinem Körper bis zu den Galaxien -
offenbar unaufhörlich.

Das Projekt der Moderne besteht weiterhin, allerdings
in Unruhe und Sorge. Die Ungewissenheit erzeugt als
Reaktion den Wunsch nach Sicherheit, Stabilität und
Identität. Dieser Wunsch nimmt tausend Formen an,
zuweilen sogar den Namen POSTMODERNE.

Jean-François Lyotard

Freiheitsbeschränkung kommt, rücken faschistoide Tendenzen

in die Nähe, und das sind erschreckende Perspektiven.

Die Vielfalt lebt von den Zusammenhängen

Und nochmals führte Paul Gmünder die Kursteilnehmer mit
Zitaten von Jean-François Lyotard (Textbeispiel im kleinen
Kasten), Wolfgang Welsch («Unsere postmoderne
Moderne»), Charles Jenck («Die Sprache der postmodernen
Architektur»), Leslie Fiedler («Überquert die Grenze, schliesst
den Graben») und andern zu den Hauptthesen postmodernen
Denkens. Das bedeutet Auseinandersetzung mit alten
Denkgewohnheiten, die geprägt sind von normativen Konzepten,
welche das Anerkennen der postmodernen Pluralität erschweren.

Heute steht aber der Gesamtrahmen zur Diskussion und
dieser ist plural geworden. Diese Vielfalt in ihrer jeweiligen
Eigenart zu sichern und zu entfalten, muss unsere Aufgabe
sein. Kein beliebiges Durcheinander oder gleichgültiges
Nebeneinander, sondern ein tolerantes Aufeinanderhören.
Toleranz heisst, den andern nicht einnehmen zu wollen.
Unterschiedliche Lebensweisen und -möglichkeiten
anzuerkennen, muss den Widerstreit einschliessen. Richtig streiten
zu können, hat auch mit Toleranz zu tun. Man kann anderer
Meinung sein, muss aber den andern als Person nicht
ablehnen. Wir sind unheimlich konsenssüchtig am falschen
Ort, sagte Paul Gmünder. Demokratie lebt aber im Innersten
vom Dissens. Den andern nicht zur eigenen Betrachtungsweise
bekehren zu wollen, sondern ihn zu akzeptieren, macht frei
von Zwängen, gibt Distanz und Gelassenheit. Trotz klarem
Blick auf die uns umgebenden Risiken, oder vielleicht
gerade weil die Illusionen weg gelegt wurden, kann die
Herausforderung der Zukunft angenommen werden.

Irene Hofstetter

479


	Tendenzen der Postmoderne : Vielheit - Widerstreit - Toleranz

