
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 7

Artikel: Anthropologische Überlegungen zur Gentechnologie : Hüter des
Menschseins in dieser Zeit?

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anthropologische Überlegungen zur Gentechnologie

Hüter des Menschseins in dieser Zeit?
Von Dr. Imelda Abbt, Theologin und Anthropologin, VSA *

Ich freue mich, an dieser Informationstagung zum Thema
Gentechnologie als Anthropologin einen Beitrag leisten zu
dürfen. Nachdem Sie heute morgen aus kompetenter Sicht
differenziert in das, was Gentechnologie bedeutet, eingeführt
worden sind, ist mir die Aufgabe übertragen worden, einige
Überlegungen aus anthropologischer Sicht - angesichts der
Herausforderung, die die Gentechnologie für uns alle bedeutet

- darzulegen.

«Verabsolutierung eines immer partikularen Erkennens zum
Ganzen einer Menschenerkenntnis führt zur Verwahrlosung
des Menschenbildes. Die Verwahrlosung des Menschenbildes
aber führt zur Verwahrlosung des Menschen selber. Denn das

Bild des Menschen, das wir für wahr halten, wird selbst ein
Faktor unseres Lebens» (1), schrieb einmal Karl Jaspers, der
damit einer von zwei Weltkriegen geprägten Lebenserfahrung
Ausdruck gab. Zugleich meinte er aber auch, dass wir
Menschen ohne Bilder (Vorstellungen) vom Menschsein gar
nicht auskommen können, so unvollständig sie auch sein

mögen. In immer neuen Bildentwürfen deutet sich der
Mensch, legt er sich aus, um sich und seinesgleichen zu
verstehen. Zugleich hat das Menschenbild praktische Bedeutung,

hat es doch auch (sogar unbewusst) orientierenden
Charakter für unser Handeln.

Gerade die heftigen Widerstände aus allen Richtungen gegen
die Gentechnik oder auch gegen eine von Computern
beherrschte Welt, der Einsatz für einen wirksamen Datenschutz
usw. zeigen, dass man sich bei der Beurteilung dieser
Zeitphänomene nach bestimmten Menschenbildern richtet.
Sie wird von der Angst genährt, das Bild eines total verfügbaren

Menschen könnte eines Tages, vielleicht schon bald,
Wirklichkeit werden; der Mensch ja sei bereits dabei, mehr
und mehr zum Objekt willkürlicher und absichtsvoller
Manipulation zu werden. Man will das Bild vom selbstbestimmten,
eigenverantwortlich handelnden Menschen - klassisch gesprochen:

vom mündigen, aufgeklärten, um seine Autonomie
wissenden und freien Menschen - nicht aufgeben. Nicht
fremder «Wille» soll alles bestimmen, der Mensch nicht
blosses Mittel für fremde Zwecke werden! Es geht hier um das
Zentrale des Menschseins, um das Menschliche des Menschen.

Das Menschliche des Menschen

Gehen wir dem etwas genauer nach. Was ist dieses Menschliche,

das sich durch gewisse neue Techniken gefährdet sieht?
Es kann hier freilich nur darum gehen, uns etwas an die
entscheidenden Punkte heranzutasten, und dann zu versuchen,

einige Aspekte zu beleuchten, die in unserer Diskussion
nicht übersehen oder verschwiegen werden dürfen. Menschenbilder

anthropologisch auszuleuchten kann auf verschiedene

* Vortrag gehalten an der Informationstagung der Schweizerischen
Heilpädagogischen Gesellschaft zum Thema «Gentechnologie» am 6./7. Mai 1988 im
Hotel Bern in Bern.

Weise geschehen. Wir könnten auf eine «re-konstruktive» Art
Denkergestalten wie J. J. Rousseau, H. Pestalozzi, W. v.
Humboldt, A. Schweitzer, R. Steiner usw. nach ihrem
leitenden Menschenbild befragen. Wir könnten auch versuchen

das umspannende Menschenbild einer ganzen Epoche
herauszuarbeiten oder aber zu fragen, welche Wissenschaften
historisch gesehen unser gegenwärtiges Menschenbild
hauptsächlich beeinflussen. (Inzwischen dürfte heute wohl die
Biologie eine wichtige Rolle spielen.) Oft wird die Frage nach
dem Menschenbild auch problem-geschichtlich angegangen,
indem sie sich zum Beispiel auf die historische Suche nach
«herrschaftsfreier Kommunikation» begibt. Oder es wird der
«konstruktive» Weg versucht, der nicht bloss überlieferte,
bereits vorhandene Bilder betrachtet und übernimmt, sondern
Bilder zu entwerfen versucht, die Leitbilder für die Zukunft
sein «sollen». Das Letztere wird heute überall gefordert.
Damit soll aber nicht gesagt sein, dass das Vergangene nichts
zu sagen hätte. Die Zukunft liegt zwar nicht in der Vergangenheit,

aber das, was war, ist auch bedeutsam für das, was ist
und sein wird.

Freiheit
Um die Zukunft geht es natürlich auch in der Gen-Frage. Mit
«Zukunft des Menschen» meint man oft (wieder) die Ganzheit
des Menschen, was etwas mit Heil-Sein zu tun hat. Die
Sehnsucht danach ist übrigens immer wieder anzutreffen, in
allen Zeiten, Epochen und Kulturen. Und natürlich haben die
Bemühungen um das Menschliche des Menschen heute auch
mit dieser Ur-Sorge zu tun. Nehmen wir die «Postmodeme»,
obwohl es schwierig ist, das damit Gemeinte genau zu fassen.
Es ist ein neu heraufdämmerndes Epochenbewusstsein
gemeint, das sich von einem einseitigen wissenschaftlichobjektiven

Vernunftbegriffverabschieden möchte. Holistische
Denkweisen, Ganzheitsvorstellungen, Harmonisierungsversuche,

Bewusstseinserweiterungen, Sinn für's Mythische und
Mystische und anderes sind grosse Anliegen.

Die Ganzheit des Menschen hat mit Person-Sein zu tun. Um
dieses Person-Sein geht es letztlich auch in der Diskussion um
die Gentechnologie oder in den Fragen, wieweit pränatale
Diagnostik angewandt werden darf oder wann ein Leben nicht
mehr lebenswert und damit nicht mehr menschenwürdig ist
usw. Wie wird Person gefasst? Ist sie gleichsam eine Substanz,
die ewig und unveränderlich ist, die einen undurchdringlichen

Seinskern im Innersten hat? Ist diese Substanz die Seele,
oder der Geist, der sich durch die Vernunft manifestiert?

Das «Wesen» des Menschen

Gerade die Neuzeit empfand es zunehmend als Fessel, dass
sich der Mensch im Rahmen seines «Wesens» bzw. einer
vorgegebenen Natur zu entwickeln habe. Der Mensch brach
auf, sich eine neue, «zweite» Natur zu erschaffen. Diese, so
meinte er, erlaube ihm erst, sein eigenes Wesen zu finden.
Dieser Auf- und Ausbruch liess sich mit einem vorgegebenen,

393



gleichbleibenden Wesen nicht mehr vereinen. In der Folge
wollte man immer weniger Wesenswahrheiten erkennen und
kontemplieren und rezipieren. Der Mensch sollte als ein aktiv
Produzierender, als ein das Gegebene Verändernder gesehen
werden. Das Ziel der Erforschung der Natur wurde der
technische Fortschritt, die praktische Nutzanwendung, die
Naturbeherrschung durch den Menschen. C. F. von
Weizsäcker vertritt die Ansicht, die moderne Naturwissenschaft
bedeute die grösste Bewusstseinsveränderung der Menschheit
seit dem Kommen der Hochreligionen und der Kulturen des

ersten vorchristlichen Jahrtausends. «Ich nenne sie den harten
Kern der Neuzeit. Sie gibt uns eine nie dagewesene intellektuelle,

folglich technische, folglich politische Macht.» Und er
sagt weiter: «Es ist undenkbar, dass die Menschheit sich durch
diese Macht nicht selbst zerstört, wenn sie nicht eine ebenso
radikale moralische Wandlung durchmacht» (2).

Der Mensch als Maschine

Der antike Mensch wollte die Natur erkennen, um in Einklang
mit ihr zu leben, jetzt hingegen will sie der Mensch in den
Griff bekommen. Nach anfanglichem Zögern, aber schon
bald, begann man auch den Menschen in dieses In-den-Griff-
Bekommen einzubeziehen. Der menschliche Körper jedenfalls

ist etwas Physikalisches und gehört der Natur an. Warum
sollte man ihn nicht als «Maschine» betrachten können? Der
nächste Schritt ging dann noch, und zwar wesentlich, weiter:
Warum bloss den menschlichen Körper, und nicht auch den

ganzen Menschen als Maschine betrachten? Das freilich
musste unabsehbare Konsequenzen haben. Unter anderem
führte das zur Leugnung der menschlichen Freiheit. Während
in der Antike und im Christentum nicht die Frage, ob
menschliche Freiheit möglich sei, sondern worin sie bestehe
und wie sie im Ganzen des Seins zu verstehen sei, diskutiert
wurde, begann man in der Neuzeit die Freiheit als solche in
Frage zu stellen. Dies ging so weit, dass es für viele Forscher
fast eine Selbstverständlichkeit wurde, von einer eigentlichen
menschlichen Freiheit - wenigstens methodisch - abzusehen.

Und damit sind wir meines Erachtens beim Kernproblem
unserer Diskussion. Was ist von der menschlichen Freiheit
und damit Verantwortung jedes einzelnen zu halten? Wenn
man die Freiheit und Verantwortung des einzelnen nicht in
Abrede stellt, kann man dann den Menschen verplanen
wollen? Muss er zum reibungslosen Funktionieren gebracht
werden? Hat er sozialen, politischen, weltanschaulichen usw.
Systemen zu dienen, oder nicht doch diese allenfalls ihm?

Naturwissenschaftliches Ursachedenken

Im Alltag spielen diese Fragen (noch?) keine grosse Rolle.
Man appelliert nach wie vor an Einsicht und Verantwortung,
fordert Umdenken, entrüstet sich über die Verrohung der
Sitten, lobt kluges Verhalten, haushälterischen Umgang mit
Finanzen usw. und bejaht damit ganz selbstverständlich die
Möglichkeit von Freiheit. Liest man dagegen wissenschaftliche

Literatur, tönt es oft ganz anders. Wissenschaft will
bekanntlich erklären, arbeitet dabei vornehmlich mit dem
Begriff der Ursache und strebt allgemeine Erkenntnisse und
Aussagen an. Freiheit, das heisst ein letztlich undeterminier-
ter Grund, würde dabei verständlicherweise stören. Also
klammert man sie aus, zunächst vielleicht nur methodisch,
bald aber rechnet man überhaupt nicht mehr mit ihr. Ich
bringe ein Beispiel: Im Moment gewinnt die Biologie stark an
Boden. Es scheint gar, «als könnte mit dem Verblassen der
sozialwissenschaftlichen Aura die Biologie in der Hierarchie
der Wissenschaften ganz nach oben klettern, zumindest meldet

sie einen Führungsanspruch als die naturwissenschaftliche
Leitwissenschaft an. Sie ist drauf und dran, die ehemals
dominierende Stellung der Physik einzunehmen» (3). Eines
ihrer Teilgebiete nun, die Soziobiologie, erforscht die biologischen

Bedingungen und Abhängigkeiten des sozialen und
kulturellen Verhaltens von Menschen. Sie beruft sich dabei
unter anderem auf die Evolutionslehre und trägt damit eine
bestimmte, von Darwin herrührende Denktradition weiter.
Soziobiologen kamen inzwischen zum Schluss, der Mensch
sei als eine Art Überlebensmaschine zu begreifen. «Dadurch,
dass die Gene diktieren, auf welche Weise die Überlebensmaschine

und ihre Nervensysteme gebaut werden, üben sie die
entscheidende Macht über das Verhalten aus» (4).

Überhören wir es nicht! Gene üben die «entscheidende Macht
über das Verhalten» aus, auch im Menschen, nicht Freiheit
und Verantwortung! Nun hat gewiss niemand etwas dagegen,
dass in den Naturwissenschaften naturwissenschaftliche
Methoden zur Anwendung kommen. Wenn aber aufgrund
naturwissenschaftlicher Methodik und Forschung Urteile
über den ganzen Menschen und über jede Wirklichkeit
überhaupt abgegeben werden, hat eine philosophisch orientierte

Anthropologie Fragen zu stellen.

Holbachs «Système de la nature»

Das Problem ist nicht neu. Paul Thiry d'Holbach (\123-\1%9)
hat 1770 ein Buch mit dem Titel «Système de la nature»,
veröffentlicht. Darin handelt er auf weite Strecken auch vom
Menschen. Der Mensch ist für ihn zur Gänze ein Produkt der
Natur, das heisst, der Mensch ist durch und durch von den
Gesetzlichkeiten der Materie bestimmt: Alles, was Menschen
sind, was sie an technischen Werken, an Kultur, an
gesellschaftlichen Einrichtungen, an Gesetzgebung, Staatsverwaltung

usw. geschaffen haben, aber auch Religion, Moral und
Kunst, muss als eine lange Folge von Ursache und Wirkungen
angesehen werden, welche rein und ausschliesslich auf
physikalisch bestimmte Antriebe zurückzuführen ist. Er bestreitet
nicht, dass Menschen zum Beispiel das Gefühl haben, frei zu
sein, verantwortlich zu sein, aus einem geistigen Prinzip
(Seele) zu leben usw. Er ist aber überzeugt, dass diese Gefühle
von bisher unerkannt wirkenden physikalischen Gesetzen
bewirkt sind. Holbach schreibt: «Unser Leben ist eine Linie,
die wir von Natur aus aufder Oberfläche beschreiben müssen,
ohne einen Augenblick davon abweichen zu können. Wir
kommen ohne unsere Einwilligung zur Welt; unser Körperbau
hängt nicht von uns ab; unsere Ideen kommen ohne unser
Zutun; unsere Gewohnheiten stehen in der Macht derer, die
sie uns beigebracht haben; wir werden unaufhörlich sowohl
durch sichtbare als auch durch verborgene Ursachen modifiziert,

die notwendig unsere Seins- und Denkweise und unsere
Wirkungsart bestimmen. Wir sind gut oder schlecht, glücklich
oder unglücklich, klug oder unklug, vernünftig oder
unvernünftig, ohne dass unser Wille mit diesen verschiedenen
Zuständen etwas zu tun hätte» (5). Holbach spricht übrigens
in diesem Zusammenhang öfter auch von der «menschlichen
Maschine».

Erstaunlicherweise befasst sich Holbach trotz allem, und zwar
ausführlich, mit Mißständen und gesellschaftlichen Übeln und
meint, durch geschickte Erziehung und geschicktes politisches
Agieren sei alles zum besten zu lenken. Ganz klar ist nicht,
warum das nicht von selber geschieht, beziehungsweise warum
es zu bedauern wäre, wenn die Lenkung zum Besten aller nicht
möglichst bald einsetzen würde. Nun, es wurde dann je
tatsächlich versucht, allerdings mit zum Teil verheerenden
Wirkungen. Die Jakobiner suchten schon bald mit Gewalt
alles zum besten zu lenken. Ähnlich wollten schon wenig

394 Schweizer Heimwesen VII/88



später die französischen Revolutionsheere Freiheit, Gleichheit

und Brüderlichkeit in ganz Europa mit Hilfe der Waffen
durchsetzen. Systematische Drohung, Einschüchterung,
Repression sind in totalitären Staaten inzwischen übliche politische

Mittel geworden. Gehirnwäscher suchen in Gefangnissen,

Konzentrationslagern oder psychiatrischen Kliniken bei
den Internierten «unbewusste Kräfte» zu mobilisieren, um
eine Umpolung zum «positiven» Staatsbürger zu bewirken.
Die Folge davon waren bisher noch nie glückliche Staatsbürger,

ebensowenig auf das Wohl des einzelnen bedachte
Gemeinwesen.

Hat sich Holbach die Sache evtl. zu leicht gemacht? Viele
meinen ja; und sie geben auch Gründe dafür an.

Objektiv denken über Seelisches?

Holbach ist ein objektiver Denker. Reden objektive Denker
über Seelisches, dann nehmen sie dieses als etwas Vorliegendes,

Objektives. Sie vergessen, dass sie selber, um Seelisches
objektiv nehmen zu können, Seelisches auf nicht-objektive
Weise vollziehen müssen. «Seele» liegt nicht einfach vor, so
wie objektive Dinge. Seele muss immer wieder auch aktiv
verwirklicht werden. Seele-Vollzug ist Bedingung der
Möglichkeit, dass man etwas «objektiv» nehmen kann. Auch wer
unbewusst wirkende objektive Gesetzlichkeiten in Anspruch
ninmt, muss dazu Seele vollziehen. Es sind dies
transzendentalphilosophische Einsichten im Gefolge Kants. Und darum
kompliziert sich seit Kant unser Problem. Kann man dieses
Seelische, ohne das ein Objekt- und Gesetzesbewusstsein nicht
möglich ist, einfach mit Termini beschreiben, die für Objekte
und Gesetze angemessen sind? Warum machen das die einen,
die Deterministen, andere aber nicht? Setzen sich in den ersten
die (unbewussten) Gesetze durch, bei den zweiten aber nicht?
Und warum dieser Unterschied? Gibt es für ihn einen
erkennbaren, objektiven Grund? Oder ist evtl. gar nicht alles
so absolut determiniert wie behauptet? Könnten wir denn
überhaupt um Determiniertheit wissen, wenn wir nicht auch
um Freiheit wüssten?

Verantwortung
Damit komme ich zu einem zweiten Problembereich, der mit
der menschlichen Freiheit zusammenhängt, ja, uns erst
eigentlich die menschliche Freiheit erschliesst: dem der
Verantwortung. Setzen wir nochmals transzendental an. Was
geschieht denn eigentlich, wenn ein Wissenschaftler eine
Erkenntnis formuliert und publik macht? Mit seinen Aussagen

sind doch Ansprüche verbunden: die Schlüsse, die er aus
seinen Untersuchungen zieht, sollen ernst genommen werden,
weil sie wahr, richtig oder mindestens diskutabel sind. Mit
anderen Worten, der Wissenschaftler verantwortet sie. Würde
man den Eindruck haben, er schwindle oder meine es nicht
(ganz) ernsthaft, würde man sich wohl nicht mehr weiter
wissenschaftlich damit beschäftigen. Solchem Aufmerken auf
das, was sich im Bewusstsein tut, wenn man ein reflexes
Gegenstandsbewusstsein hat beziehungsweise eine behauptende

oder auch eine fragende oder zweifelnde Aussage macht
(transzendentale Methode), erschliesst sich:

- Dass es für uns Objekte und Gesetze nicht geben könnte,
wenn wir nicht immer auch schon um Nicht-Objektives,
Nicht-Gesetzhaftes wüssten.

- Dass Verantwortung bei Urteilen, Äusserungen, Handlungen

usw. nicht entstehen könnte, wenn wir nicht um Freiheit
wüssten. Das Bewusstsein von « Verantwortung» kann erst
da auftreten, wo ich mir eines Anspruchs (Sollens) bewusst
bin, aber zugleich weiss, dass ich dem Anspruch auch nicht

entsprechen kann, also ihm gegenüber nicht determiniert,
das heisst frei bin.

- Dass theoretische Vernunft folglich von praktischer
Vernunft bedingt ist und dass folglich das Theoretische im
Dienste des Praktischen, letztlich des Praktisch-
Moralischen zu stehen hat und nicht umgekehrt.

- Dass das «Soll» praktischer Vernunft auf ein Gesetz in ihrer
Tiefe verweist: auf das Sittengesetz, dem sich vernünftige
Wesen unterwerfen sollen. Dessen Kern besagt: ein anderes
Vernunftswesen nie bloss als Mittel, sondern immer auch
als Zweck zu behandeln.

Objektives und transzendentales Denken

Da frei, kann ein objektiver Denker die Wende aufs (Erkennt-
nis-)Subjekt verweigern. Er braucht dann auch des Freiheitsmoments

in allem Theoretisieren nicht inne zu werden. Er
wird und kann dann nur Objektives suchen und feststellen.
Alles andere, auch das Freiheits-Bewusstsein, wird er
ausklammern. Falls er doch darauf eingeht, wird er es als Illusion
hinstellen, als Täuschung, die aus (noch) nicht erkannten
Gesetzen zu erklären ist. Ein transzendentaler Denker dagegen
wird des Freiheitsmoments im Sollen und sogar in allen
theoretischen Leistungen inne. Er sieht alles Objekt-Bewusst-
sein und alle Erklärungen dazu als von Freiheit bedingt. Er
kann gar nicht anders, weil er vernünftigerweise anders gar
nicht wollen kann. Er müsste ja einen Teil der Vernunft in
ihm unterdrücken und sich als letztlich immer auch
verantwortliches Wesen verleugnen.

Das Missliche ist nur, dass es eine Art Patt zwischen den
beiden Richtungen gibt. Jede kann die Argumente der andern
zurückweisen. Und so meinte Fichte, was für eine Philosophie
man habe, hänge davon ab, was für ein Mensch man sei.

Zugleich aber war er überzeugt, der transzendentale Denker
könne die kohärentere philosophische Theorie für das Phänomen

Bewusstsein erstellen als der objektive Denker; letzerer
bleibe an einem Teil des Bewusst-Seins, am «Sein» nämlich,
hängen - mit Unterschlagung des «Bewusst» - und könne
daher nicht für das wirkliche Ganze Sinn entwickeln (6).

Ich meine, das sei auch die Frage, auf die es beim heutigen
Stand der Forschung ankommt, und zwar ent-scheidend, im
eigentlichen Sinn des Wortes. Kann das Entstehen von Sollen,
Freiheit und Verantwortung naturgesetzlich erklärt und
schliesslich auch technisch gesteuert werden, dann gibt es

eigentlich keine letztlichen Gründe mehr, das, was technisch
machbar ist, tatsächlich eines Tages nicht auch zu tun.
Verantwortung wäre dann bloss eine als solche (noch) nicht
durchschaute Illusion. Ist eine solche naturgesetzliche Erklärung

beziehungsweise eine solche technische Steuerung aber
prinzipiell nicht möglich - und dafür gibt es, wie eben gesehen,
nachvollziehbare philosophische Argumente -, dann wird die
auf den Menschen Rücksicht nehmende Verantwortung nie
aus dem Forschen verschwinden dürfen -, und auch gar nicht
können, ist Verantwortung doch, wie wir gesehen haben, auch

Geld und Macht sind
Erfindungen des
Misstrauens.

Hermann Hesse

395



eine der Bedingungen der Möglichkeit menschlichen Forschen
Könnens! Wer selber seine eigenen Theorien verantwortet,
kann dann aber die technisch-praktische Umsetzung derselben
nicht als ausserhalb des Verantwortbaren betrachten.

Konsequenzen für die Gentechnologie

Wir haben gezeigt, dass Freiheit und Verantwortung bei uns
Menschen nicht nur nicht verschwinden dürfen, sie können
es auch gar nicht. Das hat enorme Konsequenzen für unsere
Fragestellung. Gentechnologie hat mit unser aller Zukunft zu
tun! Deswegen ist das, was mit ihr zusammenhängt, unter
besondere Aufmerksamkeit und Verantwortung zu stellen.
Dazu ein paar anthropologische Flinweise.

1. Vernunft als das Ur-Menschliche

Flüter des Menschseins in dieser Zeit heisst Hüter und
Beschützer der Vernunft als des Ur-Menschlichen zu sein. Wir
können es uns jedoch nicht mehr leisten, Vernunft bloss als
ein Vermögen zu erkennen und zu entscheiden zu beschreiben,
wie das zum Beispiel Herder (1784-1791) noch ganz unbefangen

konnte: «Der Mensch ist der erste Freigelassene der
Schöpfung; er steht aufrecht. Die Waage des Guten und Bösen,
des Falschen und Wahren hängt in ihm: Er kann forschen, er
soll wählen. Wie die Natur ihm zwei freie Hände zu
Werkzeugen gab und ein überblickendes Auge, seinen Gang
zu leiten: so hat er auch in sich die Macht, nicht nur die
Gewichte zu stellen, sondern auch selbst Gewicht zu sein
auf der Waage. Er kann dem trüglichsten Irrtum Schein geben
und ein freiwillig Betrogener werden: er kann die Ketten, die
ihn, seiner Natur entgegen, fesseln, mit der Zeit lieben
lernen wie es also mit der getäuschten Vernunft ging, geht's
auch mit der missbrauchten oder gefesselten Freiheit; sie ist
bei den meisten das Verhältnis der Kräfte und Triebe, wie
Bequemlichkeit oder Gewohnheit sie festgestellt haben» (7).
Dieses Vermögen hat seine Möglichkeiten inzwischen ins
Ungeahnte gesteigert. Ein Beispiel dafür ist auch die Gentechnologie.

Sie kann selbst das menschliche Erbgut entscheidend
verändern. Vieles freilich liegt im Dunkeln. Was für
Konsequenzen - biologischer, psychischer, sozialer, gesellschaftlicher

Art usw. - hat das für den einzelnen, für menschliche
Gruppen, für die Menschheit insgesamt? Es ist auch mit der
Irreversibilität von Eingriffen zu rechnen. Das Vernunft-
Vermögen kann heute mit anderen Worten ihren Träger, den
Menschen, gefährden, und zwar den Menschen als solchen,
nicht bloss diesen oder jenen wie noch bei Herder. Niemand
kann sagen, welche Folgen ein grobes Versehen oder ein
dummes Missgeschick auf unabsehbare Zeit oder gar auf
immer haben wird.

2. Das Sollen der Vernunft

Vernunft verlangt notwendigerweise, dass Vernunft sei! Wir
Menschen als Vernunftträger haben uns im Rahmen des uns
Möglichen um sinnvollen Vernunftgebrauch zu bemühen.
Davon ist die Gentechnologie nicht auszunehmen. Gentechnologie

dürfte, ethisch betrachtet, allenfalls im Dienste dieser
Aufgabe zur Anwendung kommen. Menschliche Vernunft ist
nämlich nicht etwas, das sich zur Gänze selbst begründet. Sie
schafft ihr Dass (Existenz) nicht selbst, und auch ihr Wie
höchstens zum Teil. Sie hat Bindungen, die auf Höheres
verweisen. Sie ist zwar autonom, doch nicht absolut. Sie hat
ihre Gesetzlichkeiten und Abhängigkeiten, nach denen sie sich
zu richten hat. Das Sollen der Vernunft (moralisches Gesetz)
hat jeden einzelnen Vernunftträger beim Umgang mit Fakten

- auch denen der Gentechnologie - zu leiten.

3. Vernunft verweist auf den andern Menschen

Die Gentechnologie mit all ihren Möglichkeiten der Anwendung

ist immer an Menschen gebunden. Forscher, Techniker,
Betroffene, Ärzte, Betreuer sind Menschen. Menschsein
bedeutet immer auch, auf andere Menschen verwiesen
beziehungsweise angewiesen und von anderen Menschen
mitbestimmt sein (Inter-Subjektivität). Damit ist auch gesagt, dass

jeder andere Mensch für mich auch eine Grenze des eigenen
Freiheitsvollzuges zu sein hat. Ich darf seine Vernunft, und
damit auch seine Freiheit und Verantwortung, nicht in
grundsätzlicher Weise gefährden, sicher nicht so lange er seine
Vernunft nicht missbraucht. Ich habe zudem kein Recht, in
das allerletzte Geheimnis einer andern menschlichen Person
einzudringen, selbst wenn sie ihr Vernunftvermögen noch
nicht entwickelt hat. Forscher haben deshalb von Vernunft
her keine Berechtigung, mit Ungeborenen zu experimentieren,
das heisst, sie zu Mitteln eigener Erkenntnisgewinnung zu
machen. Hans Jonas - der grosse Kämpfer unseres Jahrhunderts

für das Menschsein - geht noch weiter im Argumentieren,

wenn er fordert: «Achte das Recht jedes Menschenlebens,
seinen eigenen Weg zu finden und eine Überraschung für sich
selbst zu sein» (8). Die Achtung dieses Rechts verbietet
jegliche Totalität in der gesellschaftlichen Planung, aber auch
in der Humanforschung, in der Humantechnik usw.

4. Die Bestimmung des Menschen

Aus diesen Überlegungen komm ich zum Fazit: Menschen,
die Freiheit und Verantwortung wahrnehmen können, das

heisst, eigentliche Vernunftträger, sollen unsere Zukunft
bestimmen. Als Vernunftträger können sie nie wollen, dass
dieses mit dem Menschsein verbundene Vermögen auch nur
in Gefahr kommt. Wo Gentechnologie nicht absehen kann,
auf welche Art und Weise sie menschliches Erbgut verändert
und damit eine unvorhersehbare und dazu noch irreversible
Zukunft einleitet, darf sie nicht zur Anwendung kommen. Ihr
Grundsatz hat zu lauten:

Handle so, dass die Zukunft die eigentliche Bestimmung
des Menschen, nämlich Vernunft- und damit Sinnträger zu
sein, niemals verunmöglicht!

Dieser Grundsatz hat die Grundlage auch für alle künftigen
Menschenbilder zu sein. Durch alles Zeit- und Kulturgebundene

hindurch muss dieser Grundsatz das Denken und das
Verhalten der technologisch Verantwortlichen leiten. Das gilt
auch schon für die Forschung, nicht erst für die technische
Umsetzung! Wo es um Veränderungen dieser Art und dieses
Ausmasses geht, können die Theoretiker nicht einfach die
ganze Verantwortung auf die Praktiker abschieben.

Anmerkungen

1 Jaspers K.: Der philosophische Glaube. München 1948, S. 50.

2 Weizsäcker C.F., von: Wahrnehmung der Neuzeit. München
1983, S. 355-356.

3 Meinberg E. : Das Menschenbild der modernen Erziehungswissen¬
schaft. Darmstadt 1988, S. 312.

4 DawkinsR.: Das egoistische Gen. Berlin 1978 (dt)., S. 53. Ähnlich:
Altner G.: «... dass alle Arten und Artvertreter nichts anderes
als ,Überlebensmaschinen' sind» (Die Überlebenskrise in der
Gegenwart. Darmstadt 1987, S. 62).

5 Elolbach P.T. de: Système de la nature. Paris 1821, II, 422.

6 Fichte J.G.: Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre, 1797.

7 zit. in : Meinberg E. : Das Menschenbild der modernen Erziehungs¬
wissenschaft. Darmstadt 1988, S. 75.

8 Jonas H.: Technik, Medizin und Ethik. Suhrkamp Taschenbuch
1514. 1987, S. 194.

396 Schweizer Heimwesen VII/88


	Anthropologische Überlegungen zur Gentechnologie : Hüter des Menschseins in dieser Zeit?

