Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 7

Artikel: Anthropologische Uberlegungen zur Gentechnologie : Hiiter des
Menschseins in dieser Zeit?

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anthropologische Uberlegungen zur Gentechnologie

Hiter des Menschseins 1 dieser Zeit?

Von Dr. Imelda Abbt, Theologin und Anthropologin, VSA *

Ich freue mich, an dieser Informationstagung zum Thema
Gentechnologie als Anthropologin einen Beitrag leisten zu
diirfen. Nachdem Sie heute morgen aus kompetenter Sicht
differenziert in das, was Gentechnologie bedeutet, eingefiihrt
worden sind, ist mir die Aufgabe iibertragen worden, einige
Uberlegungen aus anthropologischer Sicht — angesichts der
Herausforderung, die die Gentechnologie fiir uns alle bedeutet
— darzulegen.

«Verabsolutierung eines immer partikularen Erkennens zum
Ganzen einer Menschenerkenntnis fiihrt zur Verwahrlosung
des Menschenbildes. Die Verwahrlosung des Menschenbildes
aber fiihrt zur Verwahrlosung des Menschen selber. Denn das
Bild des Menschen, das wir fiir wahr halten, wird selbst ein
Faktor unseres Lebens» (1), schrieb einmal Karl Jaspers, der
damit einer von zwei Weltkriegen geprigten Lebenserfahrung
Ausdruck gab. Zugleich meinte er aber auch, dass wir
Menschen ohne Bilder (Vorstellungen) vom Menschsein gar
nicht auskommen koénnen, so unvollstindig sie auch sein
mogen. In immer neuen Bildentwiirfen deutet sich der
Mensch, legt er sich aus, um sich und seinesgleichen zu
verstehen. Zugleich hat das Menschenbild praktische Bedeu-
tung, hat es doch auch (sogar unbewusst) orientierenden
Charakter fiir unser Handeln.

Gerade die heftigen Widerstidnde aus allen Richtungen gegen
die Gentechnik oder auch gegen eine von Computern be-
herrschte Welt, der Einsatz fiir einen wirksamen Datenschutz
usw. zeigen, dass man sich bei der Beurteilung dieser
Zeitphdnomene nach bestimmten Menschenbildern richtet.
Sie wird von der Angst genéhrt, das Bild eines total verfiigha-
ren Menschen konnte eines Tages, vielleicht schon bald,
Wirklichkeit werden; der Mensch ja sei bereits dabei, mehr
und mehr zum Objekt willkiirlicher und absichtsyvoller Mani-
pulation zu werden. Man will das Bild vom selbstbestimmten,
eigenverantwortlich handelnden Menschen — klassisch gespro-
chen: vom miindigen, aufgeklirten, um seine Autonomie
wissenden und freien Menschen — nicht aufgeben. Nicht
fremder «Wille» soll alles bestimmen, der Mensch nicht
blosses Mittel fiir fremde Zwecke werden! Es geht hier um das
Zentrale des Menschseins, um das Menschliche des Menschen.

Das Menschliche des Menschen

Gehen wir dem etwas genauer nach. Was ist dieses Menschli-
che, das sich durch gewisse neue Techniken gefidhrdet sieht?
Es kann hier freilich nur darum gehen, uns etwas an die
entscheidenden Punkte heranzutasten, und dann zu versu-
chen, einige Aspekte zu beleuchten, die in unserer Diskussion
nicht ibersehen oder verschwiegen werden diirfen. Menschen-
bilder anthropologisch auszuleuchten kann auf verschiedene

* Vortrag gehalten an der Informationstagung der Schweizerischen Heilpid-
agogischen Gesellschaft zum Thema «Gentechnologie» am 6./7. Mai 1988 im
Hotel Bern in Bern.

Weise geschehen. Wir konnten auf eine «re-konstruktive» Art
Denkergestalten wie J. J. Rousseau, H. Pestalozzi, W. v.
Humboldt, A. Schweitzer, R. Steiner usw. nach ihrem
leitenden Menschenbild befragen. Wir konnten auch versu-
chen das umspannende Menschenbild einer ganzen Epoche
herauszuarbeiten oder aber zu fragen, welche Wissenschaften
historisch gesehen unser gegenwirtiges Menschenbild haupt-
sidchlich beeinflussen. (Inzwischen diirfte heute wohl die
Biologie eine wichtige Rolle spielen.) Oft wird die Frage nach
dem Menschenbild auch problem-geschichtlich angegangen,
indem sie sich zum Beispiel auf die historische Suche nach
«herrschaftsfreier Kommunikation» begibt. Oder es wird der
«konstruktive» Weg versucht, der nicht bloss iiberlieferte,
bereits vorhandene Bilder betrachtet und tibernimmt, sondern
Bilder zu entwerfen versucht, die Leitbilder fiir die Zukunft
sein «sollen». Das Letztere wird heute tiberall gefordert.
Damit soll aber nicht gesagt sein, dass das Vergangene nichts
zu sagen hitte. Die Zukunft liegt zwar nicht in der Vergangen-
heit, aber das, was war, ist auch bedeutsam fiir das, was ist
und sein wird.

Fretheit

Um die Zukunft geht es natiirlich auch in der Gen-Frage. Mit
«Zukunft des Menschen» meint man oft (wieder) die Ganzheit
des Menschen, was etwas mit Heil-Sein zu tun hat. Die
Sehnsucht danach ist {ibrigens immer wieder anzutreffen, in
allen Zeiten, Epochen und Kulturen. Und natiirlich haben die
Bemiihungen um das Menschliche des Menschen heute auch
mit dieser Ur-Sorge zu tun. Nehmen wir die «Postmoderne,
obwohl es schwierig ist, das damit Gemeinte genau zu fassen.
Es ist ein neu heraufdimmerndes Epochenbewusstsein ge-
meint, das sich von einem einseitigen wissenschaftlich-
objektiven Vernunftbegriff verabschieden mochte. Holistische
Denkweisen, Ganzheitsvorstellungen, Harmonisierungsver-
suche, Bewusstseinserweiterungen, Sinn fiir’s Mythische und
Mystische und anderes sind grosse Anliegen.

Die Ganzheit des Menschen hat mit Person-Sein zu tun. Um
dieses Person-Sein geht es letztlich auch in der Diskussion um
die Gentechnologie oder in den Fragen, wieweit prianatale
Diagnostik angewandt werden darf oder wann ein Leben nicht
mehr lebenswert und damit nicht mehr menschenwiirdig ist
usw. Wie wird Person gefasst? Ist sie gleichsam eine Substanz,
die ewig und unverdnderlich ist, die einen undurchdringli-
chen Seinskern im Innersten hat? Ist diese Substanz die Seele,
oder der Geist, der sich durch die Vernunft manifestiert?

Das «Wesen» des Menschen

Gerade die Neuzeit empfand es zunehmend als Fessel, dass
sich der Mensch im Rahmen seines «Wesens» bzw. einer
vorgegebenen Natur zu entwickeln habe. Der Mensch brach
auf, sich eine neue, «zweite» Natur zu erschaffen. Diese, so
meinte er, erlaube ithm erst, sein eigenes Wesen zu finden.
Dieser Auf- und Ausbruch liess sich mit einem vorgegebenen,

393



gleichbleibenden Wesen nicht mehr vereinen. In der Folge
wollte man immer weniger Wesenswahrheiten erkennen und
kontemplieren und rezipieren. Der Mensch sollte als ein aktiv
Produzierender, als ein das Gegebene Veridndernder gesehen
werden. Das Ziel der Erforschung der Natur wurde der
technische Fortschritt, die praktische Nutzanwendung, die
Naturbeherrschung durch den Menschen. C. F. von Weiz-
sdcker vertritt die Ansicht, die moderne Naturwissenschaft
bedeute die grosste Bewusstseinsveranderung der Menschheit
seit dem Kommen der Hochreligionen und der Kulturen des
ersten vorchristlichen Jahrtausends. «Ich nenne sie den harten
Kern der Neuzeit. Sie gibt uns eine nie dagewesene intellek-
tuelle, folglich technische, folglich politische Macht.» Und er
sagt weiter: «Es ist undenkbar, dass die Menschheit sich durch
diese Macht nicht selbst zerstort, wenn sie nicht eine ebenso
radikale moralische Wandlung durchmacht» (2).

Der Mensch als Maschine

Der antike Mensch wollte die Natur erkennen, um in Einklang
mit ihr zu leben, jetzt hingegen will sie der Mensch in den
Griff bekommen. Nach anfanglichem Zogern, aber schon
bald, begann man auch den Menschen in dieses In-den-Griff-
Bekommen einzubeziehen. Der menschliche Korper jeden-
falls ist etwas Physikalisches und gehort der Natur an. Warum
sollte man ihn nicht als «kMaschine» betrachten kénnen? Der
ndchste Schritt ging dann noch, und zwar wesentlich, weiter:
Warum bloss den menschlichen Korper, und nicht auch den
ganzen Menschen als Maschine betrachten? Das freilich
musste unabsehbare Konsequenzen haben. Unter anderem
fihrte das zur Leugnung der menschlichen Freiheit. Wahrend
in der Antike und im Christentum nicht die Frage, ob
menschliche Freiheit moglich sei, sondern worin sie bestehe
und wie sie im Ganzen des Seins zu verstehen sei, diskutiert
wurde, begann man in der Neuzeit die Freiheit als solche in
Frage zu stellen. Dies ging so weit, dass es flir viele Forscher
fast eine Selbstverstdndlichkeit wurde, von einer eigentlichen
menschlichen Freiheit — wenigstens methodisch — abzusehen.

Und damit sind wir meines Erachtens beim Kernproblem
unserer Diskussion. Was ist von der menschlichen Freiheit
und damit Verantwortung jedes einzelnen zu halten? Wenn
man die Freiheit und Verantwortung des einzelnen nicht in
Abrede stellt, kann man dann den Menschen verplanen
wollen? Muss er zum reibungslosen Funktionieren gebracht
werden? Hat er sozialen, politischen, weltanschaulichen usw.
Systemen zu dienen, oder nicht doch diese allenfalls ihm?

Naturwissenschaftliches Ursachedenken

Im Alltag spielen diese Fragen (noch?) keine grosse Rolle.
Man appelliert nach wie vor an Einsicht und Verantwortung,
fordert Umdenken, entriistet sich iiber die Verrohung der
Sitten, lobt kluges Verhalten, haushilterischen Umgang mit
Finanzen usw. und bejaht damit ganz selbstverstindlich die
Moglichkeit von Freiheit. Liest man dagegen wissenschaftli-
che Literatur, tont es oft ganz anders. Wissenschaft will
bekanntlich erkldren, arbeitet dabei vornehmlich mit dem
Begriff der Ursache und strebt allgemeine Erkenntnisse und
Aussagen an. Freiheit, das heisst ein letztlich undeterminier-
ter Grund, wiirde dabei verstindlicherweise storen. Also
klammert man sie aus, zundchst vielleicht nur methodisch,
bald aber rechnet man tberhaupt nicht mehr mit ihr. Ich
bringe ein Beispiel: Im Moment gewinnt die Biologie stark an
Boden. Es scheint gar, «als konnte mit dem Verblassen der
sozialwissenschaftlichen Aura die Biologie in der Hierarchie
der Wissenschaften ganz nach oben klettern, zumindest meldet

394

sie einen Fiithrungsanspruch als die naturwissenschaftliche
Leitwissenschaft an. Sie ist drauf und dran, die ehemals
dominierende Stellung der Physik einzunechmen» (3). Eines
ihrer Teilgebiete nun, die Soziobiologie, erforscht die biologi-
schen Bedingungen und Abhéngigkeiten des sozialen und
kulturellen Verhaltens von Menschen. Sie beruft sich dabei
unter anderem auf die Evolutionslehre und tragt damit eine
bestimmte, von Darwin herriihrende Denktradition weiter.
Soziobiologen kamen inzwischen zum Schluss, der Mensch
sei als eine Art Uberlebensmaschine zu begreifen. «Dadurch,
dass die Gene diktieren, auf welche Weise die Uberlebensma-
schine und ihre Nervensysteme gebaut werden, iiben sie die
entscheidende Macht iiber das Verhalten aus» (4).

Uberhéren wir es nicht! Gene iiben die «entscheidende Macht
iiber das Verhalten» aus, auch im Menschen, nicht Freiheit
und Verantwortung! Nun hat gewiss niemand etwas dagegen,
dass in den Naturwissenschaften naturwissenschaftliche
Methoden zur Anwendung kommen. Wenn aber aufgrund
naturwissenschaftlicher Methodik und Forschung Urteile
iiber den ganzen Menschen und iiber jede Wirklichkeit
liberhaupt abgegeben werden, hat eine philosophisch orien-
tierte Anthropologie Fragen zu stellen.

Holbachs «Systeme de la nature»

Das Problem ist nicht neu. Paul Thiry d’Holbach (1723-1789)
hat 1770 ein Buch mit dem Titel «Systeme de la nature»,
verdffentlicht. Darin handelt er auf weite Strecken auch vom
Menschen. Der Mensch ist flir ihn zur Génze ein Produkt der
Natur, das heisst, der Mensch ist durch und durch von den
Gesetzlichkeiten der Materie bestimmt: Alles, was Menschen
sind, was sie an technischen Werken, an Kultur, an gesell-
schaftlichen Einrichtungen, an Gesetzgebung, Staatsverwal-
tung usw. geschaffen haben, aber auch Religion, Moral und
Kunst, muss als eine lange Folge von Ursache und Wirkungen
angesehen werden, welche rein und ausschliesslich auf physi-
kalisch bestimmte Antriebe zuriickzufiihren ist. Er bestreitet
nicht, dass Menschen zum Beispiel das Gefiihl haben, frei zu
sein, verantwortlich zu sein, aus einem geistigen Prinzip
(Seele) zu leben usw. Er ist aber iiberzeugt, dass diese Gefiihle
von bisher unerkannt wirkenden physikalischen Gesetzen
bewirkt sind. Holbach schreibt: «Unser Leben ist eine Linie,
die wir von Natur aus auf der Oberfliche beschreiben miissen,
ohne einen Augenblick davon abweichen zu koénnen. Wir
kommen ohne unsere Einwilligung zur Welt; unser Korperbau
héangt nicht von uns ab; unsere Ideen kommen ohne unser
Zutun; unsere Gewohnheiten stehen in der Macht derer, die
sie uns beigebracht haben; wir werden unaufhorlich sowohl
durch sichtbare als auch durch verborgene Ursachen modifi-
ziert, die notwendig unsere Seins- und Denkweise und unsere
Wirkungsart bestimmen. Wir sind gut oder schlecht, gliicklich
oder ungliicklich, klug oder unklug, vernilinftig oder unver-
niinftig, ohne dass unser Wille mit diesen verschiedenen
Zustanden etwas zu tun hétte» (5). Holbach spricht tibrigens
in diesem Zusammenhang 6fter auch von der «menschlichen
Maschiney.

Erstaunlicherweise befasst sich Holbach trotz allem, und zwar
ausfiihrlich, mit MiBstinden und gesellschaftlichen Ubeln und
meint, durch geschickte Erziehung und geschicktes politisches
Agieren sei alles zum besten zu lenken. Ganz klar ist nicht,
warum das nicht von selber geschieht, bezichungsweise warum
es zu bedauern ware, wenn die Lenkung zum Besten aller nicht
moglichst bald einsetzen wiirde. Nun, es wurde dann je
tatsdchlich versucht, allerdings mit zum Teil verheerenden
Wirkungen. Die Jakobiner suchten schon bald mit Gewalt
alles zum besten zu lenken. Ahnlich wollten schon wenig

Schweizer Heimwesen VII/88



spater die franzosischen Revolutionsheere Freiheit, Gleich-
heit und Briiderlichkeit in ganz Europa mit Hilfe der Waffen
durchsetzen. Systematische Drohung, Einschiichterung, Re-
pression sind in totalitdren Staaten inzwischen tibliche politi-
sche Mittel geworden. Gehirnwascher suchen in Gefangnis-
sen, Konzentrationslagern oder psychiatrischen Kliniken bei
den Internierten «unbewusste Krifte» zu mobilisieren, um
eine Umpolung zum «positiven» Staatsbiirger zu bewirken.
Die Folge davon waren bisher noch nie gliickliche Staatsbiir-
ger, ebensowenig auf das Wohl des einzelnen bedachte
Gemeinwesen.

Hat sich Holbach die Sache evtl. zu leicht gemacht? Viele
meinen ja; und sie geben auch Griinde dafiir an.

Objektiv denken iiber Seelisches?

Holbach ist ein objektiver Denker. Reden objektive Denker
iiber Seelisches, dann nehmen sie dieses als etwas Vorliegen-
des, Objektives. Sie vergessen, dass sie selber, um Seelisches
objektiv nehmen zu konnen, Seelisches auf nicht-objektive
Weise vollziehen miissen. «Seele» liegt nicht einfach vor, so
wie objektive Dinge. Seele muss immer wieder auch aktiv
verwirklicht werden. Seele-Vollzug ist Bedingung der Mog-
lichkeit, dass man etwas «objektiv» nehmen kann. Auch wer
unbewusst wirkende objektive Gesetzlichkeiten in Anspruch
ninmt, muss dazu Seele vollziehen. Es sind dies transzenden-
talphilosophische Einsichten im Gefolge Kants. Und darum
kompliziert sich seit Kant unser Problem. Kann man dieses
Seelische, ohne das ein Objekt- und Gesetzesbewusstsein nicht
moglich ist, einfach mit Termini beschreiben, die fiir Objekte
und Gesetze angemessen sind? Warum machen das die einen,
die Deterministen, andere aber nicht? Setzen sich in den ersten
die (unbewussten) Gesetze durch, bei den zweiten aber nicht?
Und warum dieser Unterschied? Gibt es fiir ihn einen
erkennbaren, objektiven Grund? Oder ist evtl. gar nicht alles
so absolut determiniert wie behauptet? Konnten wir denn
liberhaupt um Determiniertheit wissen, wenn wir nicht auch
um Freiheit wiissten?

Verantwortung

Damit komme ich zu einem zweiten Problembereich, der mit
der menschlichen Freiheit zusammenhédngt, ja, uns erst
eigentlich die menschliche Freiheit erschliesst: dem der
Verantwortung. Setzen wir nochmals transzendental an. Was
geschieht denn eigentlich, wenn ein Wissenschaftler eine
Erkenntnis formuliert und publik macht? Mit seinen Aussa-
gen sind doch Anspriiche verbunden: die Schliisse, die er aus
seinen Untersuchungen zieht, sollen ernst ggnommen werden,
weil sie wahr, richtig oder mindestens diskutabel sind. Mit
anderen Worten, der Wissenschaftler verantwortet sie. Wiirde
man den Eindruck haben, er schwindle oder meine es nicht
(ganz) ernsthaft, wiirde man sich wohl nicht mehr weiter
wissenschaftlich damit beschiftigen. Solchem Aufmerken auf
das, was sich im Bewusstsein tut, wenn man ein reflexes
Gegenstandsbewusstsein hat beziechungsweise eine behaupten-
de oder auch eine fragende oder zweifelnde Aussage macht
(transzendentale Methode), erschliesst sich:

— Dass es fiir uns Objekte und Gesetze nicht geben konnte,
wenn wir nicht immer auch schon um Nicht-Objektives,
Nicht-Gesetzhaftes wiissten.

— Dass Verantwortung bei Urteilen, Ausserungen, Handlun-
gen usw. nicht entstehen konnte, wenn wir nicht um Freiheit
wissten. Das Bewusstsein von « Verantwortung» kann erst
da auftreten, wo ich mir eines Anspruchs (Sollens) bewusst
bin, aber zugleich weiss, dass ich dem Anspruch auch nicht

entsprechen kann, also ihm gegeniiber nicht determiniert,
das heisst frei bin.

— Dass theoretische Vernunft folglich von praktischer Ver-
nunft bedingt ist und dass folglich das Theoretische im
Dienste des Praktischen, letztlich des Praktisch-
Moralischen zu stehen hat und nicht umgekehrt.

— Dass das «Soll» praktischer Vernunft auf'ein Gesetz in ihrer
Tiefe verweist: auf das Sittengesetz, dem sich verniinftige
Wesen unterwerfen sollen. Dessen Kern besagt: ein anderes
Vernunftswesen nie bloss als Mittel, sondern immer auch
als Zweck zu behandeln.

Objektives und transzendentales Denken

Da frei, kann ein objektiver Denker die Wende aufs (Erkennt-
nis-)Subjekt verweigern. Er braucht dann auch des Freiheits-
moments in allem Theoretisieren nicht inne zu werden. Er
wird und kann dann nur Objektives suchen und feststellen.
Alles andere, auch das Freiheits-Bewusstsein, wird er aus-
klammern. Falls er doch darauf eingeht, wird er es als Illusion
hinstellen, als Tduschung, die aus (noch) nicht erkannten
Gesetzen zu erklédren ist. Ein transzendentaler Denker dagegen
wird des Freiheitsmoments im Sollen und sogar in allen
theoretischen Leistungen inne. Er sicht alles Objekt-Bewusst-
sein und alle Erkldrungen dazu als von Freiheit bedingt. Er
kann gar nicht anders, weil er verniinftigerweise anders gar
nicht wollen kann. Er miisste ja einen Teil der Vernunft in
ihm unterdriicken und sich als letztlich immer auch verant-
wortliches Wesen verleugnen.

Das Missliche ist nur, dass es eine Art Patt zwischen den
beiden Richtungen gibt. Jede kann die Argumente der andern
zurlickweisen. Und so meinte Fichte, was fiir eine Philosophie
man habe, hinge davon ab, was fiir ein Mensch man sei.
Zugleich aber war er iiberzeugt, der transzendentale Denker
konne die kohdrentere philosophische Theorie fiir das Phano-
men Bewusstsein erstellen als der objektive Denker; letzerer
bleibe an einem Teil des Bewusst-Seins, am «Sein» nidmlich,
hidngen — mit Unterschlagung des «Bewusst» — und konne
daher nicht fiir das wirkliche Ganze Sinn entwickeln (6).

Ich meine, das sei auch die Frage, auf die es beim heutigen
Stand der Forschung ankommt, und zwar ent-scheidend, im
eigentlichen Sinn des Wortes. Kann das Entstehen von Sollen,
Freiheit und Verantwortung naturgesetzlich erklart und
schliesslich auch technisch gesteuert werden, dann gibt es
eigentlich keine letztlichen Griinde mehr, das, was technisch
machbar ist, tatsdchlich eines Tages nicht auch zu tun.
Verantwortung wire dann bloss eine als solche (noch) nicht
durchschaute Illusion. Ist eine solche naturgesetzliche Erkla-
rung beziehungsweise eine solche technische Steuerung aber
prinzipiell nicht méglich — und dafiir gibt es, wie eben gesehen,
nachvollziehbare philosophische Argumente —, dann wird die
auf den Menschen Riicksicht nehmende Verantwortung nie
aus dem Forschen verschwinden diirfen —, und auch gar nicht
konnen, ist Verantwortung doch, wie wir gesehen haben, auch

Geld und Macht sind
Erfindungen des
Misstrauens.

Hermann Hesse

395



eine der Bedingungen der Moglichkeit menschlichen Forschen
Konnens! Wer selber seine eigenen Theorien verantwortet,
kann dann aber die technisch-praktische Umsetzung derselben
nicht als ausserhalb des Verantwortbaren betrachten.

Konsequenzen fiir die Gentechnologie

Wir haben gezeigt, dass Freiheit und Verantwortung bei uns
Menschen nicht nur nicht verschwinden diirfen, sie kénnen
es auch gar nicht. Das hat enorme Konsequenzen fiir unsere
Fragestellung. Gentechnologie hat mit unser aller Zukunft zu
tun! Deswegen ist das, was mit ihr zusammenhéngt, unter
besondere Aufmerksamkeit und Verantwortung zu stellen.
Dazu ein paar anthropologische Hinweise.

1. Vernunft als das Ur-Menschliche

Hiiter des Menschseins in dieser Zeit heisst Hiiter und
Beschiitzer der Vernunft als des Ur-Menschlichen zu sein. Wir
konnen es uns jedoch nicht mehr leisten, Vernunft bloss als
ein Vermogen zu erkennen und zu entscheiden zu beschreiben,
wie das zum Beispiel Herder (1784-1791) noch ganz unbefan-
gen konnte: «Der Mensch ist der erste Freigelassene der
Schopfung; er steht aufrecht. Die Waage des Guten und Bosen,
des Falschen und Wahren héngt in ihm: Er kann forschen, er
soll wahlen. Wie die Natur ihm zwei freie Hande zu
Werkzeugen gab und ein iiberblickendes Auge, seinen Gang
zu leiten: so hat er auch in sich die Macht, nicht nur die
Gewichte zu stellen, sondern auch . . . selbst Gewicht zu sein
auf der Waage. Er kann dem triiglichsten Irrtum Schein geben
und ein freiwillig Betrogencr werden: er kann die Ketten, die
ihn, seiner Natur entgegen, fesseln, mit der Zeit lieben
lernen . . . wie es also mit der getduschten Vernunft ging, geht’s
auch mit der missbrauchten oder gefesselten Freiheit; sie ist
bei den meisten das Verhéltnis der Krifte und Triebe, wie
Bequemlichkeit oder Gewohnheit sie festgestellt haben» (7).
Dieses Vermogen hat seine Moglichkeiten inzwischen ins
Ungeahnte gesteigert. Ein Beispiel dafiir ist auch die Gentech-
nologie. Sie kann selbst das menschliche Erbgut entscheidend
verdndern. Vieles freilich liegt im Dunkeln. Was fiir Konse-
quenzen — biologischer, psychischer, sozialer, gesellschaftli-
cher Art usw. — hat das fiir den einzelnen, fiir menschliche
Gruppen, flir die Menschheit insgesamt? Es ist auch mit der
[rreversibilitdit von Eingriffen zu rechnen. Das Vernunft-
Vermogen kann heute mit anderen Worten ihren Tréger, den
Menschen, gefdhrden, und zwar den Menschen als solchen,
nicht bloss diesen oder jenen wie noch bei Herder. Niemand
kann sagen, welche Folgen ein grobes Versehen oder ein
dummes Missgeschick auf unabsehbare Zeit oder gar auf
immer haben wird.

2. Das Sollen der Vernunft

Vernunft verlangt notwendigerweise, dass Vernunft sei! Wir
Menschen als Vernunfttrager haben uns im Rahmen des uns
Moglichen um sinnvollen Vernunftgebrauch zu bemitihen.
Davon ist die Gentechnologie nicht auszunehmen. Gentech-
nologie diirfte, ethisch betrachtet, allenfalls im Dienste dieser
Aufgabe zur Anwendung kommen. Menschliche Vernunft ist
namlich nicht etwas, das sich zur Génze selbst begriindet. Sie
schafft ihr Dass (Existenz) nicht selbst, und auch ihr Wie
hochstens zum Teil. Sie hat Bindungen, die auf Hoheres
verweisen. Sie ist zwar autonom, doch nicht absolut. Sie hat
ihre Gesetzlichkeiten und Abhédngigkeiten, nach denen sie sich
zu richten hat. Das Sollen der Vernunft (moralisches Gesetz)
hat jeden einzelnen Vernunfttrager beim Umgang mit Fakten
—auch denen der Gentechnologie — zu leiten.

396

3. Vernunft verweist auf den andern Menschen

Die Gentechnologie mit all ihren Moglichkeiten der Anwen-
dung ist immer an Menschen gebunden. Forscher, Techniker,
Betroffene, Arzte, Betreuer sind Menschen. Menschsein be-
deutet immer auch, auf andere Menschen verwiesen bezie-
hungsweise angewiesen und von anderen Menschen mitbe-
stimmt sein (Inter-Subjektivitdt). Damit ist auch gesagt, dass
jeder andere Mensch fiir mich auch eine Grenze des eigenen
Freiheitsvollzuges zu sein hat. Ich darf seine Vernunft, und
damit auch seine Freiheit und Verantwortung, nicht in
grundsétzlicher Weise gefahrden, sicher nicht so lange er seine
Vernunft nicht missbraucht. Ich habe zudem kein Recht, in
das allerletzte Geheimnis einer andern menschlichen Person
einzudringen, selbst wenn sie ihr Vernunftvermdgen noch
nicht entwickelt hat. Forscher haben deshalb von Vernunft
her keine Berechtigung, mit Ungeborenen zu experimentieren,
das heisst, sie zu Mitteln eigener Erkenntnisgewinnung zu
machen. Hans Jonas — der grosse Kampfer unseres Jahrhun-
derts fiir das Menschsein — geht noch weiter im Argumentie-
ren, wenn er fordert: «Achte das Recht jedes Menschenlebens,
seinen eigenen Weg zu finden und eine Uberraschung fiir sich
selbst zu sein» (8). Die Achtung dieses Rechts verbietet
jegliche Totalitédt in der gesellschaftlichen Planung, aber auch
in der Humanforschung, in der Humantechnik usw.

4. Die Bestimmung des Menschen

Aus diesen Uberlegungen komm ich zum Fazit: Menschen,
die Freiheit und Verantwortung wahrnehmen kdnnen, das
heisst, eigentliche Vernunfttrager, sollen unsere Zukunft
bestimmen. Als Vernunfttrager konnen sie nie wollen, dass
dieses mit dem Menschsein verbundene Vermdgen auch nur
in Gefahr kommt. Wo Gentechnologie nicht absehen kann,
auf welche Art und Weise sie menschliches Erbgut verandert
und damit eine unvorhersehbare und dazu noch irreversible
Zukunft einleitet, darf sie nicht zur Anwendung kommen. Thr
Grundsatz hat zu lauten:

Handle so, dass die Zukunft die eigentliche Bestimmung
des Menschen, ndmlich Vernunfi- und damit Sinntrdger zu
sein, niemals verunmaoglicht!

Dieser Grundsatz hat die Grundlage auch fiir alle kiinftigen
Menschenbilder zu sein. Durch alles Zeit- und Kulturgebun-
dene hindurch muss dieser Grundsatz das Denken und das
Verhalten der technologisch Verantwortlichen leiten. Das gilt
auch schon fiir die Forschung, nicht erst fiir die technische
Umsetzung! Wo es um Verdnderungen dieser Art und dieses
Ausmasses geht, konnen die Theoretiker nicht einfach die
ganze Verantwortung auf die Praktiker abschieben.

Anmerkungen

1 Jaspers K.: Der philosophische Glaube. Miinchen 1948, S. 50.

2 Weizsdcker C.F., von: Wahrnehmung der Neuzeit. Miinchen
1983, S. 355-356.

3 Meinberg E.: Das Menschenbild der modernen Erziehungswissen-
schaft. Darmstadt 1988, S. 312.

4 Dawkins R.: Das egoistische Gen. Berlin 1978 (dt)., S. 53. Ahnlich:
Altner G.: «. .. dass alle Arten und Artyertreter nichts anderes
als ,Uberlebensmaschinen’ sind» (Die Uberlebenskrise in der
Gegenwart. Darmstadt 1987, S. 62).

5 Holbach P.T. de: Systéeme de la nature. Paris 1821, II, 422.
Fichte J.G.: Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre, 1797.

zit. in: Meinberg E.: Das Menschenbild der modernen Erziehungs-
wissenschaft. Darmstadt 1988, S. 75.

8 Jonas H.: Technik, Medizin und Ethik. Suhrkamp Taschenbuch
1514. 1987, S. 194.

Schweizer Heimwesen VII/88



	Anthropologische Überlegungen zur Gentechnologie : Hüter des Menschseins in dieser Zeit?

