
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das Ringen um ein Menschenbild in der Pädagogik

Autor: Weisskopf, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810676

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Ringen um ein Menschenbild in der Pädagogik
Von Prof. Dr. T. Weisskopf, Universtität Bern

Im Rahmen des Collegium generale der Universität
Bern hielt Prof. Dr. T. Weisskopf in den vergangenen
Wochen einen Vortrag zum Thema Menschenbild in der
Pädagogik. Der darin gegebene Uberblick ist auch für
die Leser des Fachblatts «Schweizer Heimwesen» von
grossem Interesse. Als Schlüsselbegriff bringt der
Autor das «Noch-Nicht» in Vorschlag, wobei nicht der
defiziente Modus gemeint ist. Es geht dem Verfasser
um eine neue Sicht und Bewertung der Phantasie des

Menschen. Die Redaktion freut sich, den Vortragstext
im Wortlaut vorlegen zu können. Sie hat auch die
Zwischentitel eingefügt.

Das Ringen um ein Menschenbild in der Pädagogik muss in
den Gesamtzusammenhang des anthropologischen Fragens
hineingestellt werden. Pädagogische Anthropologie hat
erstens ihre eigene und eine ihr verwandte, sie wesentlich
bestimmende Vorgeschichte, und ausserdem gelten zweitens
für die Auseinandersetzung um ein Menschenbild im pädagogischen

Feld gleiche oder ähnliche Überlegungen wie für
andere Disziplinen, die sich vorder- oder auch hintergründig
mit der Frage nach dem Wesen des Menschen befassen.

An dieser Stelle sei schon angemerkt, dass anthropologisches
Fragen und Antworten in der Pädagogik verhältnismässig spät
Eingang gefunden hat. Philosophie und Naturwissenschaften
gingen ihr, wie in vielem, voraus. Das hängt selbstverständlich
auch damit zusammen, dass bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts

Pädagogik als Anhängsel der Theologie oder Philosophie
gesehen wurde.

Gewählte Gliederung: vier Teile

Ich lege meinen Ausführungen folgende Gliederung zugrunde:

I. In einem ersten Teil gebe ich eine geraffte Übersicht über
die Entwicklung des anthropologischen Fragens.

II. Der zweite Teil soll zuerst Allgemeines zum Suchen eines

Menschenbildes in der Pädagogik aufdecken, damit

III. in einem dritten Teil die pädagogische Anthropologie, so
wie sie sich heute darbietet, überschaut werden kann.

IV. Der vierte und letzte Teil ist der Skizze eines eigenen
Versuchs vorbehalten, wie aus heutiger Sicht die Akzente
in einem neuzeitlichen Menschenbild zu setzen wären,
und wie Menschenbild und Praxis aufeinander bezogen
werden könnten.

I.

Aus der weitverzweigten Sach- und Begriffsgeschichte der
Anthropologie wähle ich nur wenige Beispiele aus, um
darzulegen, auf welch vielseitige Tradition das Ringen um das

Wesen des Menschen zurückblicken kann. Wenn ich die mir
zur Verfügung stehenden Quellen richtig deute, dann können

wir erkennen, dass dem philosophischen Fragen des Menschen
nach sich selbst das Fragen nach der Herkunft und Entstehung
der Welt vorausgeht, das kosmologische Interesse Vorrang hat

vor dem anthropologischen. Mit andern Worten: Erstes
und bevorzugtes Frageobjekt ist das «Aussen», die «Innenoder

Eigenwelt» folgt als zweites.

«Ich habe mich selbst gesucht»

Wann diese Inversion der Denkrichtung einsetzte, ist nicht
genau auszumachen, wahrscheinlich schon bei den Chaldäern.
Ein eindeutiger Durchbruch hin zum Frageobjekt Mensch
lässt sich für die abendländische Geschichte bei Heraklit
feststellen, der, wie andere Vorsokratiker, bei der Naturphilosophie

beginnt und dann, zugleich stolz und demütig, bekennt:
«Ich habe mich selbst gesucht» (Fragment 101). Oder in

Fragment 45 die Grösse dessen ahnend, was Menschsein sein

könnte: «Der Seele Grenzen kannst du im Gehen nicht
ausfindig machen, und ob du jegliche Strasse abschrittest, so

tiefen Sinn hat sie.»

Die gängigste und schönste Formel für das Verhältnis
Mensch-Welt ist die knappe Umschreibung von Demokrit:
«Der Mensch eine kleine Welt» (Fragment 34). Dass sich im
Menschen das Universale widerspiegelt, dass er im Sinne des

Geordneten und Gefügten ein Abbild des Grossen ist, bildet
den Grund für die Mikro-Makrokosmostheorie, die lange und
nachhaltig gewirkt hat.

Aller Dinge Mass ist der Mensch .»

Diese Denkrichtung wird im gleichen Jahrhundert radikal
umgestürzt, nämlich durch Protagoras, der den Menschen ins

Zentrum setzt und ihn zur massgebenden und alles
bestimmenden Instanz erklärt: «Aller Dinge Mass ist der Mensch, der
seienden, dass sie sind, der nicht seienden, dass sie nicht sind

(Fragment 1). Nur zu gut ist vernehmbar, wie gerade auch
dieser «Homo-mensura-Satz» bis in unsere Tage nachwirkt
und immer neue Blüten treibt. Die Aussage Protagoras' lässt

sich ja verschieden deuten: als alles übersteigende Hybris oder
auch als Aufruf zur Verantwortung gegenüber allem, was ist.

(Die zitierten Fragmente finden sich in: Hermann Diels, Die
Fragmente der Vorsokratiker, 1957.)

Aus begreiflichen Gründen verzichte ich auf die Darstellung
der massgebenden anthropologischen Antworten, die Piaton
und Aristoteles gegeben haben, auch auf die verschiedenen
Fortentwicklungen nach den griechischen und römischen
Klassikern. Dass sich auch das Mittelalter nach Paulus und
den frühen Kirchenvätern mit der Frage nach dem Wesen des

Menschen befasst hat, dürfte allgemein bekannt sein.

«Du allein bist nirgends beschränkt. .»

Eine Stimme möchte ich noch zu Gehör bringen, die im 15.

Jahrhundert ein neues Selbstbewusstsein ausdrückt und von
einer sich selber bejahenden Grundgestimmtheit geprägt ist.

214 Schweizer Heimwesen I V/88



Grundprinzipien des Arbeitsrechts

«§ 1 Der Chef hat immer Recht.
§ 2 Sollte der Chef einmal nicht Recht haben, tritt automatisch § 1 in Kraft.»

Diese «Regel» ist keines der im anzuzeigenden Kurs behandelten Grundprinzipien, sie ist selbstverständlich
auch nicht Bestandteil der Rechtsordnung. Das moderne Arbeitsrecht ist vielmehr geprägt von gegenseitigen
Rechten und Pflichten. Mit der Betonung von Treue- und Fürsorgepflichten von Arbeitnehmer und
Arbeitgeber soll es neben anderem Grundlage, aber auch Ausdruck des betrieblichen Kollektivs sein, deren
Mitglieder aufeinander angewiesen sind.
Haben Sie sich auch schon Fragen wie die folgenden gestellt?
- «Hat die Putzfrau, die jeweils von Montag bis Mittwoch arbeitet, Anspruch auf einen zusätzlichen freien

Tag, wenn der arbeitsfreie 1. Mai auf einen Donnerstag fällt?»

- «Auf wieviele Freitage hat ein Erzieher Anspruch, wenn seine Frau mit einem Kind niederkommt?»

- «Muss eine Pflegerin Überstunden leisten, wenn wegen Erkrankung zweier ihrer Kolleginnen ,Not an der
Frau' ist?»

- «Ist eine fristlose Kündigung möglich, wenn eine Erzieherin ihren Vorgesetzten nach einer Auseinandersetzung
als .verknöcherten, repressiven Stürchel' bezeichnet?»

Diese und ähnliche Fragen, vor allem auch solche aus dem Teilnehmerkreis selber, sollen im Kurs behandelt
werden. Neben der Bearbeitung konkreter Probleme sollen sich die Teilnehmer auch einen systematischen
Überblick über das Arbeitsrecht und einzelne Aspekte des Vertragsrechts verschaffen können:

- Begriff und Abschluss des Arbeitsvertrages

- Pflichten und Rechte von Arbeitnehmer und Arbeitgeber
Arbeitspflicht
Treuepflicht
Haftung
Lohnzahlungspflicht
Ferienanspruch
Persönlichkeitsschutz

- Beendigung des Arbeitsverhältnisses
Ordentliche Kündigung
Fristlose Kündigung

- Arbeitsgericht

- Temporärarbeit

- Teilzeitarbeit

- Normalarbeitsvertrag

Gearbeitet wird mit Referat, Diskussionen und Gruppenarbeiten. Die Teilnehmer haben die Möglichkeit, mit
Fragen und Anregungen auf die Gestaltung und den Inhalt des Kurses Einfluss zu nehmen.

Datum/Ort: Mittwoch, 8. Juni 1988, Altersheim Limmat, Limmatstrasse 186, 8005 Zürich
09.30 bis 16.30 Uhr

Kurskosten: Fr. 100 - inkl. Mittagessen
12 % Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen mit persönlicher Mitgliedschaft
9 % Ermässigung für Teilnehmerfinnen) aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung für Teilnehmerfinnen) mit persönlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: Bis 25. Mai 1988 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und die Rechnung erhalten Sie
spätestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldetalon (Grundprinzipien des Arbeitsrechts)

Name. Vorname

Arbeitsort Ort

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft

215



In einem fiktiven Gespräch wendet sich Gott als höchster
Meister aller Künste zu seinem Ebenbild: «Keinen bestimmten

Sitz, keine eigentliche Gestalt, kein besonderes Erbe haben
wir dir, Adam, verliehen, damit du habest und besitzest, was
du immer als Wohnung, als Gestalt, als Wesensausstattung
dir wünschen mögest. Alle anderen Wesen in der Schöpfung
haben wir bestimmten Gesetzen unterworfen. Du allein bist
nirgends beengt und kannst dir nehmen und erwählen, das zu
sein, was du nach deinem Willen zu sein beschliessest... du
selbst sollst nach deinem Willen und zu deiner Ehre dein
eigener Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoff,
der dir zusagt, formen.» (Pico della Mirandola, De dignitate
hominis, 1486.)

Ohne zu übertreiben, darf man sagen, dass die Renaissance zur
anthropologisch bedeutsamen, zur anthropologisch fundierenden

Epoche wird. Und es ist nicht Zufall, dass zu Beginn des

16. Jahrhunderts, genau 1501, zum ersten Mal der Terminus
Anthropologie auftaucht: Magnus Hundt veröffentlicht in
diesem Jahr sein anthropologisches Kompendium, eine präzise

anatomische Beschreibung des menschlichen Körpers mit
Gedanken über die Würde des Menschen und seiner Natur
und über den menschlichen Geist und die menschliche Seele.

Anthropologisch bedeutsam: die Renaissance

Am Ende des 16. Jahrhunderts (1594/96) erscheint eine
Psychologia anthropoligica, verfasst von Otto Casmann.
Darin wird die Anthropologie definiert als Lehre von der
menschlichen Natur («Anthropologia est doctrina humanae
naturae»).

Beide Werke enthalten schon zwei Grundströmungen, die für
die später einsetzende anthropologische Fragestellung
kennzeichnend sind:

O eine naturwissenschaftlich orientierte Denkweise, die sich
in der Folge als physische oder biologische Anthropologie
akzentuiert;

0 eine geisteswissenschaftlich oder humanwissenschaftlich
orientierte Denkweise, die sich aufspaltet zum Beispiel in
philosophische, theologische, psychologische, soziologische,
pädagogische Anthropologie.

In der späteren Entwicklung des Begriffes Anthropologie - das
sei bereits in diesem Zusammenhang erwähnt - hat sich noch
eine dritte Möglichkeit der Verwendung herausgebildet,
besonders im englischsprachigen Bereich: dass nämlich unter
Anthropologie Enthnologie verstanden wird, meistens als
cultural anthropology bezeichnet.

Seit Pico della Mirandola und seinem Lehrer Ficino ist in
der abendländischen Geistes- und Kulturgeschichte die Frage
«Was ist der Mensch?» immer wieder aufgetaucht, manchmal
mehr in indirekter Form wie bei Michel de Montaigne, dann
wieder offen und direkt wie bei Comenius, Pascal, Pope,
Rousseau, Kant, Pestalozzi, Feuerbach, Marx, Kierkegaard,
Nietzsche, um nur einige wenige Namen zu nennen.

Neuer Aufbruch Ende der zwanziger Jahre

Der das gegenwärtige anthropologische Denken immer noch
bestimmende neue Aufbruch geschah in diesem Jahrhundert
Ende der zwanziger Jahre, und zwar mit der Skizze «Die
Stellung des Menschen im Kosmos», die Max Scheler 1928
kurz vor seinem Tod veröffentlichte. Ein Jahr später
umschrieb Martin Heidegger in seinem Kant-Buch die die Epoche

kennzeichnende Grundstimmung folgendermassen: «Keine
Zeit hat so viel und so Mannigfaltiges vom Menschen gewusst
als die heutige. Aber auch keine Zeit wusste weniger als die
heutige. Keiner Zeit ist der Mensch so fragwürdig geworden
als der unseren.» Auf einen noch kürzeren Nenner brachte
Scheler die Charakterisierung der damaligen Situation: «Der
Mensch weiss nicht mehr, was er ist, und weiss, das er es nicht
weiss.»

Scheler glaubte dem Krisenbewusstsein seiner Zeit dadurch
steuern zu können, dass er eine neue grundlegende Philosophie
programmatisch entwarf: «Wenn es eine philosophische
Aufgabe gibt, deren Lösung dieses Zeitalter mit einzigartiger
Dringlichkeit fordert, so ist es die einer philosophischen
Anthropologie. Ich meine eine Grundwissenschaft vom Wesen

und Wesensaufbau des Menschen.»

Scheler selbst konnte diese Aufgabe nicht mehr lösen, aber
das Signal für das erneut einsetzende Ringen um das
Menschenbild war gegeben und auch die Richtung des Suchens
wurde markiert. Ich greife nur zwei Sätze aus Schelers
epochebestimmender Schrift heraus: «Der Mensch ist das X,
das sich in unbegrenztem Mass ,weltoffen' verhalten kann.
Menschwerdung ist Erhebung zur Weltoffenheit kraft des

Geistes.»

«Die Stufen des Organischen und der Mensch»

Wenn auch im Schatten seines Lehrers Scheler stehend, nimmt
Helmuth Plessner im gleichen Jahr 1928 die Thematik seines
Meisters in einem grundsätzlich ähnlich gelagerten Werk auf:
«Die Stufen des Organischen und der Mensch».

Der am vollständigsten ausgearbeitete Entwurf einer
«elementaren» oder «allgemeinen Anthropologie», der eine
«Gesamtauffassung des Menschen» anstrebt, ist das Werk von
Arnold Gehlen. Schon im Titel kommt zum Ausdruck, wie

er sich Scheler verpflichtet weiss: «Der Mensch, seine Natur
und seine Stellung in der Welt», 1940, 1978 l2.

Gehlens Absicht besteht darin, nach einer «Deutungsformel»
des Menschen zu suchen: «.. es gibt ein lebendiges Wesen,
zu dessen wichtigsten Eigenschaften es gehört, zu sich selbst

Stellung nehmen zu müssen, wozu eben ein ,Bild', eine

Deutungsformel notwendig ist».

Worin kann diese Deutungsformel besthehen? «. im
Menschen liegt ein ganz einmaliger, sonst nicht versuchter
Gesamtentwurf der Natur vor». Weil nämlich in diesem
Sonderentwurf ein «lebensgefährlicher Mangel an Instinkten»
festzustellen ist, muss der Mensch als Mängelwesen das

Fehlende kompensatorisch ausgleichen, er muss «handeln».
Deshalb kann man «den Menschen als handelndes Wesen»
definieren. Gehlen sieht einerseits die Weltoffenheit als

Belastung, andererseits ist sie aber auch eine Chance für den

Menschen, die Wirklichkeit ins Lebensdienliche umzuwandeln.

«Der Inbegriff der von ihm ins Lebensdienliche
umgearbeiteten Natur heisst Kultur, und die Kulturwelt ist die

menschliche Welt.»

Gehlen: «. die Kulturwelt ist die menschliche Welt»

Auf weitere Hinweise, etwa auf den von Gehlen ausführlich
untersuchten Handlungskreis von Auge, Hand und Sprache,
muss ich verzichten; ich möchte lediglich noch feststellen,
dass nach 1940 keine Anthropologie den hohen Standard von
Gehlens Werk je erreicht hat, bei allen kritischen Einwänden,

216 Schweizer Heimwesen 1V/88



die man vorbringen mag (sie sei ahistorisch, ohne soziale
Komponente, zu einseitig in der kategorialen Bestimmung
und vertrete eine vereinfachte Teleologie).

Waren die Ansätze von Scheler, Plessner und Gehlen im
ganzen auf eine Gesamtschau des Menschen gerichtet, also
eine Form umfassender Anthropologie mit hohem philosophischem

Anspruch, so haben sich nach dem Zweiten Weltkrieg
eine ganze Reihe von partikularen oder regionalen Anthropologien

herausgebildet, die aus einem.bestimmten Fachbereich
heraus Fragen zum Menschenbild stellten und Antworten zu
geben versuchten.

Markante Vertreter regionaler Anthropologien

Einige markante Vertreter von regionalen Anthropologien
seien hier namentlich genannt, ohne dass ich ihre Werke
zitiere. Ich will damit lediglich illustrieren, wie während und
nach dem Zweiten Weltkrieg ein universal gerichtetes bzw.
fachlich fundiertes Fragen nach dem Wesen des Menschen
eingesetzt und mit einem deutlich erkennbaren Schub, zum
Teil mit Unterbrüchen, bis in die Gegenwart angehalten hat.
Ich erwähne für die medizinische Anthropologie: Viktor von
Weizsäcker, Gebsattel, Binder, Binswanger; für die theologische

Anthropologie: Pannenberg, Zimmerli, Thielicke, Rin-
geling; für die soziologische Anthropologie: Dahrendorf; für
die biologische Anthropologie: Portmann; für die philosophische

Anthropologie: Marcel, Fläberlin, Hengstenberg, Keller,
Kunz, Landmann. Das Beispiel einer Synthese von Physik,
Biologie und Theologie, also einer universalen Anthropologie
wie es Teilhard de Chardin vorgelegt hat, dürfte in seinem
utopischen Gehalt wohl alle Dimensionen sprengen.

Interpretation erschlossen werden. Am Beispiel Rousseau hat
dies der deutsche Pädagoge Martin Rang in seinem Buch
«Rousseaus Lehre vom Menschen» (1959) in hervorragender
Weise geleistet.

Ähnlich verhält es sich bei Pestalozzi, der zwar in seinem
schriftstellerischen Bemühen dem Suchen nach einem
Menschenbild von Anfang an grosses Gewicht beigemessen, ja in
seinem philosophischen Hauptwerk, den «Nachforschungen»,
sogar einen anthropologischen Entwurfvorgelegt hat. Gesamthaft

gesehen muss man aber auch bei ihm von einer
weitgehend impliziten Anthropologie ausgehen, weil gerade
die fundierenden und weiterführenden Aussagen in späteren
Werken zu finden sind. Unvergesslich bei ihm die einleitenden
Zeilen aus seiner ersten grundlegenden Schrift, der «Abendstunde

eines Einsiedlers» (1780), gesprochen aus der Krisensituation

des Zusammenbruchs aufdem Neuhof: «Der Mensch,
so wie er auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches
sich gleich ist; der Mensch in seinem Wesen, was ist er?»

Neben Rousseau und Pestalozzi liessen sich noch andere
Erziehergestalten anführen, die alle von einem Vorverständnis
des Menschen ausgehen oder von einem sie leitenden
Menschenbild, das ihnen mehr oder weniger bewusst vor Augen
steht. Die anthropologische Frage ist sozusagen hineingewirkt
in ihr gesamtes philosophisches oder ideologisches Denken.
Besonders schön zeigt sich das etwa bei Piaton oder Comenius,
auch bei Herbart und Fröbel. Ohne Zweifel liesse sich die
ganze Geschichte der Pädagogik herbeiziehen, um gerade diese
Tatsache der impliziten Anthropologie zu veranschaulichen:
dass nämlich jeder Pädagoge ein bestimmtes Selbstverständnis
des Menschen in sich lebendig hat; dass für sein Denken und
Handeln ein mehr oder weniger ausgearbeitetes Menschenbild
als Orientierungshilfe bereit steht.

II.
In diesen Gesamtrahmen hinein müssen wir auch die zahlreichen,

kaum mehr überblickbaren Versuche aus pädagogischer
Sicht stellen, wobei hier ebenso zwei grundsätzlich verschiedene

Tendenzen auszumachen sind: erstens der zwar ganz selten
anzutreffende Versuch eines universalen Standpunktes, konzipiert

auf dem Feld der Pädagogik, so etwa bei W. Loch, und
zweitens die vielen pädagogischen Anthropologien, die sich
alle als regionale verstehen. Eine Sonderstellung dürfte dabei
die bedeutsamste pädagogische Anthropologie einnehmen,
nämlich die von H. Roth geschaffene, die bewusst als
«datenverarbeitende Integrationswissenschaft» konzipiert
wurde. Ich werde diese einmalige Arbeit noch zu würdigen
haben.

Rousseau und Pestalozzi als Beispiele

Bevor wir uns im dritten Teil mit dem Ringen um ein
Menschenbild in der Pädagogik befassen, will ich noch eine
klärende Vorbemerkung einschieben. Sie betrifft die
Unterscheidung von impliziter und expliziter pädagogischer
Anthropologie. Das anschaulichste Beispiel für eine implizite
Anthropologie ist Rouseau. Wir finden in seinem
umfangreichen Werk nirgends einen ausgearbeiteten und systematisch

vorangetriebenen Entwurf für das ihn leitende und
bestimmende Menschenbild. Dennoch enthalten praktisch
alle Werke, manchmal sehr deutlich, oft auch nur in Andeutungen,

Aussagen über Rousseaus Auffassung vom Menschen.
Seine Anthropologie, so Hesse sich etwas überspitzt formulieren,

begegnet uns in jedem Abschnitt, sie ist nur nicht als
solche gekennzeichnet und muss zumeist entdeckt und durch

Hat nicht jeder Erzieher ein latentes Menschenbild?

Gilt die Annahme einer bestimmten Grundauffassung über
das Wesen des Menschen nicht auch allgemein? Hat nicht
jedes Elternpaar ein Leitbild vom Menschen, das für Bildung
und Erziehung seiner Kinder massgebend wird? Dass sich
pädagogisches Ziel und Menschenbild sehr häufig überschneiden,

ist eine wohlbekannte Tatsache, wenn hier auch vom
Methodologischen her Bedenken anzumelden sind. Auf diese
Problematik werde ich zurückkommen.

Mich interessiert vorerst noch weiterhin die Tatsache eines in
jedem Erzieher latent vorhandenen Menschenbildes. Liesse
sich diese Feststellung nicht generell auf jeden Menschen
übertragen? Hat zum Beispiel ein Wissenschaftler nicht immer
eine mehr oder weniger vage Grundannahme über das Wesen
des Menschen und dessen Bestimmung? Wird ein Mediziner
in seiner Aufgabe nicht immer wieder mit seinem erworbenen
Menschenbild konfrontiert? Stossen Juristen, Biologen oder
Wirtschaftswissenschaftler nicht immer wieder auf das jeder
Entscheidung zugrundeliegende Menschenbild? Gibt es
überhaupt eine Tätigkeit, in der nicht früher oder später die Frage
nach dem Wesen des Menschen aufbricht? Und wer weiss, ob
gerade wir als Wissenschaftler uns nicht oft beschämen lassen
müssten, wenn wir das differenzierte Welt- und Menschenbild
eines Bauern oder Handwerkers kennenlernten. Über Welt-
und Menschenbilder zu verfügen, ist beileibe kein Vorrecht
von Akademikern.

Diese wenigen Hinweise sollten verdeutlichen, wie allgemein
verbreitet implizite Anthropologie ist, sich also nicht nur
auf den pädagogischen Sektor beschränkt.

217



Explizite Anthropologien in Auf- und Umbruchzeiten

Anders verhält es sich mit der expliziten Anthropologie, mit
der ausgearbeiteten, systematisch aufgebauten und argumentativ

begründeten Anthropologie. Sie ist zudem seltener und
tritt, geschichtlich gesehen, später in Erscheinung. Ansätze zu
expliziter philosophischer und pädagogischer Anthropologie
zeigen sich immer in Auf- und Umbruchzeiten.

Neben diesen epochal bedingten Krisenzeiten, die für eine

Besinnung über das Menschenbild einen besonders günstigen
Boden abgeben, gibt es auch lebensgeschichtlich für jedes
Individuum in Auf- und Umbruchzeiten, in denen anthropologisches

Fragen besonders akut ist. Ich denke etwa an die Zeit
um das 15. Lebensjahr, aber auch an die Zeit um das 35. und
55. Lebensjahr. Besonders die jüngere Generation - das

bestätigen mir auch meine Erfahrungen - ist für anthropologische

Fragen stets offen und denk- und wandlungsbereit.

Drei Punkte decken die Problematik ab

Wer sich auf explizites anthropologisches Denken einlässt,
sollte sich auch der Gefahren und Schwierigkeiten bewusst
sein, die alle Beschäftigung mit dem Suchen und kategorialen
Erfassen des Menschenbildes einschliesst. Ich sehe die Problematik

vorwiegend in drei Punkten, und das gilt nicht nur für
die pädagogische Anthropologie, sondern generell für jede
anthropologische Absicht:

O Anthropologie, gleich welcher Herkunft, zielt auf das

Wesentliche, auf das Eigentliche im Menschen. Man will
gleichsam Uberdauerndes, Gleichbleibendes im Menschen
feststellen, den Menschen kategorial ein für alle Mal fixieren.
Nicht nur die Illusion, den Menschen in seinem Wesen je ganz
erfassen und bestimmen zu wollen, ist hier im Spiel, sondern
die weitaus grössere Gefahr, einem für alle gültigen Menschenbild

nachzujagen. Wer davon ausgeht, dass es das Menschenbild

gibt, huldigt insgeheim einem gefährlichen Dogmatismus,
der gerade das für den Menschen Eigentliche verhindert: seine
nie auslotbare Offenheit, die sich aller Bestimmbarkeit
entzieht. Nach meiner persönlichen Auffassung gibt es das
Menschenbild nicht, es gibt nur Menschenbilder, die sich zwar
in vielem decken können, aber letztlich immer einen zutiefst
persönlichen Stempel tragen.

Von einem andern Standpunkt aus hat sich Karl Jaspers für
die Einsicht der Grenzen bei der Erforschung des Menschen
eingesetzt. Wir könnten auch sagen: für die Einsicht in die

Begrenztheit jedes Menschenbildes. Für ihn steht fest, dass die
Erkenntnis vom Menschen «nie den Menschen im Ganzen

zum Forschungsgegenstand gewinnen kann.. Der Mensch
ist stets mehr als er von sich weiss». (Der philosophische
Glaube, 1948.)

© Alle Auseinandersetzung mit dem Menschenbild birgt
immer auch die Gefahr in sich, dass der Gegenstand anthropologischen

Denkens' uns enteilt, dass wir ihn gewollt oder

ungewollt überhöhen. Das ist mit ein Grund, dass vielen
Anthropologien ein feierlicher Zug, ein oft mystischer Ernst
zu eigen ist. Auch die aller Anthropologie zugrundeliegende
Frage «Was ist der Mensch?» hat etwas von diesem feierlichen
Grundton. Man könnte von einer Mystifizierung des
Menschen sprechen oder von einer Verklärung in einer ästhetisie-
renden oder heroisierenden Überhöhung, indem man sich
weiter und weiter von einem realistischen Menschenbild
entfernt.

©Das wohl schwierigste Problem taucht beim Ringen um das

Menschenbild in der Hinsicht auf, dass das rein Beschreibende
und Feststellende - Was ist der Mensch? - nur zu gern und
gerade in der Pädagogik umkippt in das Postulierte - Was

soll der Mensch? Die Unterscheidung von Deskriptivem und
Präskriptivem scheint mir methodisch wichtig und geboten,
denn Anthropologie soll nicht zur Ethik werden. Dennoch
wirkt das Bild des Menschen immer in ethische Entscheidungen

hinein. Ich habe mir überlegt, ob vom praktischen
Standpunkt aus nicht eine beide Positionen vermittelnde
Haltung denkbar wäre, etwa in dem Sinne, dass im Rahmen
einer pädagogischen Anthropologie vom Adskriptiven gesprochen

würde. Darin käme zum Ausdruck, dass in jedem
Entwurf eines Menschenbildes mehr an die im Menschen
vorhandenen Möglichkeiten gedacht wird als an das faktisch
Feststellbare. Man appellierte damit mehr an die Entdeckerfreude

gerade auch der Heranwachsenden, dass nämlich der
Mensch nicht etwas endgültig Fertiges repräsentiert, sondern
ein in stetem Wandel begriffenes, sich stets neu findendes
Wesen ist. Ich könnte mir vorstellen, dass es pädagogisch
fruchtbar und folgenreich sein könnte, statt nur vom rein
Feststellenden oder nur vom normativ Geforderten auszugehen,

diese andere, die Potentialität erkundende Methode des

Zuschreibenden einmal zu erproben. Ich bin mir wohl
bewusst, dass dadurch gerade wissenschaftstheoretisch erneut
eine Reihe von Problemen auftaucht. Vielleicht aber müsste

man abwägen, ob die relative Reinheit des wissenschaftlichen
Vorgehens Priorität hat oder wie weit ein der Praxis förderlicher

Ansatz berücksichtigt werden soll.

Verschiedene Funktionen der Anthropologie

Im Anschluss an diese Überlegungen Hesse sich durchaus
fragen, welche Funktionen pädagogische Anthropologie für
Theorie und Praxis hat. Neben der schon erwähnten heuristischen

oder innovativen Funktion kann das Ringen um ein
Menschenbild auch die bereits erwähnte appellative Funktion
haben. In gewisser Weise übt jede pädagogische Anthropologie
immer auch eine korrektive Aufgabe aus, indem sie pädagogisches

Denken und Tun kontrolliert und korrigiert. Eine in
meinen Augen ebenfalls wichtige Aufgabe kommt der pädagogischen

Anthropologie in der integrativen Funktion zu. Keine
Pädagogik kann darauf verzichten, Ergebnisse ihrer
Hilfswissenschaften oder Nachbardisziplinen mitzuberücksichtigen
und in ihr Denk- und Handlungsgefüge einzugliedern. Mir
lag im einführenden Teil daran, aufzuzeigen, in welchem
Kontext das Ringen um ein Menschenbild gesehen werden

muss. Was sich im Feld der Pädagogik - sei es Theorie oder
Praxis - abspielt, muss immer in Zusammenhang mit andern

Vorgängen, die eine gewisse Affinität zum Pädagogischen
haben oder gar ausserhalb stehen, gesehen werden. Das

Schlimmste, was der Pädagogik zustossen kann, ist ihre

Isolierung vom kulturellen Geschehen. Es gehört ja zu ihrem
Schicksal, dass sie der allgemeinen Entwicklung fast immer
nur nachhinkt und kaum zu eigenen, die Entwicklung
fordernden oder gar initiierenden Anstrengungen fähig ist.

III.
Überblickt man Entstehung und Wandlungen der expliziten
pädagogischen Anthropologie im 20. Jahrhundert, dann lässt

sich eine deutliche Wellenbewegung feststellen, die schon vor
dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist, höchstwahrscheinlich
im Gefolge des allgemeinen anthropologischen Aufbruchs
nach Scheler.

Von Flitner bis zu Bollnow und anderen

Wir können nämlich in den dreissiger Jahren bereits Vorläufer
einer expliziten pädagogischen Anthropologie ausmachen. Ich

denke da an die «Systematische Pädagogik» (1933) von

218 Schweizer Heimwesen IV/88



VSA-Orientierungshilfe

Der Zeitgeist und die Postmoderne
Überlegungen zur geistigen Situation der Gegenwart

Was man am Anfang der achtziger Jahre noch für ein blosses Gedankenphantom hielt, hat sich inzwischen in

vielen Bereichen als Begriff durchgesetzt: überall spricht und schreibt man nun von der Postmoderne. Ein

Lebensgefühl greift um sich, das sich vom Erbe der Aufklärung zu lösen versucht. Was einst als sicher galt, ist
heute zerfallen. Alte, heimelige Denkgewohnheiten sind zerüttet. Die alten Gegensätze Fortschritt/Reaktion,
Utopie/Tradition, links/rechts funktionieren nicht mehr. Jeder schafft sich eine eigene private Wirklichkeit und
ist dabei auf sich selbst zurückgeworfen. Der postmoderne Mensch bedient sich deshalb unbefangen im

Supermarkt der Weltanschauungen, Ideen und Ideologien. Schriftsteller, Architekten und Philosophen sprechen
in diesem Zusammenhang vom Ende und Tod des modernen Zeitalters.

Ohne Zweifel: ein einschneidender Wandel auf allen Ebenen und Gebieten ist mit den Jahren sichtbar geworden;
die Kultur unserer Zeit befindet sich im Umbruch. In dieser Situation der Orientierungslosigkeit und der «neuen
Unübersichtlichkeit» (J. Habermas) mag die Diskussion um den Begriff der Postmoderne dazu beitragen, unsere
Zeit besser zu verstehen.

Die Tagung will durch Referate, Filme und Diskussionen die gegenwärtigen Strömungen und Tendenzen der
Postmoderne kritisch auskundschaften, um so den Teilnehmern zur persönlichen Orientierung einen Einblick
in die geistige Situation der Gegenwart zu vermitteln.

Kursleitung: Paul Gmünder, Dr. Imelda Abbt

Kursort: 8053 Zürich, Paulus-Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38

Kurstermin: 22. Juni 1988, 09.30 bis 17.00 Uhr

Kurskosten: Fr. 65 - (inkl. Mittagessen, ohne Getränke)

9 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen

3 % Ermässigung für persönliche VSA-Mitgliedschaft

12 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit persönlicher
VSA-Mitgliedschaft

Anmeldetalon (Zeitgeist und Postmoderne)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche VSA-Mitgliedschaft

Der Anmeldetalon ist ausgefüllt bis spätestens 5. Juni 1988 einzusenden an
Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

219



Wilhelm Flitner, worin er von der «Vielzahl der Anthropologien

und dem erzieherischen Phänomen» spricht, und an
Herman Nohls Werk «Charakter und Schicksal» (1938), das

er eine pädagogische Menschenkunde nennt; wir würden
heute dafür den Terminus pädagogische Anthropologie
verwenden.

Besonders nach 1945 nimmt die Zahl der Veröffentlichungen,
die das Thema einer pädagogischen Anthropologie aufgreifen,
rasant zu. Das anthropologische Jahrzehnt ist der Zeitabschnitt

von 1965-1975, in dem die anthropologische Welle
die Spitze erreicht, um dann überraschend schnell abzuflachen,

ja zum vollständigen Stillstand zu kommen. Um 1980

war es kaum noch opportun, sich mit der Frage nach dem
Menschenbild auseinanderzusetzen. Ein langsam aufkeimendes

Interesse mit einem unüberhörbar kritischen Unterton
meldete sich nach 1983 wieder an, so dass man heute von
einer gemässigten, eher zurückhaltenden Bereitschaft zur
Auseinandersetzung mit der Problematik des Menschenbildes
innerhalb der Pädagogik sprechen darf. Diese Aussage bezieht
sich nur auf die themenbezogenen Veröffentlichungen, nicht
aber auf die Diskussion in der Pädagogik selbst oder gar auf
die Ausbildung, wo anthropologische Fragestellungen schon
immer und weiterhin Gegenstand von Lehre und Forschung
sein werden.

Es dürfte nun im Zusammenhang mit diesem Überblick nicht
leicht sein, aus der Fülle jene Werke herauszugreifen, die als

Beispiele für das aufgebrochene Suchen nach einem
Menschenbild dienen können. Für mich sind nach wie vor, auch

wenn ich neueste Publikationen berücksichtige, drei Autoren
charakteristisch für den eingeleiteten Umschwung und das

offenkundige anthropologische Interesse, und zwar einerseits

von ihren ganz verschiedenen Aussagen her und andererseits
von ihren ebenso verschiedenen Methoden, wie sie sich dem
Thema genähert haben. Es sind dies: der Tübinger O. F.

Bollnow, der Wiener K. Dienelt, der Göttinger H. Roth.

Zur Charakterisierung der verschiedenen Standpunkte

Zur Charakterisierung des jeweiligen Standpunktes greife ich
nur wenige Themenkreise heraus: So hat zum Beispiel O.F.
Bollnow («Die anthropologische Betrachtungsweise in der
Pädagogik», 1965) den mir wichtigen Gedanken, dass das
Menschenbild ein offenes und nie abschliessbares sein muss,
herausgearbeitet und begründet (Prinzip der offenen Frage).
Wir stellen nämlich immer wieder Fragen an den Menschen,
«deren Ergebnis nicht schon durch die Art der Fragestellung
vorgezeichnet ist, sondern offen ist für neue, überraschende
und nicht vorgesehene Antworten». Bollnow, der von der
Physik her zur Pädagogik und Philosophie vorgestossen ist,
bringt noch einen andern methodisch wichtigen Gedanken in
die Diskussion ein: Kann nicht auch die Erziehung, wie ein
anderes kulturelles Phänomen, einen Beitrag leisten zu einer
Annäherung an das, was der Mensch ist? In seiner eigenen
Formulierung: «Was lehrt die Tatsache der Erziehung mit
allen ihren verschiedenen Aspekten und allen für sie getroffenen

Veranstaltungen für das Gesamtverständnis des
Menschen?»

Ganz anders ist der Ansatz von K. Dienelt, für den die
Denkrichtung (die logosbestimmte Existenzanalyse) seines
Lehrers V. Frankl bestimmend ist. Daraus leitet Dienelt für
seine «Pädagogische Anthropologie» von 1970 drei pädagogische

Grundelemente ab, die sein Menschenbild umreissen:
Verantwortlichkeit, Gewissen, Wertstrebigkeit. Dienelt ist
jedoch nicht einfach ein Apologet seines Meisters, sondern er
weist sich auch darüber aus, dass er eine gute Übersicht über

die meisten anthropologischen und pädagogischen Strömungen

seiner Zeit besitzt, diese kritisch beurteilt und von seiner
theoretischen Warte aus einordnet.

Man kommt um ihn nicht herum: Heinrich Roth

Das umfassendste und umfangreichste Werk (1100 S.) zu

unserem Thema hat Heinrich Roth beigesteuert. Immer noch
ist seine zweibändige «Pädagogische Anthropologie» (1966
und 1971) das Werk, um das man nicht herumkommt, wenn
man sich mit anthropologischen Fragen befasst. Derart viele
Erkenntnisse der Erfahrungswissenschaften lägen vor, dass es

überfällig sei, dieses «Wissen und Können», diese «Befunde
über das Werden und Wesen des Menschen» in die Pädagogik
einzuholen. Seine Absicht ist es, eine «datenverarbeitende
Integrationswissenschaft der biologischen, psychologischen
und gesellschaftlichen Erkenntnisse über den Menschen» zu

begründen, wobei er neben der Realanthropologie auch eine

Idealanthropologie mitberücksichtigen will, «die ebenso um
die Fragwürdigkeit wie um die Unentbehrlichkeit von Normen

für menschliches Verhalten weiss, eines Menschen, der
sich selbst fragwürdig geworden und der trotzdem weiss, dass

er von seiner eigenen Selbstauslegung leben muss».

Ich finde Roths pädagogisches Konzept aus zweierlei Gründen
beachtenswert: Er untersucht nicht nur als erfahrener Lern-
und Entwicklungspsychologe die Bedingungen und
Schwierigkeiten einer erfolgreichen Erziehungsarbeit, sondern er legt
ebenso grosses Gewicht auf die Bedeutung dessen, was man
als Selbsterziehung bezeichnen kann. Es nützen ja bekanntlich
alle Anstrengungen von Bildung und Erziehung nur wenig,
wenn es uns nicht gelingt, den Funken aufden Heranwachsenden

überspringen zu lassen, damit er sich selbst in Zucht
nimmt und den eingeleiteten Prozess der Persönlichkeitsreifung

weiterfuhrt.

«Wer erziehen will, darf den Glauben nicht aufgeben»

Nach H. Roth sollte sich der Mensch als ein Wesen begreifen,
das sich immer wieder zu bestimmen hat: Dass es nicht allein
aufdie Fremderziehung ankommt und man ihr alles Mögliche
und Unmögliche zutraut, sondern auch und vor allem darauf
was der einzelne in der Auseinandersetzung mit sich und der

Welt aus sich selbst macht. Roth umschreibt diesen dynamischen

Prozess auch folgendermassen: «Er wird nicht nur der,
der er ist, sondern ist auch der, der er wird - der, den er aus
sich macht und schafft.» Daraus ergibt sich ein pädagogisches
Konzept, dem ich mich vorbehaltlos anschliessen kann:
«Erziehung beginnt und endigt notwendig im Appell an die

wachsende Selbsteinsicht und Selbsterziehung. Das Wichtigste
ist die Stärkung der zunehmenden verantwortlichen
Handlungsfähigkeit, die in der Auseinandersetzung zwischen Erbe
und Umwelt zur freien sittlichen Entscheidung befähigt. Wer
erziehen will, darf wie der Arzt den Glauben nicht aufgeben,
dass eine Wendung, wenn nicht zum Guten, so doch zum
Besseren jederzeit noch möglich sein kann.»

Auf die Darstellung seiner ausgearbeiteten Persönlichkeitslehre,

wie sie Roth vorlegt, muss ich verzichten. Zusammenfassend

sei nur beigefügt, dass es ihm darum geht, den

Menschen zur moralischen Handlungskompetenz zu befähigen,

die durch Selbst- und Sozialkompetenz ergänzt und

gestützt wird.

Wie schon betont, habe ich aus einer Fülle von Möglichkeiten
drei pädagogische Anthropologien für die Kurzdarstellung
ausgewählt, Anthropologien, die aus einer bestimmten
Denkhaltung heraus ein Menschenbild entwarfen und gleichzeitig

220 Schweizer Heimwesen IV/88



ein davon abhängiges Erziehungsprogramm. Dass es noch
andere Auffassungen und darauf basierende anthropologische
Fragemethoden gibt, die es ebenfalls verdienten, berücksichtigt

zu werden, will ich noch ergänzend erwähnen. So könnte
man, wie es Fröse/Kamper zu systematisieren versuchten,
einen phänomenologischen Ansatz unterscheiden, schön
repräsentiert durch den holländischen Pädagogen Langeveld,
oder einen dialektisch-reflexiven Ansatz, wie wir ihn bei
Derbolav und Klafki antreffen, oder einen dialogischen
Ansatz, der bei Buber und Schaller zu finden ist.

IV.
Als letzten Teil will ich skizzieren, wie ich heute die Akzente
setzen würde, wenn es um ein Umreissen des Menschenbildes
geht. Der Ausgangspunkt oder Ansatz ist etwas ungewöhnlich
und doch naheliegend, und die Entfaltung mag für die einen
oder andern zu wenig konkret oder zu phantasievoll sein.

Grundlegend für Aussagen über das Wesen des Menschen
bleibt für mich die Anthropologie des Kindes. Das ist an und
für sich nichts Neues. Seit Rousseau, Pestalozzi, Fröbel,
Montessori gilt das Kind in seiner Besonderheit als entdeckt.
Auffallig ist nur, wie gerade in der Zeit der anthropologischen
Blüte auch die Literatur zum Thema Kind, Kindheit und
Jugend anschwillt; man begibt sich sozusagen auf eine neue
Entdeckungsreise. Nur vereinzelt jedoch sind auch Werke zur
Anthropologie des Kindes und Jugendlichen erschienen
(Langeveld, Süssmuth, Dienelt u.a.).

Kann man aus dem bisher Vorliegenden so etwas wie
kategoriale Bestimmungen über das Wesen des Kindes
herausschälen, eine Art «Paedina» in Analogie zu den «Anthropina»,
die wesentliche Eigenheiten des Menschen umschreiben
wollen? Eine ganze Reihe derartiger Festschreibungen lassen
sich bei sorgfältiger Beobachtung herausholen, wie etwa:
Ursprünglichkeit, Spontaneität, Situationsgebundenheit,
Objektbefangenheit, Vagheit der Triebstruktur, erhöhte Offenheit

und Plastizität, Gegenwartsbezogenheit. Die Charakteristika

liessen sich beliebig ergänzen und erweitern, eine
Aufzählung würde nie vollständig sein. Es fragt sich deshalb,
ob es nicht fruchtbarer ist, nur von einem einzigen Schlüssel-
begriff auszugehen, um damit eine möglichst dichte Wesensqualität

einzufangen. Derartige Versuche liegen vor: «Krise
und Identität» (Erikson), «Das Kind ist die natürliche
Dissidenz» (Saner).

«Noch-nicht» als profizienten Modus vorgeschlagen

Ich schlage als Schlüsselbegriff für das Wesen des Kindes das

«NOCH-NICHT» vor. Und zwar fasse ich dies nicht als
defizienten Modus auf (noch nicht reif, erfahren, erwachsen,
ein- und angepasst, erzogen usw.), sondern zuerst und vor
allem als profizienten Modus, als positiv zu wertende Möglichkeit,

als latente Potentialität, die beim Kind wesentlich grösser
ist als beim Erwachsenen.

Und von diesem Ansatz aus frage ich : Steht das Kind in seinem
Noch-Nicht dem Mensch-Sein eventuell näher als der
Erwachsene? Repräsentiert das Kind nicht gerade in diesem
Noch-Nicht das Wesentliche des Mensch-Seins, indem es auf
treffliche Weise vorlebt: Mensch-Sein heisst Mensch-Werden,
heisst das bisher Erreichte als Vorläufiges betrachten und
hinter sich lassen, heisst das Bisherige überwinden und
übersteigen.

Ist das Kind nicht der Prototyp, das Paradigma des Mensch-
Seins? Ist das Kind nicht das Symbol für den immer wieder
zu unternehmenden Neubeginn? - Anfänglichkeit ist ein
konstitutiver Wesenszug des Kindes. - Ist diese Anfänglichkeit
nicht generell als die Chance für den Menschen einzustufen?

Ich sehe übrigens auch das andere im Kind: die Hilflosigkeit,
die Affekt- und Triebbestimmtheit. Kinder sind keine Heiligen

und Unschuldslämmer, aber auch nicht vom Urbösen
zerfressen. Ich will nur grundsätzlich auf die in jedem Kind
auf die Auszeugung wartende Potentialität hinweisen. Das hat
gar nichts zu tun mit einer falschen Verherrlichung des Kindes
oder mit ewiger Pubertät und Puerilismus. Meine Blickrichtung

ist eine andere: Mir liegt daran, in jedem Kind - und
damit in jedem Menschen - die vielen noch nicht entdeckten
Möglichkeiten aufzuspüren und zur positiven Entfaltung zu
bringen.

Blochs Prinzip Hoffnung in der Erziehung

Wie der Kundige weiss, gibt es eine schon weit ausgearbeitete
«Ontologie des Noch-Nicht», die von deren Schöpfer, Ernst
Bloch, als «eine subjekt-objekthafte Funktionsanalyse der
Hoffnung» entwickelt worden ist. Aus seinem Prinzip Hoffnung

erwächst ihm «ein riesiges Feld des utopischen Bewusst-
seins». - Ich kann an dieser Stelle nicht weiter auf die höchst
anregenden, aber auch in vielen Teilen einseitigen und
einschränkenden Gedanken eingehen, nehme aber das Thema
des Noch-Nicht von einer andern Seite her wiederum auf:
Alles Noch-Nicht liegt dem Heranwachsenden und - wie ich
immer wieder betonen möchte - liegt grundsätzlich auch dem
Menschen als Möglichkeit voraus. Was verbindet mögliches

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

Portolift E24
<4. ~ .4 fabrikat

• Ideal in
Kombination

oder hydraulisch

Badewannen.

M
• Auch geeignet

als Geh-
trainingshilfe.

• Platzsparend,
geräuscharm.

• Auf Wunsch

m f X if
kabellose
NBS-Strom-
zufuhr.vif " v

• Verlangen Sie
kostenlose
Vorführung
an Ort und
Stelle.

/ .bimcctal

221



und realisiertes Sein? Gibt es eine Brücke, die vom Noch-
Nicht zum verwirklichten Sein führt? Diese Verbindung ist
nach meiner Ansicht der ENTWURF.

Dass es dem Kind, dem Jugendlichen möglich ist, wissend um
das noch nicht Vollendete, immer erneut anzusetzen und in
einem neuen Entwurf - nicht nur gedanklich, sondern auch
tätig - etwas Besseres zu versuchen, das macht das besonders
Fruchtbare dieses anthropologischen Ansatzes aus. Es werden
dadurch ausser den reflexiven, weitgehend analytischen Kräften

auch die proflexiven, nach vorne gerichteten und positiv
aufbauenden Kräfte in Anspruch genommen. Es liegt sozusagen

eine Zugkraft nach vorn, in die Zukunft darin, die weniger
von Angst und Sorge gekennzeichnet ist, dafür um so mehr
von Zuversicht, Heiterkeit und Lebensfreude.

Mehr als Andeutungen kann ich in diesem Zusammenhang
nicht geben. Ich frage nun weiter, was denn die bestimmende
Kraft des Entwurfs ist, oder was den Entwurfscharakter des

Menschen anthropologisch fundiert. Gibt es ein Grundvermögen
des Menschen, eine Wesenseigentümlichkeit, die die

Fähigkeit zum Entwurf untermauert? Ich sehe dieses
Grundvermögen in der, PHANTASIE, dieser bildschaffenden,
antizipierenden, prospektiven Kraft. Zumeist steht Phantasie ganz
im Schatten der Vernunft, die als die sich selber kontrollierende

Instanz angesprochen werden kann. Im Gegensatz dazu ist
Phantasie das sich selber Davoneilende, das auf Erfinden,
Erschauen, Erträumen Gerichtete. Für mein Menschenbild
ist neben der Vernunft, dem Gefühl, dem Streben, die
Phantasie die den Menschen bestimmende Kraft. Es ist
auffällig, wie wenig wir über Phantasie wissen und wie selten
sie zum Gegenstand wissenschaftlicher Forschung erwählt
worden ist. Schon vor 200 Jahren hat Herder festgehalten:
«Überhaupt ist die Phantasie noch die unerforschteste und
vielleicht die unerforschlichste aller menschlichen Seelenkräfte.»

(Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit)

Und auch Gehlen, der dem «Entwurfsfeld der Phantasie» in
seiner Anthropologie grosse Beachtung schenkt, sagt über die
Phantasie: «Keines der menschlichen ,Vermögen' ist weniger
gut bekannt.» Auch für ihn steht fest: «In der Tat wäre der
Mensch als Phantasiewesen so richtig bezeichnet, wie als
Vernunftwesen.»

Die anthropologische Bedeutung der Phantasie

Nur zwei Jahre nach Gehlens Anthropologie erschien die
bisher ausführlichste Abhandlung über «Die anthropologische

Einzel-, Gruppen-, Teamsupervision!

Aufträge nimmt entgegen

J. Grundlehner
Psych. Pfleger
Sozialpädagoge
Familien- und Eheberater
Supervisor

Telefon 031 22 59 50

Bedeutung der Phantasie», das zweibändige Werk meines
Basler Lehrers H. Kunz. Er konzentriert sich dabei nach einer
überschauenden Darstellung auf die «weltenschaffende
Sehnsucht» und erblickt in ihr ein Existential des Menschen, das

aus der Endlichkeit und Bedürftigkeit des menschlichen
Daseins erwachsen sei, um dem Menschen das «Bilden von
Heimat» zu ermöglichen, damit er der alles in Frage stellenden
Vergänglichkeit, letztlich der Angst, eine Gegenkraft
entgegenstellen kann.

Mein pädagogisches Anliegen wäre es, die Bedeutung der
Phantasie neu zu bewerten, sie aus ihrem Schattendasein
herauszuholen und zu einer zentrierenden Kraft zu erheben.
Sie kann eine das Fühlen, Denken und Wollen ergänzende,
unterstützende und bereichernde Kraft sein, ja ich würde sie

zur existenziell bedeutsamen Potentialität des Menschen
schlechthin erklären. - Es gibt jedoch nicht nur Phantasie im
Bereich des Subjekts, als «positive Bedingung für die Verwirklichung

der Existenz» (Jaspers), sondern auch im sozialen
Feld: Formen des Zusammenlebens bedürfen stets erneuter
phantasievoller Überprüfung, damit eine Gesellschaft als

Sozialkörper immer humaner werden kann.

Der Mensch als Wesen der Phantasie

Hat dieses bewusst pointierte Menschenbild - der Mensch als

NOCH-NICHT, als ENTWURF, als Wesen der PHANTASIE,

als Wesen der PROFLEXION, wie ich gerne sage, um
die Ergänzung zur Reflexion einzufangen - hat dieses so
verstandene Menschenbild, hat diese dem Menschen
zugeschriebene, attestierte Fähigkeit zur Phantasie entsprechende
pädagogische Auswirkungen?

Welche pädagogischen Schlussfolgerungen wären zu ziehen?
Gibt es ein Feld menschlicher Tätigkeit, das eine besondere
Affinität zur Phantasie hat, ein Feld, auf dem sie besonders

gut gedeiht? Was kann Phantasie fordern, was sie verhindern
oder verschütten? Nach meiner Ansicht ist das besonders
gedeihliche Feld für die Entfaltung der Phantasie die ÄSTHETIK,

und zwar im ursprünglichen Sinne von Aisthesis. Auch
sie vermittelt wie die Phantasie zwischen Innen und Aussen,
Subjekt und Objekt, Möglichkeit und Wirklichkeit.

Wie es Schiller in der getreuen Nachfolge von Kant gesehen
und ausformuliert hat, verbindet die Ästhetik Stoffund Form,
Sinnlichkeit und Moral. In der Schönheit, dem höchsten
Produkt der Einbildungskraft, vereint sich Natur und
Vernunft in der Freiheit. Das freie Spiel der Kräfte zwischen Inhalt
und Form wird dann in der Schönheit zum Symbol des Guten.

Mir ginge es jedoch nicht in erster Linie darum, in der
Pädagogik zur ästhetischen Erziehung nach der Auffassung
Schillers zurückzukehren, sondern dem Ästhetischen im
ursprünglichen Sinne als Theorie der Sinnlichkeit des
Menschen vermehrt Beachtung zu schenken. Ästhetik im
umfassenden Sinne, Ästhetik als durchgängiges Prinzip von Bildung
und Erziehung wäre die konsequente Übertragung ins pädagogische

Feld, denn dann würde der Mensch in seiner psycho-
physischen Ganzheit ernst genommen. Vielleicht könnte dann
die ganze Lebensgestaltung, innerhalb und ausserhalb der
Schule, vermehrt eine durch und durch ästhetische werden.
Ich kann mir keine phantasievollere, keine kreativere Leistung
vorstellen als den Lebenslauf jedes einzelnen, einerseits als
Bewältigung und Verarbeitung von Vergangenheit und Gegenwart,

damit andererseits der prospektive Vollzug von
Möglichkeiten in die Zukunft immer besser gelingt.

222 Schweizer Heimwesen IV/88


	Das Ringen um ein Menschenbild in der Pädagogik

