Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das Ringen um ein Menschenbild in der Padagogik
Autor: Weisskopf, T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810676

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810676
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Ringen um ein Menschenbild in der Padagogik

Von Prof. Dr. T. Weisskop/, Universtitdit Bern

Im Rahmen des Collegium generale der Universitiit
Bern hielt Prof. Dr. T. Weisskopt in den vergangenen
Wochen einen Vortrag zum Thema Menschenbild in der
Pidagogik. Der darin gegebene Uberblick ist auch fiir
die Leser des Fachblatts «Schweizer Heimwesen» von
grossem Interesse. Als Schliisselbegriff bringt der
Autor das «Noch-Nicht» in Yorschlag, wobei nicht der
defiziente Modus gemeint ist. Es geht dem Verfasser
um eine neue Sicht und Bewertung der Phantasie des
Menschen. Die Redaktion freut sich, den Vortragstext
im Wortlaut vorlegen zu konnen. Sie hat auch die
Zwischentitel eingefiigt.

Das Ringen um ein Menschenbild in der Pddagogik muss in
den Gesamtzusammenhang des anthropologischen Fragens
hineingestellt werden. Piddagogische Anthropologie hat
erstens ihre eigene und eine ihr verwandte, sie wesentlich
bestimmende Vorgeschichte, und ausserdem gelten zweitens
fiir die Auseinandersetzung um ein Menschenbild im pddago-
gischen Feld gleiche oder idhnliche Uberlegungen wie fiir
andere Disziplinen, die sich vorder- oder auch hintergriindig
mit der Frage nach dem Wesen des Menschen befassen.

An dieser Stelle sei schon angemerkt, dass anthropologisches
Fragen und Antworten in der Pddagogik verhdltnismissig spit
Eingang gefunden hat. Philosophie und Naturwissenschaften
gingen ihr, wie in vielem, voraus. Das hidngt selbstverstidndlich
auch damit zusammen, dass bis zum Beginn des 19. Jahrhun-
derts Piddagogik als Anhingsel der Theologie oder Philosophie
gesehen wurde.

Gewihlte Gliederung: vier Teile

Ich lege meinen Ausfiihrungen folgende Gliederung zugrunde:

I. In einem ersten Teil gebe ich eine geraffte Ubersicht iiber
die Entwicklung des anthropologischen Fragens.

II. Der zweite Teil soll zuerst Allgemeines zum Suchen eines
Menschenbildes in der Pddagogik aufdecken, damit

I1I. in einem dritten Teil die pddagogische Anthropologie, so
wie sie sich heute darbietet, iiberschaut werden kann.

IV. Der vierte und letzte Teil ist der Skizze eines eigenen
Versuchs vorbehalten, wie aus heutiger Sicht die Akzente
in einem neuzeitlichen Menschenbild zu setzen waren,
und wie Menschenbild und Praxis aufeinander bezogen
werden konnten.

E

Aus der weitverzweigten Sach- und Begriffsgeschichte der
Anthropologie wihle ich nur wenige Beispiele aus, um
darzulegen, auf welch vielseitige Tradition das Ringen um das
Wesen des Menschen zurtlickblicken kann. Wenn ich die mir
zur Verfligung stehenden Quellen richtig deute, dann konnen

214

wir erkennen, dass dem philosophischen Fragen des Menschen
nach sich selbst das Fragen nach der Herkunft und Entstehung
der Welt vorausgeht, das kosmologische Interesse Vorrang hat
vor dem anthropologischen. Mit andern Worten: Erstes
und bevorzugtes Frageobjekt ist das «Aussen», die «Innen-
oder Eigenwelt» folgt als zweites.

«Ich habe mich selbst gesucht»

Wann diese Inversion der Denkrichtung einsetzte, ist nicht
genau auszumachen, wahrscheinlich schon bei den Chaldédern.
Ein eindeutiger Durchbruch hin zum Frageobjekt Mensch
lasst sich fiir die abendlandische Geschichte bei Heraklit
feststellen, der, wie andere Vorsokratiker, bei der Naturphilo-
sophie beginnt und dann, zugleich stolz und demditig, bekennt:
«Ich habe mich selbst gesucht» (Fragment 101). Oder in
Fragment 45 die Grosse dessen ahnend, was Menschsein sein
konnte: «Der Seele Grenzen kannst du im Gehen nicht
ausfindig machen, und ob du jegliche Strasse abschrittest, so
tiefen Sinn hat sie.»

Die gidngigste und schonste Formel fiir das Verhiltnis
Mensch—Welt ist die knappe Umschreibung von Demokrit:
«Der Mensch eine kleine Welt» (Fragment 34). Dass sich im
Menschen das Universale widerspiegelt, dass er im Sinne des
Geordneten und Gefiigten ein Abbild des Grossen ist, bildet
den Grund fiir die Mikro-Makrokosmostheorie, die lange und
nachhaltig gewirkt hat.

Aller Dinge Mass ist der Mensch . . .»

Diese Denkrichtung wird im gleichen Jahrhundert radikal
umgestiirzt, namlich durch Protagoras, der den Menschen ins
Zentrum setzt und ihn zur massgebenden und alles bestim-
menden Instanz erklart: «Aller Dinge Mass ist der Mensch, der
seienden, dass sie sind, der nicht seienden, dass sie nicht sind
(Fragment 1). Nur zu gut ist vernechmbar, wie gerade auch
dieser «Homo-mensura-Satz» bis in unsere Tage nachwirkt
und immer neue Bliiten treibt. Die Aussage Protagoras’ lasst
sich ja verschieden deuten: als alles libersteigende Hybris oder
auch als Aufruf zur Verantwortung gegentiber allem, was ist.
(Die zitierten Fragmente finden sich in: Hermann Diels, Die
Fragmente der Vorsokratiker, 1957.)

Aus begreiflichen Griinden verzichte ich auf die Darstellung
der massgebenden anthropologischen Antworten, die Platon
und Aristoteles gegeben haben, auch auf die verschiedenen
Fortentwicklungen nach den griechischen und rémischen
Klassikern. Dass sich auch das Mittelalter nach Paulus und
den frithen Kirchenvitern mit der Frage nach dem Wesen des
Menschen befasst hat, diirfte allgemein bekannt sein.

«Du allein bist nirgends beschriinkt . . .»
Eine Stimme mochte ich noch zu Gehor bringen, die im 15.
Jahrhundert ein neues Selbstbewusstsein ausdriickt und von
einer sich selber bejahenden Grundgestimmtheit gepragt ist.

Schweizer Heimwesen 1V/88



Grundprinzipien des Arbeitsrechts

«§ 1 Der Chef hat immer Recht.
§ 2 Sollte der Chef einmal nicht Recht haben, tritt automatisch § 1 in Kraft.»

Diese «Regel» ist keines der im anzuzeigenden Kurs behandelten Grundprinzipien, sie ist selbstverstandlich
auch nicht Bestandteil der Rechtsordnung. Das moderne Arbeitsrecht ist vielmehr gepragt von gegenseitigen
Rechten und Pflichten. Mit der Betonung von Treue- und Filrsorgepflichten von Arbeitnehmer und
Arbeitgeber soll es neben anderem Grundlage, aber auch Ausdruck des betrieblichen Kollektivs sein, deren
Mitglieder aufeinander angewiesen sind.

Haben Sie sich auch schon Fragen wie die folgenden gestellt?

— «Hat die Putzfrau, die jeweils von Montag bis Mittwoch arbeitet, Anspruch auf einen zusétzlichen freien
Tag, wenn der arbeitsfreie 1. Mai auf einen Donnerstag fallt?»

— «Auf wieviele Freitage hat ein Erzieher Anspruch, wenn seine Frau mit einem Kind niederkommt?»

— «Muss eine Pflegerin Uberstunden leisten, wenn wegen Erkrankung zweier ihrer Kolleginnen ,Not an der
Frau’ ist?»

— «|steine fristlose Klindigung moglich, wenn eine Erzieherin ihren Vorgesetzten nach einer Auseinanderset-
zung als ,verkndcherten, repressiven Stiirchel’ bezeichnet?»

Diese und ahnliche Fragen, vor allem auch solche aus dem Teilnehmerkreis selber, sollen im Kurs behandelt
werden. Neben der Bearbeitung konkreter Probleme sollen sich die Teilnehmer auch einen systematischen
Uberblick tber das Arbeitsrecht und einzelne Aspekte des Vertragsrechts verschaffen kénnen:

— Begriff und Abschluss des Arbeitsvertrages
— Pflichten und Rechte von Arbeitnehmer und Arbeitgeber

Arbeitspflicht
Treuepflicht

Haftung
Lohnzahlungspflicht
Ferienanspruch
Personlichkeitsschutz

— Beendigung des Arbeitsverhéltnisses
Ordentliche Kindigung
Fristlose Klindigung

— Arbeitsgericht

— Temporararbeit

— Teilzeitarbeit

— Normalarbeitsvertrag

Gearbeitet wird mit Referat, Diskussionen und Gruppenarbeiten. Die Teilnehmer haben die Moglichkeit, mit
Fragen und Anregungen auf die Gestaltung und den Inhalt des Kurses Einfluss zu nehmen.

Datum/Ort:  Mittwoch, 8. Juni 1988, Altersheim Limmat, Limmatstrasse 186, 8005 Ziirich
09.30 bis 16.30 Uhr

Kurskosten: Fr. 100.— inkl. Mittagessen
12 % Ermassigung flr Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen mit personlicher Mitgliedschaft
9 % Ermassigung flir Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
3 % Ermassigung flir Teilnehmer(innen) mit personlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: Bis 25. Mai 1988 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlirich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Die Kursunterlagen und die Rechnung erhalten Sie
spatestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldetalon (Grundprinzipien des Arbeitsrechts)

Name, Vorname

Arbeitsort Ort
Datum Unterschrift
VSA-Mitgliedschaft des Heims [J Personliche Mitgliedschaft [

2
4l



In einem fiktiven Gesprich wendet sich Gott als hochster
Meister aller Kiinste zu seinem Ebenbild: «Keinen bestimm-
ten Sitz, keine eigentliche Gestalt, kein besonderes Erbe haben
wir dir, Adam, verliehen, damit du habest und besitzest, was
du immer als Wohnung, als Gestalt, als Wesensausstattung
dir wiinschen mogest. Alle anderen Wesen in der Schopfung
haben wir bestimmten Gesetzen unterworfen. Du allein bist
nirgends beengt und kannst dir nehmen und erwéhlen, das zu
sein, was du nach deinem Willen zu sein beschliessest . . . du
selbst sollst nach deinem Willen und zu deiner Ehre dein
eigener Werkmeister und Bildner sein und dich aus dem Stoff,
der dir zusagt, formen.» (Pico della Mirandola, De dignitate
hominis, 1486.)

Ohne zu libertreiben, darf man sagen, dass die Renaissance zur
anthropologisch bedeutsamen, zur anthropologisch fundie-
renden Epoche wird. Und es ist nicht Zufall, dass zu Beginn des
16. Jahrhunderts, genau 1501, zum ersten Mal der Terminus
Anthropologie auftaucht: Magnus Hundt verdffentlicht in
diesem Jahr sein anthropologisches Kompendium, eine prizi-
se anatomische Beschreibung des menschlichen Kdrpers mit
Gedanken tber die Wiirde des Menschen und seiner Natur
und tber den menschlichen Geist und die menschliche Seele.

Anthropologisch bedeutsam: die Renaissance

Am Ende des 16. Jahrhunderts (1594/96) erscheint eine
Psychologia anthropoligica, verfasst von Otto Casmann.
Darin wird die Anthropologie definiert als Lehre von der
menschlichen Natur («Anthropologia est doctrina humanae
naturae»).

Beide Werke enthalten schon zwei Grundstromungen, die flir
die spéter einsetzende anthropologische Fragestellung kenn-
zeichnend sind:

©® cine naturwissenschaftlich orientierte Denkweise, die sich
in der Folge als physische oder biologische Anthropologie
akzentuiert;

® cine geisteswissenschaftlich oder humanwissenschaftlich
orientierte Denkweise, die sich aufspaltet zum Beispiel in
philosophische, theologische, psychologische, soziologische,
padagogische Anthropologie.

In der spateren Entwicklung des Begriffes Anthropologie — das
sei bereits in diesem Zusammenhang erwihnt — hat sich noch
eine dritte Moglichkeit der Verwendung herausgebildet, be-
sonders im englischsprachigen Bereich: dass ndmlich unter
Anthropologie Enthnologie verstanden wird, meistens als
cultural anthropology bezeichnet.

Seit Pico della Mirandola und seinem Lehrer Ficino ist in
der abendldndischen Geistes- und Kulturgeschichte die Frage
«Was ist der Mensch?» immer wieder aufgetaucht, manchmal
mehr in indirekter Form wie bei Michel de Montaigne, dann
wieder offen und direkt wie bei Comenius, Pascal, Pope,
Rousseau, Kant, Pestalozzi, Feuerbach, Marx, Kierkegaard,
Nietzsche, um nur einige wenige Namen zu nennen.

Neuer Aufbruch Ende der zwanziger Jahre

Der das gegenwirtige anthropologische Denken immer noch
bestimmende neue Aufbruch geschah in diesem Jahrhundert
Ende der zwanziger Jahre, und zwar mit der Skizze «Die
Stellung des Menschen im Kosmos», die Max Scheler 1928
kurz vor seinem Tod verdffentlichte. Ein Jahr spdter um-
schrieb Martin Heidegger in seinem Kant-Buch die die Epoche

216

kennzeichnende Grundstimmung folgendermassen: «Keine
Zeit hat so viel und so Mannigfaltiges vom Menschen gewusst
als die heutige. Aber auch keine Zeit wusste weniger als dig
heutige. Keiner Zeit ist der Mensch so fragwiirdig geworden
als der unseren.» Auf einen noch kiirzeren Nenner brachte
Scheler die Charakterisierung der damaligen Situation: «Der
Mensch weiss nicht mehr, was er ist, und weiss, das er es nicht
WEIss.»

Scheler glaubte dem Krisenbewusstsein seiner Zeit dadurch
steuern zu konnen, dass er eine neue grundlegende Philosophie
programmatisch entwarf: «Wenn es eine philosophische
Aufgabe gibt, deren Losung dieses Zeitalter mit einzigartiger
Dringlichkeit fordert, so ist es die einer philosophischen
Anthropologie. Ich meine eine Grundwissenschaft vom We-
sen und Wesensaufbau des Menschen.»

Scheler selbst konnte diese Aufgabe nicht mehr 16sen, aber
das Signal fiir das erneut einsetzende Ringen um das Men-
schenbild war gegeben und auch die Richtung des Suchens
wurde markiert. Ich greife nur zwei Sidtze aus Schelers
epochebestimmender Schrift heraus: «Der Mensch ist das X,
das sich in unbegrenztem Mass ,weltoffen’ verhalten kann.
Menschwerdung ist Erhebung zur Weltoffenheit kraft des
Geistes.»

«Die Stufen des Organischen und der Mensch»

Wenn auch im Schatten seines Lehrers Scheler stehend, nimmt
Helmuth Plessner im gleichen Jahr 1928 die Thematik seines
Meisters in einem grundsétzlich dhnlich gelagerten Werk auf:
«Die Stufen des Organischen und der Menschy.

Der am vollstandigsten ausgearbeitete Entwurf einer «ele-
mentaren» oder «allgemeinen Anthropologie», der eine «Ge-
samtauffassung des Menschen» anstrebt, ist das Werk von
Arnold Gehlen. Schon im Titel kommt zum Ausdruck, wie
er sich Scheler verpflichtet weiss: «Der Mensch, seine Natur
und seine Stellung in der Welt», 1940, 1978 12,

Gehlens Absicht besteht darin, nach einer «Deutungsformel»
des Menschen zu suchen: «. . . es gibt ein lebendiges Wesen,
zu dessen wichtigsten Eigenschaften es gehort, zu sich selbst
Stellung nehmen zu missen, wozu eben ein Bild’, eine
Deutungsformel notwendig ist».

Worin kann diese Deutungsformel besthehen? «. .. im Men-
schen liegt ein ganz einmaliger, sonst nicht versuchter
Gesamtentwurf der Natur vor». Weil namlich in diesem
Sonderentwurfein «lebensgefdahrlicher Mangel an Instinkten»
festzustellen ist, muss der Mensch als Mingelwesen das
Fehlende kompensatorisch ausgleichen, er muss «handeln».
Deshalb kann man «den Menschen als handelndes Wesen»
definieren. Gehlen sieht ecinerseits die Weltoffenheit als
Belastung, andererseits ist sie aber auch eine Chance fiir den
Menschen, die Wirklichkeit ins Lebensdienliche umzuwan-
deln. «Der Inbegriff der von ihm ins Lebensdienliche umgear-
beiteten Natur heisst Kultur, und die Kulturwelt ist die
menschliche Welt.»

Gehlen: «. .. die Kulturwelt ist die menschliche Welt»

Auf weitere Hinweise, etwa auf den von Gehlen ausfiihrlich
untersuchten Handlungskreis von Auge, Hand und Sprache,
muss ich verzichten; ich mdchte lediglich noch feststellen,
dass nach 1940 keine Anthropologie den hohen Standard von
Gehlens Werk je erreicht hat, bei allen kritischen Einwénden,

Schweizer Heimwesen 1V/88



die man vorbringen mag (sie sei ahistorisch, ohne soziale
Komponente, zu einseitig in der kategorialen Bestimmung
und vertrete eine vereinfachte Teleologie).

Waren die Ansitze von Scheler, Plessner und Gehlen im
ganzen auf eine Gesamtschau des Menschen gerichtet, also
eine Form umfassender Anthropologie mit hohem philosophi-
schem Anspruch, so haben sich nach dem Zweiten Weltkrieg
eine ganze Reihe von partikularen oder regionalen Anthropo-
logien herausgebildet, die aus einem,bestimmten Fachbereich
heraus Fragen zum Menschenbild stellten und Antworten zu
geben versuchten.

Markante Vertreter regionaler Anthropologien

Einige markante Vertreter von regionalen Anthropologien
seien hier namentlich genannt, ohne dass ich ihre Werke
zitiere. Ich will damit lediglich illustrieren, wie withrend und
nach dem Zweiten Weltkrieg ein universal gerichtetes bzw.
fachlich fundiertes Fragen nach dem Wesen des Menschen
eingesetzt und mit einem deutlich erkennbaren Schub, zum
Teil mit Unterbriichen, bis in die Gegenwart angehalten hat.
Ich erwihne fiir die medizinische Anthropologie: Viktor von
Weizsicker, Gebsattel, Binder, Binswanger: fiir die theologi-
sche Anthropologie: Pannenberg, Zimmerli, Thielicke, Rin-
geling; flir die soziologische Anthropologie: Dahrendorf; fiir
die biologische Anthropologie: Portmann; fiir die philosophi-
sche Anthropologie: Marcel, Hiberlin, Hengstenberg, Keller,
Kunz, Landmann. Das Beispiel einer Synthese von Physik,
Biologie und Theologie, also einer universalen Anthropologie
wie es Teilhard de Chardin vorgelegt hat, diirfte in seinem
utopischen Gehalt wohl alle Dimensionen sprengen.

11

In diesen Gesamtrahmen hinein miissen wir auch die zahlrei-
chen, kaum mehr tiberblickbaren Versuche aus padagogischer
Sicht stellen, wobei hier ebenso zwei grundsitzlich verschiede-
ne Tendenzen auszumachen sind: erstens der zwar ganz selten
anzutreffende Versuch eines universalen Standpunktes, konzi-
piert auf dem Feld der Padagogik, so etwa bei W. Loch, und
zweitens die vielen padagogischen Anthropologien, die sich
alle als regionale verstehen. Eine Sonderstellung diirfte dabei
die bedeutsamste padagogische Anthropologie einnehmen,
namlich die von H. Roth geschaffene, die bewusst als
«datenverarbeitende Integrationswissenschaft» konzipiert
wurde. Ich werde diese einmalige Arbeit noch zu wiirdigen
haben.

Rousseau und Pestalozzi als Beispiele

Bevor wir uns im dritten Teil mit dem Ringen um ein
Menschenbild in der Pidagogik befassen, will ich noch eine
klirende Vorbemerkung einschieben. Sie betrifft die Unter-
scheidung von impliziter und expliziter padagogischer
Anthropologie. Das anschaulichste Beispiel fiir eine implizite
Anthropologie ist Rouseau. Wir finden in seinem umfan-
greichen Werk nirgends einen ausgearbeiteten und systema-
tisch vorangetriebenen Entwurf fiir das ihn leitende und
bestimmende Menschenbild. Dennoch enthalten praktisch
alle Werke, manchmal sehr deutlich, oft auch nur in Andeu-
tungen, Aussagen iiber Rousseaus Auffassung vom Menschen.
Seine Anthropologie, so liesse sich etwas tiberspitzt formulie-
ren, begegnet uns in jedem Abschnitt, sie ist nur nicht als
solche gekennzeichnet und muss zumeist entdeckt und durch

Interpretation erschlossen werden. Am Beispiel Rousseau hat
dies der deutsche Piddagoge Martin Rang in seinem Buch
«Rousseaus Lehre vom Menschen» (1959) in hervorragender
Weise geleistet.

Ahnlich verhilt es sich bei Pestalozzi, der zwar in seinem
schriftstellerischen Bemiihen dem Suchen nach einem Men-
schenbild von Anfang an grosses Gewicht beigemessen, ja in
seinem philosophischen Hauptwerk, den «Nachforschungens,
sogar einen anthropologischen Entwurfvorgelegt hat. Gesamt-
haft gesehen muss man aber auch bei ihm von einer
weitgehend impliziten Anthropologie ausgehen, weil gerade
die fundierenden und weiterfiihrenden Aussagen in spéteren
Werken zu finden sind. Unvergesslich bei ihm die einleitenden
Zeilen aus seiner ersten grundlegenden Schrift, der «Abend-
stunde eines Einsiedlers» (1780), gesprochen aus der Krisensi-
tuation des Zusammenbruchs auf dem Neuhof: «Der Mensch,
so wie er auf dem Throne und im Schatten des Laubdaches
sich gleich ist; der Mensch in seinem Wesen, was ist er?»

Neben Rousseau und Pestalozzi liessen sich noch andere
Erziehergestalten anfiihren, die alle von einem Vorverstandnis
des Menschen ausgehen oder von einem sie leitenden Men-
schenbild, das ithnen mehr oder weniger bewusst vor Augen
steht. Die anthropologische Frage ist sozusagen hineingewirkt
in ihr gesamtes philosophisches oder ideologisches Denken.
Besonders schon zeigt sich das etwa bei Platon oder Comenius,
auch bei Herbart und Frobel. Ohne Zweifel liesse sich die
ganze Geschichte der Pddagogik herbeiziehen, um gerade diese
Tatsache der impliziten Anthropologie zu veranschaulichen:
dass namlich jeder Pddagoge ein bestimmtes Selbstverstindnis
des Menschen in sich lebendig hat; dass fiir sein Denken und
Handeln ein mehr oder weniger ausgearbeitetes Menschenbild
als Orientierungshilfe bereit steht.

Hat nicht jeder Erzieher ein latentes Menschenbild?

Gilt die Annahme einer bestimmten Grundauffassung tiber
das Wesen des Menschen nicht auch allgemein? Hat nicht
jedes Elternpaar ein Leitbild vom Menschen, das flir Bildung
und Erziehung seiner Kinder massgebend wird? Dass sich
padagogisches Ziel und Menschenbild sehr haufig tiberschnei-
den, ist eine wohlbekannte Tatsache, wenn hier auch vom
Methodologischen her Bedenken anzumelden sind. Auf diese
Problematik werde ich zuriickkommen.

Mich interessiert vorerst noch weiterhin die Tatsache eines in
jedem Erzieher latent vorhandenen Menschenbildes. Liesse
sich diese Feststellung nicht generell auf jeden Menschen
iibertragen? Hat zum Beispiel ein Wissenschaftler nicht immer
eine mehr oder weniger vage Grundannahme tiber das Wesen
des Menschen und dessen Bestimmung? Wird ein Mediziner
in seiner Aufgabe nicht immer wieder mit seinem erworbenen
Menschenbild konfrontiert? Stossen Juristen, Biologen oder
Wirtschaftswissenschaftler nicht immer wieder auf das jeder
Entscheidung zugrundeliegende Menschenbild? Gibt es tiber-
haupt eine Tatigkeit, in der nicht frither oder spéter die Frage
nach dem Wesen des Menschen aufbricht? Und wer weiss, ob
gerade wir als Wissenschaftler uns nicht oft beschdmen lassen
missten, wenn wir das differenzierte Welt- und Menschenbild
eines Bauern oder Handwerkers kennenlernten. Uber Welt-
und Menschenbilder zu verfiigen, ist beileibe kein Vorrecht
von Akademikern.

Diese wenigen Hinweise sollten verdeutlichen, wie allgemein
verbreitet implizite Anthropologie ist, sich also nicht nur

auf den piddagogischen Sektor beschrankt.

217



Explizite Anthropologien in Auf- und Umbruchzeiten

Anders verhilt es sich mit der expliziten Anthropologie, mit
der ausgearbeiteten, systematisch aufgebauten und argumen-
tativ begriindeten Anthropologie. Sie ist zudem seltener und
tritt, geschichtlich gesehen, spiter in Erscheinung. Ansitze zu
expliziter philosophischer und padagogischer Anthropologie
zeigen sich immer in Auf- und Umbruchzeiten.

Neben diesen epochal bedingten Krisenzeiten, die fiir eine
Besinnung iiber das Menschenbild einen besonders gilinstigen
Boden abgeben, gibt es auch lebensgeschichtlich fiir jedes
Individuum in Auf- und Umbruchzeiten, in denen anthropo-
logisches Fragen besonders akut ist. Ich denke etwa an die Zeit
um das 15. Lebensjahr, aber auch an die Zeit um das 35. und
55. Lebensjahr. Besonders die jiingere Generation — das
bestitigen mir auch meine Erfahrungen — ist fiir anthropologi-
sche Fragen stets offen und denk- und wandlungsbereit.

Drei Punkte decken die Problematik ab

Wer sich auf explizites anthropologisches Denken einlésst,
sollte sich auch der Gefahren und Schwierigkeiten bewusst
sein, die alle Beschiftigung mit dem Suchen und kategorialen
Erfassen des Menschenbildes einschliesst. Ich sehe die Proble-
matik vorwiegend in drei Punkten, und das gilt nicht nur fiir
die pddagogische Anthropologie, sondern generell fiir jede
anthropologische Absicht:

©® Anthropologie, gleich welcher Herkunft, zielt auf das
Wesentliche, auf das Eigentliche im Menschen. Man will
gleichsam Uberdauerndes, Gleichbleibendes im Menschen
feststellen, den Menschen kategorial ein fiir alle Mal fixieren.
Nicht nur die Illusion, den Menschen in seinem Wesen je ganz
erfassen und bestimmen zu wollen, ist hier im Spiel, sondern
die weitaus grossere Gefahr, einem fiir alle giiltigen Menschen-
bild nachzujagen. Wer davon ausgeht, dass es das Menschen-
bild gibt, huldigt insgeheim einem gefihrlichen Dogmatismus,
der gerade das fiir den Menschen Eigentliche verhindert: seine
nie auslotbare Offenheit, die sich aller Bestimmbarkeit ent-
zieht. Nach meiner personlichen Auffassung gibt es das
Menschenbild nicht, es gibt nur Menschenbilder, die sich zwar
in vielem decken konnen, aber letztlich immer einen zutiefst
personlichen Stempel tragen.

Von einem andern Standpunkt aus hat sich Karl Jaspers flir
die Einsicht der Grenzen bei der Erforschung des Menschen
eingesetzt. Wir kénnten auch sagen: fiir die Einsicht in die
Begrenztheit jedes Menschenbildes. Fiir ihn steht fest, dass die
Erkenntnis vom Menschen «nie den Menschen im Ganzen
zum Forschungsgegenstand gewinnen kann ... Der Mensch
ist stets mehr als er von sich weiss». (Der philosophische
Glaube, 1948.)

® Alle Auseinandersetzung mit dem Menschenbild birgt
immer auch die Gefahr in sich, dass der Gegenstand anthropo-
logischen Denkens' uns enteilt, dass wir ithn gewollt oder
ungewollt iiberhchen. Das ist mit ein Grund, dass vielen
Anthropologien ein feierlicher Zug, ein oft mystischer Ernst
zu eigen ist. Auch die aller Anthropologie zugrundeliegende
Frage «Was ist der Mensch ?» hat etwas von diesem feierlichen
Grundton. Man kénnte von einer Mystifizierung des Men-
schen sprechen oder von einer Verkldrung in einer dsthetisie-
renden oder heroisierenden Uberhdhung, indem man sich
weiter und weiter von einem realistischen Menschenbild
entfernt.

® Das wohl schwierigste Problem taucht beim Ringen um das
Menschenbild in der Hinsicht auf, dass das rein Beschreibende
und Feststellende — Was ist der Mensch? — nur zu gern und
gerade in der Pidagogik umkippt in das Postulierte — Was

218

soll der Mensch? Die Unterscheidung von Deskriptivem und
Praskriptivem scheint mir methodisch wichtig und geboten,
denn Anthropologie soll nicht zur Ethik werden. Dennoch
wirkt das Bild des Menschen immer in ethische Entscheidun-
gen hinein. Ich habe mir tberlegt, ob vom praktischen
Standpunkt aus nicht eine beide Positionen vermittelnde
Haltung denkbar wire, etwa in dem Sinne, dass im Rahmen
einer padagogischen Anthropologie vom Adskriptiven gespro-
chen wiirde. Darin kdme zum Ausdruck, dass in jedem
Entwurf eines Menschenbildes mehr an die im Menschen
vorhandenen Moglichkeiten gedacht wird als an das faktisch
Feststellbare. Man appellierte damit mehr an die Entdecker-
freude gerade auch der Heranwachsenden, dass namlich der
Mensch nicht etwas endgliltig Fertiges reprasentiert, sondern
ein in stetem Wandel begriffenes, sich stets neu findendes
Wesen ist. Ich konnte mir vorstellen, dass es piddagogisch
fruchtbar und folgenreich sein kdnnte, statt nur vom rein
Feststellenden oder nur vom normativ Geforderten auszuge-
hen, diese andere, die Potentialitidt erkundende Methode des
Zuschreibenden einmal zu erproben. Ich bin mir wohl
bewusst, dass dadurch gerade wissenschaftstheoretisch erneut
eine Reihe von Problemen auftaucht. Vielleicht aber miisste
man abwagen, ob die relative Reinheit des wissenschaftlichen
Vorgehens Prioritdt hat oder wie weit ein der Praxis forderli-
cher Ansatz berticksichtigt werden soll.

Verschiedene Funktionen der Anthropologie

Im Anschluss an diese Uberlegungen liesse sich durchaus
fragen, welche Funktionen piadagogische Anthropologie fiir
Theorie und Praxis hat. Neben der schon erwdhnten heuristi-
schen oder innovativen Funktion kann das Ringen um ein
Menschenbild auch die bereits erwahnte appellative Funktion
haben. In gewisser Weise libt jede padagogische Anthropologie
immer auch eine korrektive Aufgabe aus, indem sie padagogi-
sches Denken und Tun kontrolliert und korrigiert. Eine in
meinen Augen ebenfalls wichtige Aufgabe kommt der pidago-
gischen Anthropologie in der integrativen Funktion zu. Keine
Pidagogik kann darauf verzichten, Ergebnisse ihrer Hilfswis-
senschaften oder Nachbardisziplinen mitzuberiicksichtigen
und in ihr Denk- und Handlungsgeflige einzugliedern. Mir
lag im einfiihrenden Teil daran, aufzuzeigen, in welchem
Kontext das Ringen um ein Menschenbild gesehen werden
muss. Was sich im Feld der Pddagogik — sei es Theorie oder
Praxis — abspielt, muss immer in Zusammenhang mit andern
Vorgidngen, die eine gewisse Affinitdt zum Piddagogischen
haben oder gar ausserhalb stehen, gesehen werden. Das
Schlimmste, was der Pddagogik zustossen kann, ist ihre
Isolierung vom kulturellen Geschehen. Es gehort ja zu ihrem
Schicksal, dass sie der allgemeinen Entwicklung fast immer
nur nachhinkt und kaum zu eigenen, die Entwicklung
fordernden oder gar initiierenden Anstrengungen fahig ist.

ML

Uberblickt man Entstehung und Wandlungen der expliziten
padagogischen Anthropologie im 20. Jahrhundert, dann lasst
sich eine deutliche Wellenbewegung feststellen, die schon vor
dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist, hochstwahrscheinlich
im Gefolge des allgemeinen anthropologischen Aufbruchs
nach Scheler.

Von Flitner bis zu Bollnow und anderen
Wir kénnen ndmlich in den dreissiger Jahren bereits Vorlaufer
einer expliziten pidagogischen Anthropologie ausmachen. Ich
denke da an die «Systematische Péddagogik» (1933) von

Schweizer Heimwesen [V/88




VSA-Orientierungshilfe

Der Zeitgeist und die Postmoderne

Uberlegungen zur geistigen Situation der Gegenwart

Was man am Anfang der achtziger Jahre noch fiir ein blosses Gedankenphantom hielt, hat sich inzwischen in
vielen Bereichen als Begriff durchgesetzt: iberall spricht und schreibt man nun von der Postmoderne. Ein
Lebensgefihl greift um sich, das sich vom Erbe der Aufklarung zu I6sen versucht. Was einst als sicher galt, ist
heute zerfallen. Alte, heimelige Denkgewohnheiten sind zeriittet. Die alten Gegensatze Fortschritt/Reaktion,
Utopie/Tradition, links/rechts funktionieren nicht mehr. Jeder schafft sich eine eigene private Wirklichkeit und
ist dabei auf sich selbst zurlickgeworfen. Der postmoderne Mensch bedient sich deshalb unbefangen im
Supermarkt der Weltanschauungen, Ideen und Ideologien. Schriftsteller, Architekten und Philosophen sprechen
in diesem Zusammenhang vom Ende und Tod des modernen Zeitalters.

Ohne Zweifel: ein einschneidender Wandel auf allen Ebenen und Gebieten ist mit den Jahren sichtbar geworden;
die Kultur unserer Zeit befindet sich im Umbruch. In dieser Situation der Orientierungslosigkeit und der «neuen
Unubersichtlichkeit» (J. Habermas) mag die Diskussion um den Begriff der Postmoderne dazu beitragen, unsere
Zeit besser zu verstehen.

Die Tagung will durch Referate, Filme und Diskussionen die gegenwartigen Stromungen und Tendenzen der
Postmoderne kritisch auskundschaften, um so den Teilnehmern zur persénlichen Orientierung einen Einblick
in die geistige Situation der Gegenwart zu vermitteln.

Kursleitung: Paul Gminder, Dr. Imelda Abbt

Kursort: 8053 Zirich, Paulus-Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38
Kurstermin: 22. Juni 1988, 09.30 bis 17.00 Uhr

Kurskosten: Fr. 65— (inkl. Mittagessen, ohne Getranke)

9 % Ermaéassigung flir Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen
3 % Ermassigung flr persénliche VSA-Mitgliedschaft

12 % Ermassigung flir Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit personlicher
VSA-Mitgliedschaft

Anmeldetalon (zeitgeist und Postmoderne)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [ Personliche VSA-Mitgliedschaft []

Der Anmeldetalon ist ausgeftillt bis spatestens 5. Juni 1988 einzusenden an
Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

219



Wilhelm Flitner, worin er von der «Vielzahl der Anthropolo-
gien und dem erzieherischen Phdnomeny» spricht, und an
Herman Nohls Werk «Charakter und Schicksal» (1938), das
er eine pidagogische Menschenkunde nennt; wir wiirden
heute dafiir den Terminus padagogische Anthropologie ver-
wenden.

Besonders nach 1945 nimmt die Zahl der Veréffentlichungen,
die das Thema einer padagogischen Anthropologic aufgreifen,
rasant zu. Das anthropologische Jahrzehnt ist der Zeitab-
schnitt von 1965-1975, in dem die anthropologische Welle
die Spitze erreicht, um dann tiberraschend schnell abzufla-
chen, ja zum vollstdndigen Stillstand zu kommen. Um 1980
war es kaum noch opportun, sich mit der Frage nach dem
Menschenbild auseinanderzusetzen. Ein langsam aufkeimen-
des Interesse mit einem uniiberhorbar kritischen Unterton
meldete sich nach 1983 wieder an, so dass man heute von
einer gemdssigten, eher zuriickhaltenden Bereitschaft zur
Auseinandersetzung mit der Problematik des Menschenbildes
innerhalb der Padagogik sprechen darf. Diese Aussage bezieht
sich nur auf die themenbezogenen Veroffentlichungen, nicht

aber auf die Diskussion in der Padagogik selbst oder gar auf

die Ausbildung, wo anthropologische Fragestellungen schon
immer und weiterhin Gegenstand von Lehre und Forschung
sein werden.

Es diirfte nun im Zusammenhang mit diesem Uberblick nicht
leicht sein, aus der Fiille jene Werke herauszugreifen, die als
Beispiele fiir das aufgebrochene Suchen nach einem Men-
schenbild dienen konnen. Fiir mich sind nach wie vor, auch
wenn ich neueste Publikationen berticksichtige, drei Autoren
charakteristisch fiir den eingeleiteten Umschwung und das
offenkundige anthropologische Interesse, und zwar einerseits
von ihren ganz verschiedenen Aussagen her und andererseits
von ihren ebenso verschiedenen Methoden, wie sie sich dem
Thema gendhert haben. Es sind dies: der Tibinger O. F.
Bollnow, der Wiener K. Dienelt, der Gottinger H. Roth.

Zur Charakterisierung der verschiedenen Standpunkte

Zur Charakterisierung des jeweiligen Standpunktes greife ich
nur wenige Themenkreise heraus: So hat zum Beispiel O.F.
Bollnow («Die anthropologische Betrachtungsweise in der
Padagogik», 1965) den mir wichtigen Gedanken, dass das
Menschenbild ein offenes und nie abschliessbares sein muss,
herausgearbeitet und begriindet (Prinzip der offenen Frage).
Wir stellen namlich immer wieder Fragen an den Menschen,
«deren Ergebnis nicht schon durch die Art der Fragestellung
vorgezeichnet ist, sondern offen ist flir neue, tiberraschende
und nicht vorgesehene Antworten». Bollnow, der von der
Physik her zur Pddagogik und Philosophie vorgestossen ist,
bringt noch einen andern methodisch wichtigen Gedanken in
die Diskussion ein: Kann nicht auch die Erziehung, wie ein
anderes kulturelles Phdnomen, einen Beitrag leisten zu einer
Anndherung an das, was der Mensch ist? In seiner eigenen
Formulierung: «Was lehrt die Tatsache der Erzichung mit
allen ihren verschiedenen Aspekten und allen fiir sie getroffe-
nen Veranstaltungen flir das Gesamtverstandnis des Men-
schen?»

Ganz anders ist der Ansatz von K. Dienelt, fiir den die
Denkrichtung (die logosbestimmte Existenzanalyse) seines
Lehrers V. Frankl bestimmend ist. Daraus leitet Dienelt fir
seine «Pddagogische Anthropologie» von 1970 drei pddagogi-
sche Grundelemente ab, die sein Menschenbild umreissen:
Verantwortlichkeit, Gewissen, Wertstrebigkeit. Dienelt ist
jedoch nicht einfach ein Apologet seines Meisters, sondern er
weist sich auch dariiber aus, dass er eine gute Ubersicht iiber

220

die meisten anthropologischen und piddagogischen Stréomun-
gen seiner Zeit besitzt, diese kritisch beurteilt und von seiner
theoretischen Warte aus einordnet.

Man kommt um ihn nicht herum: Heinrich Roth

Das umfassendste und umfangreichste Werk (1100 S.) zu
unserem Thema hat Heinrich Roth beigesteuert. Immer noch
ist seine zweibindige «Pddagogische Anthropologie» (1966
und 1971) das Werk, um das man nicht herumkommt, wenn
man sich mit anthropologischen Fragen befasst. Derart viele
Erkenntnisse der Erfahrungswissenschaften lidgen vor, dass es
iiberfillig sei, dieses «Wissen und Konneny, diese «Befunde
{iber das Werden und Wesen des Menscheny in die Pddagogik
einzuholen. Seine Absicht ist es, eine «datenverarbeitende
Integrationswissenschaft der biologischen, psychologischen
und gesellschaftlichen Erkenntnisse liber den Menschen» zu
begriinden, wobei er neben der Realanthropologie auch eine
Idealanthropologie mitberticksichtigen will, «die ebenso um
die Fragwirdigkeit wie um die Unentbehrlichkeit von Nor-
men fiir menschliches Verhalten weiss, eines Menschen, der
sich selbst fragwiirdig geworden und der trotzdem weiss, dass
er von seiner eigenen Selbstauslegung leben muss».

Ich finde Roths pddagogisches Konzept aus zweierlei Griinden
beachtenswert: Er untersucht nicht nur als erfahrener Lern-
und Entwicklungspsychologe die Bedingungen und Schwie-
rigkeiten einer erfolgreichen Erzichungsarbeit, sondern er legt
ebenso grosses Gewicht auf die Bedeutung dessen, was man
als Selbsterziehung bezeichnen kann. Es niitzen ja bekanntlich
alle Anstrengungen von Bildung und Erziehung nur wenig,
wenn es uns nicht gelingt, den Funken auf den Heranwachsen-
den iiberspringen zu lassen, damit er sich selbst in Zucht
nimmt und den eingeleiteten Prozess der Personlichkeitsrei-
fung weiterfiihrt.

«Wer erziehen will, darf den Glauben nicht aufgeben»

Nach H. Roth sollte sich der Mensch als ein Wesen begreifen,
das sich immer wieder zu bestimmen hat: Dass es nicht allein
aufdie Fremderziehung ankommt und man ihr alles Mogliche
und Unmogliche zutraut, sondern auch und vor allem darauf,
was der einzelne in der Auseinandersetzung mit sich und der
Welt aus sich selbst macht. Roth umschreibt diesen dynami-
schen Prozess auch folgendermassen: «Er wird nicht nur der,
der er ist, sondern ist auch der, der er wird — der, den er aus
sich macht und schafft.» Daraus ergibt sich ein piddagogisches
Konzept, dem ich mich vorbehaltlos anschliessen kann:
«Erziehung beginnt und endigt notwendig im Appell an die
wachsende Selbsteinsicht und Selbsterziehung. Das Wichtigste
ist die Stirkung der zunehmenden verantwortlichen Hand-
lungsfdahigkeit, die in der Auseinandersetzung zwischen Erbe
und Umwelt zur freien sittlichen Entscheidung befihigt. Wer
erziehen will, darf wie der Arzt den Glauben nicht aufgeben,
dass eine Wendung, wenn nicht zum Guten, so doch zum
Besseren jederzeit noch moglich sein kann.»

Auf die Darstellung seiner ausgearbeiteten Personlichkeits-
lehre, wie sie Roth vorlegt, muss ich verzichten. Zusammen-
fassend sei nur beigefiigt, dass es ihm darum geht, den
Menschen zur moralischen Handlungskompetenz zu befahi-
gen, die durch Selbst- und Sozialkompetenz erginzt und
gestiitzt wird.

Wie schon betont, habe ich aus einer Fiille von Méglichkeiten
drei padagogische Anthropologien fiir die Kurzdarstellung
ausgewihlt, Anthropologien, die aus einer bestimmten Denk-
haltung heraus ein Menschenbild entwarfen und gleichzeitig

Schweizer Heimwesen [V/88



ein davon abhingiges Erzichungsprogramm. Dass es noch
andere Auffassungen und darauf basierende anthropologische
Fragemethoden gibt, die es ebenfalls verdienten, beriicksich-
tigt zu werden, will ich noch ergdnzend erwihnen. So konnte
man, wie es Frose/Kamper zu systematisieren versuchten,
einen phinomenologischen Ansatz unterscheiden, schon re-
priasentiert durch den holldndischen Piddagogen Langeveld,
oder einen dialektisch-reflexiven Ansatz, wie wir ihn bei
Derbolav und Klafki antreffen, oder einen dialogischen
Ansatz, der bei Buber und Schaller zu finden ist.

B

Als letzten Teil will ich skizzieren, wie ich heute die Akzente
setzen wiirde, wenn es um ein Umreissen des Menschenbildes
geht. Der Ausgangspunkt oder Ansatz ist etwas ungewdhnlich
und doch naheliegend, und die Entfaltung mag fiir die einen
oder andern zu wenig konkret oder zu phantasievoll sein.

Grundlegend fiir Aussagen tiber das Wesen des Menschen
bleibt fiir mich die Anthropologie des Kindes. Das ist an und
fiir sich nichts Neues. Seit Rousseau, Pestalozzi, Frébel,
Montessori gilt das Kind in seiner Besonderheit als entdeckt.
Auffallig ist nur, wie gerade in der Zeit der anthropologischen
Bliite auch die Literatur zum Thema Kind, Kindheit und
Jugend anschwillt; man begibt sich sozusagen auf eine neue
Entdeckungsreise. Nur vereinzelt jedoch sind auch Werke zur
Anthropologie des Kindes und Jugendlichen erschienen
(Langeveld, Stissmuth, Dienelt u.a.).

Kann man aus dem bisher Vorliegenden so etwas wie
kategoriale Bestimmungen liber das Wesen des Kindes heraus-
schilen, eine Art «Paedina» in Analogie zu den «Anthropinay,
die wesentliche Eigenheiten des Menschen umschreiben
wollen? Eine ganze Reihe derartiger Festschreibungen lassen
sich bei sorgfédltiger Beobachtung herausholen, wie etwa:
Urspriinglichkeit, Spontaneitit, Situationsgebundenheit, Ob-
jektbefangenheit, Vagheit der Triebstruktur, erhchte Offen-
heit und Plastizitidt, Gegenwartsbezogenheit. Die Charakteri-
stika liessen sich beliebig ergdnzen und erweitern, eine
Aufzahlung wiirde nie vollstindig sein. Es fragt sich deshalb,
ob es nicht fruchtbarer ist, nur von einem einzigen Schliissel-
begriff auszugehen, um damit eine moglichst dichte Wesens-
qualitdt einzufangen. Derartige Versuche liegen vor: «Krise
und Identitdt» (Erikson), «Das Kind ist die natiirliche
Dissidenz» (Saner).

«Noch-nicht» als profizienten Modus vorgeschlagen

Ich schlage als Schliisselbegriff fiir das Wesen des Kindes das
«NOCH-NICHT» vor. Und zwar fasse ich dies nicht als
defizienten Modus auf (noch nicht reif, erfahren, erwachsen,
ein- und angepasst, erzogen usw.), sondern zuerst und vor
allem als profizienten Modus, als positiv zu wertende Moglich-
keit, als latente Potentialitit, die beim Kind wesentlich grosser
ist als beim Erwachsenen.

Und von diesem Ansatz aus frage ich: Steht das Kind in seinem
Noch-Nicht dem Mensch-Sein eventuell ndher als der Er-
wachsene? Reprisentiert das Kind nicht gerade in diesem
Noch-Nicht das Wesentliche des Mensch-Seins, indem es auf
treffliche Weise vorlebt: Mensch-Sein heisst Mensch-Werden,
heisst das bisher Erreichte als Vorldufiges betrachten und
hinter sich lassen, heisst das Bisherige iiberwinden und
ibersteigen.

Ist das Kind nicht der Prototyp, das Paradigma des Mensch-
Seins? Ist das Kind nicht das Symbol fiir den immer wieder
zu unternehmenden Neubeginn? — Anfinglichkeit ist ein
konstitutiver Wesenszug des Kindes. — Ist diese Anfinglichkeit
nicht generell als die Chance fiir den Menschen einzustufen?

[ch sehe librigens auch das andere im Kind: die Hilflosigkeit,
die Affekt- und Triebbestimmtheit. Kinder sind keine Heili-
gen und Unschuldslimmer, aber auch nicht vom Urbdsen
zerfressen. Ich will nur grundsétzlich auf die in jedem Kind
aufdie Auszeugung wartende Potentialitit hinweisen. Das hat
gar nichts zu tun mit einer falschen Verherrlichung des Kindes
oder mit ewiger Pubertit und Puerilismus. Meine Blickrich-
tung ist eine andere: Mir liegt daran, in jedem Kind — und
damit in jedem Menschen - die vielen noch nicht entdeckten
Moglichkeiten aufzuspiiren und zur positiven Entfaltung zu
bringen.

Blochs Prinzip Hoffnung in der Erziehung

Wie der Kundige weiss, gibt es eine schon weit ausgearbeitete
«Ontologie des Noch-Nicht», die von deren Schépfer, Ernst
Bloch, als «eine subjekt-objekthafte Funktionsanalyse der
Hoffnung» entwickelt worden ist. Aus seinem Prinzip Hoff-
nung erwachst ihm «ein riesiges Feld des utopischen Bewusst-
seins». — Ich kann an dieser Stelle nicht weiter auf die hdchst
anregenden, aber auch in vielen Teilen einseitigen und
einschrinkenden Gedanken eingehen, nehme aber das Thema
des Noch-Nicht von einer andern Seite her wiederum auf:
Alles Noch-Nicht liegt dem Heranwachsenden und — wie ich
immer wieder betonen mochte — liegt grundsitzlich auch dem
Menschen als Moglichkeit voraus. Was verbindet mogliches

ortolift E24

@ Schweizer-
fabrikat

Ideal in
Kombination

mit erhdhten
oder hydraulisch
verstellbaren
Badewannen.

Auch geeignet
als Geh-

trainingshilfe.

Platzsparend,
gerauscharm.

Auf Wunsch
kabellose
NBS-Strom-
zufuhr.

Verlangen Sie
kostenlose
Vorfiihrung
an Ort und
Stelle.

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

221



und realisiertes Sein? Gibt es eine Briicke, die vom Noch-
Nicht zum verwirklichten Sein fiihrt? Diese Verbindung ist
nach meiner Ansicht der ENTWUREF.

Dass es dem Kind, dem Jugendlichen moglich ist, wissend um
das noch nicht Vollendete, immer erneut anzusetzen und in
einem neuen Entwurf — nicht nur gedanklich, sondern auch
tdtig — etwas Besseres zu versuchen, das macht das besonders
Fruchtbare dieses anthropologischen Ansatzes aus. Es werden
dadurch ausser den reflexiven, weitgehend analytischen Kréf-
ten auch die proflexiven, nach vorne gerichteten und positiv
aufbauenden Krifte in Anspruch genommen. Es liegt sozusa-
gen eine Zugkraft nach vorn, in die Zukunft darin, die weniger
von Angst und Sorge gekennzeichnet ist, dafiir um so mehr
von Zuversicht, Heiterkeit und Lebensfreude.

Mehr als Andeutungen kann ich in diesem Zusammenhang
nicht geben. Ich frage nun weiter, was denn die bestimmende
Kraft des Entwurfs ist, oder was den Entwurfscharakter des
Menschen anthropologisch fundiert. Gibt es ein Grundvermo-
gen des Menschen, eine Wesenseigentiimlichkeit, die die
Fihigkeit zum Entwurf untermauert? Ich sehe dieses Grund-
vermogen in der. PHANTASIE, dieser bildschaffenden, antizi-
pierenden, prospektiven Kraft. Zumeist steht Phantasie ganz
im Schatten der Vernunft, die als die sich selber kontrollieren-
de Instanz angesprochen werden kann. Im Gegensatz dazu ist
Phantasie das sich selber Davoneilende, das auf Erfinden,
Erschauen, Ertraumen Gerichtete. Fiir mein Menschenbild
ist neben der Vernunft, dem Gefiihl, dem Streben, die
Phantasie die den Menschen bestimmende Kraft. Es ist
auffallig, wie wenig wir iiber Phantasie wissen und wie selten
sie zum Gegenstand wissenschaftlicher Forschung erwahlt
worden ist. Schon vor 200 Jahren hat Herder festgehalten:
«Uberhaupt ist die Phantasie noch die unerforschteste und
vielleicht die unerforschlichste aller menschlichen Seelenkraf-
te.» (Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit)

Und auch Gehlen, der dem «Entwurfsfeld der Phantasie» in
seiner Anthropologie grosse Beachtung schenkt, sagt tiber die
Phantasie: «Keines der menschlichen ,Vermogen’ ist weniger
gut bekannt.» Auch fiir ihn steht fest: «In der Tat wire der
Mensch als Phantasiewesen so richtig bezeichnet, wie als
Vernunftwesen.»

Die anthropologische Bedeutung der Phantasie

Nur zwei Jahre nach Gehlens Anthropologie erschien die
bisher ausfiihrlichste Abhandlung tiber «Die anthropologische

Einzel-, Gruppen-, Teamsupervision!

Auftrage nimmt entgegen

J. Grundlehner

Psych. Pfleger
Sozialpadagoge
Familien- und Eheberater
Supervisor

Telefon 031 22 59 50

o
[§5]
o

Bedeutung der Phantasie», das zweibdndige Werk meines
Basler Lehrers H. Kunz. Er konzentriert sich dabei nach einer
tiberschauenden Darstellung auf die «weltenschaffende Sehn-
sucht» und erblickt in ihr ein Existential des Menschen, das
aus der Endlichkeit und Bedtrftigkeit des menschlichen
Daseins erwachsen sei, um dem Menschen das «Bilden von
Heimat» zu ermoglichen, damit er der alles in Frage stellenden
Verginglichkeit, letztlich der Angst, eine Gegenkraft entge-
genstellen kann.

Mein padagogisches Anliegen wire es, die Bedeutung der
Phantasie neu zu bewerten, sie aus ithrem Schattendasein
herauszuholen und zu einer zentrierenden Kraft zu erheben.
Sie kann eine das Fiihlen, Denken und Wollen erginzende,
unterstlitzende und bereichernde Kraft sein, ja ich wiirde sie
zur existenziell bedeutsamen Potentialitit des Menschen
schlechthin erkldren. — Es gibt jedoch nicht nur Phantasie im
Bereich des Subjekts, als «positive Bedingung fiir die Verwirk-
lichung der Existenz» (Jaspers), sondern auch im sozialen
Feld: Formen des Zusammenlebens bediirfen stets erneuter
phantasievoller Uberpriifung, damit eine Gesellschaft als
SozialkGrper immer humaner werden kann.

Der Mensch als Wesen der Phantasie

Hat dieses bewusst pointierte Menschenbild — der Mensch als
NOCH-NICHT, als ENTWUREF, als Wesen der PHANTA-
SIE, als Wesen der PROFLEXION, wie ich gerne sage, um
die Ergianzung zur Reflexion einzufangen — hat dieses so
verstandene Menschenbild, hat diese dem Menschen zuge-
schriebene, attestierte Fahigkeit zur Phantasie entsprechende
padagogische Auswirkungen?

Welche pddagogischen Schlussfolgerungen waren zu ziehen?
Gibt es ein Feld menschlicher Tétigkeit, das eine besondere
Affinitat zur Phantasie hat, ein Feld, auf dem sie besonders
gut gedeiht? Was kann Phantasie f6rdern, was sie verhindern
oder verschiitten? Nach meiner Ansicht ist das besonders
gedeihliche Feld fiir die Entfaltung der Phantasie die ASTHE-
TIK, und zwar im urspriinglichen Sinne von Aisthesis. Auch
sie vermittelt wie die Phantasie zwischen Innen und Aussen,
Subjekt und Objekt, Moglichkeit und Wirklichkeit.

Wie es Schiller in der getreuen Nachfolge von Kant gesehen
und ausformuliert hat, verbindet die Asthetik Stoff und Form,
Sinnlichkeit und Moral. In der Schonheit, dem hochsten
Produkt der Einbildungskraft, vereint sich Natur und Ver-
nunft in der Freiheit. Das freie Spiel der Krifte zwischen Inhalt
und Form wird dann in der Schonheit zum Symbol des Guten.

Mir ginge es jedoch nicht in erster Linie darum, in der
Padagogik zur dsthetischen Erzichung nach der Auffassung
Schillers zuriickzukehren, sondern dem Asthetischen im
urspriinglichen Sinne als Theorie der Sinnlichkeit des Men-
schen vermehrt Beachtung zu schenken. Asthetik im umfas-
senden Sinne, Asthetik als durchgiingiges Prinzip von Bildung
und Erziehung wiire die konsequente Ubertragung ins padago-
gische Feld, denn dann wiirde der Mensch in seiner psycho-
physischen Ganzheit ernst genommen. Vielleicht konnte dann
die ganze Lebensgestaltung, innerhalb und ausserhalb der
Schule, vermehrt eine durch und durch asthetische werden.
Ich kann mir keine phantasievollere, keine kreativere Leistung
vorstellen als den Lebenslauf jedes einzelnen, einerseits als
Bewiltigung und Verarbeitung von Vergangenheit und Gegen-
wart, damit andererseits der prospektive Vollzug von Mog-
lichkeiten in die Zukunft immer besser gelingt.

Schweizer Heimwesen 1V/88




	Das Ringen um ein Menschenbild in der Pädagogik

