Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das Heim - Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb? : Gemeinschatft -
Utopie und Wirklichkeit

Autor: Abbt, Imelda / Altendorf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Heim — Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb?

Gemeinschaft — Utopie und Wirklichkeit

Imelda Abbt: Wer Gemeinschaft will, muss von Individualitéit, von
Sozialitdt und vom Sinn der Gemeinschaft reden.

Liebe VSA-Freunde,

Die Jahresversammlung 1987 hat fiir den VSA — und dartiber
hinaus fiir das Schweizerische Heimwesen iiberhaupt —
programmatischen Charakter gehabt. Das Thema «Das Heim
als Lebensgemeinschaft» beschiftigt uns ndmlich immer wie-
der und ist eine dauernde Herausforderung. Die vorbereiten-
den Kommissionen, die zahlreichen Beitrdge in den vergange-
nen Monaten im Fachblatt wie auch die verschiedenen
theoretischen und praktischen Beitrige an diesen beiden
Tagen der Jahresversammlung, lassen das thematisch-
programmatische Gewicht spliren. Der Abschlussvortrag,
gemeinsam von Prof. Altendorf und mir gestaltet, mochte das
Thema noch einmal aufnehmen und in einen weiteren
Rahmen stellen. Der erste Teil will von den grundlegenden
Bedingungen einer Gemeinschaft iiberhaupt handeln. Es geht
dabei nicht bloss um Heimgemeinschaft, sondern um das, was
Gemeinschaft iberhaupt erst moglich macht. Prof. Altendorf
wird im zweiten Teil tiber die «Widerspriichliche Wirklich-
keit», vor allem der erlebten Gemeinschaft Staat und Kirche,
reden.

Eine Vermittlung von Ideal und Wirklichkeit soll im dritten
Teil, wenigstens ansatzweise versucht werden, und zwar im
Dialog zwischen ihm und mir.

Imelda Abbt

Die Gemeinschaft ist ein Ideal

Wenn man von den grundlegenden Bedingungen einer Ge-
meinschaft handeln will, ist ganz gewiss von drei Dingen zu
reden: von Individualitdt, von Sozialitit und vom Sinn der
Gemeinschaft.

192

1. Individualitit

«Echter Gemeinschaftsgeist beginnt bei sich selbst, endet aber
nicht bei sich, er geht von sich aus, zielt aber nicht auf sich
ab; er will sich erfassen, befasst sich aber nicht mit sich selbst»
(Buber). Damit ist gesagt, dass Gemeinschaft nie etwas ein fiir
alle mal Gegebenes sein kann. Um Gemeinschaft muss immer
wieder gerungen werden. Es ist dabei immer wieder neu eine
Balance zwischen dem Ich und dem Hinausgehen zum Du
und zur ganzen Welt, zwischen dem Beisichsein und dem
Sichhingeben, zu suchen. Das Gefiihl dafiir muss zu einer
Grundstimmung werden. Sie muss uns in Zeiten der Hoch-
stimmung zligeln, wenn wir meinen, es gelinge immer alles in
unserer Gemeinschaft und wir zu grosszligig werden, andern
und uns selber gegeniiber. Sie muss uns aber auch ziigeln,
wenn uns Angst, missbraucht zu werden und sich dabei selber
zu verlieren, befallt. Wir diirfen uns nicht willkiirlich solchen
und dhnlichen Stimmungen tberlassen, zeigt doch die Erfah-
rung, dass wir uns dann eher nur mit uns selbst befassen statt
mit der Gemeinschaft, in der wir leben. Mit anderen Worten:
das «Wirgefiihl» oder, wie Buber sagt, «echter Gemeinschafts-
geist» muss erlernt und bewusst gepflegt werden.

Aber das ist nicht immer leicht. Wir sind alle, unabdinglich,
Inividualitdten. Und das heisst: jeder ist aufseine Weise einzig;
jeder hat eine einmalige «Bestimmungy in dieser Zeit, die von
niemandem sonst wahrgenommen werden kann; jeder mochte
auch in sich selber einen Sinn und eine Wiirde tragen, einen
geschiitzten Lebensraum besitzen diirfen (innerlich und dus-
serlich), sich selber sein in lebensldnglichem Prozess usw.

Ich habe mich dazu schon ofter, und zum Teil auch
ausfiihrlich, gedussert. Ich erlaube mir daher, jetzt nur
stichwortartig auf ein paar Grundmomente, die die menschli-
che Individualitét konstituieren, hinzuweisen. Da ist zunéchst
die physische Einmaligkeit zu erwéhnen. Es tont banal, wenn
etwa quasi-witzig festgestellt wird, es kénne zur selben Zeit
nur einer an einer bestimmten Stelle stehen. Natitirlich ist das
richtig. Aber es ist damit weit mehr verbunden, als es auf den
ersten Blick scheinen mag. Es macht einen riesigen Unter-
schied aus, wo und wann einer sein Leben verbringt: in
welchem Jahrhundert, an welchem Ort der Welt, unter
welchen sozialen, politischen, kulturellen Gegebenheiten usw.
Diesen meist passiv hinzunehmenden Umstanden steht meine
aktive Bewdltigung gegeniiber. Was mache ich daraus? Wie
werde ich damit fertig? Von was lasse ich mich dabei leiten?
Damit sind auch die Fahigkeiten angesprochen, die mich
innerlichst zum Individuum machen: Freiheit, Verantwor-
tung, Gewissen.

In jedem Menschen ist daher etwas Kostbares, das in keinem
andern, sondern nur in ihm ist. Individuell sein bedeutet
ferner, in andauernden Prozessen und damit Verdnderungen
zu stehen. Dabei lebt der junge Mensch seine Individualitat
und seine Suche nach seiner einzigartigen Bestimmung anders
als zum Beispiel der Mensch im mittleren Alter, und der
wieder anders als der betagte Mensch. Dennoch, erst die vielen
einzelnen Individualitdten mit ihren einmaligen geschichtli-
chen Bestimmungen konnen eine Gemeinschaft lebendig
machen und lebendig erhalten. Ein Leben aus einem Gemein-
schaftsgeist heraus vollzieht sich in einer geistigen und

Schweizer Heimwesen 1V/88



VSA-Leseseminar 1988 in Ziirich

«Unsere Arbeit im Heute muss getragen sein
vom Hoéren auf das Gestern und vom Blicken
auf das Morgen!»

Fiir alle in Heimen und im sozialen Bereich Tatigen und sonstwie Interessierte
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Text: Augustinus: Bekenntnisse, dtv 2159, Minchen 19864, Fr. 12.80

Zum Inhalt: Die «Bekenntnisse» Augustins gehéren zu den einmaligen Leistungen der menschlichen
Geschichte. Sie sind nicht nur ein faszinierendes historisches Dokument, sondern auch
eine immer wieder neue Herausforderung an das Selbst- und Weltversténdnis des Lesers.

Beginn: 26. April 1988

Dauer: 6 Dienstagabende, jeweils 17.00 bis 18.30 Uhr

Daten: 26. April, 10./24. Mai, 7./21. Juni, 5. Juli 1988

Ort: Altersheim Wiedikon, Burstwiesenstrasse 20, 8055 Ziirich
Kosten: VSA-Mitglieder und Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen Fr. 50.—

Nichtmitglieder Fr.90.—

Die Anmeldung wird nicht bestétigt. Die Kursunterlagen und Rechnungen werden eine Woche vor
Kursbeginn zugestellt.

Anmeldetalon Leseseminar 1988 in Ziirich

Name, Vorname

Name und Adresse des Heimes

Wohnadresse

Berufliche Tatigkeit

PLZ, Ort

Unterschrift, Datum

VSA-Mitgliedschaft des Heimes oder d
personliche VSA-Mitgliedschaft [0 Zutreffendes bitte ankreuzen

Bis 18. April 1988 senden an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlirich,
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

193



sozialen Vielfiltigkeit, in einer Gemischtheit von Begabungen,
Interessen, Intentionen usw.

Doch darf all das die grundlegende Einheit nicht vergessen
machen. Aufdiese grundlegende Einheit kommt es wesentlich
an: auch wenn sie niemals Besitz sein kann. Man kann sie als
Wille zum Verbundensein bezeichnen, als auf ein Gemeinsa-
mes Angetrieben- und Ausgerichtetsein. Sie muss, wie gesagt,
immer neu gesucht, und immer wieder auf alle Glieder der
Gemeinschaft bezogen werden. Dabei diirfen auch die mate-
riellen Bedingungen einer Gemeinschaft nicht ausser acht
gelassen werden. Das scheint zwar selbstverstdndlich. Doch
haben wir, angesichts der gigantischen Bedrohungen, denen
wir uns zunehmend ausgesetzt sehen, leider wenig Grund, uns
vorschnell dartiber zu beruhigen.

Die Suche der grundlegenden Einheit, die ein Bezogensein auf
eine innere Mitte bedeutet, vernetzt den Menschen erst im
richtigen Sinne, und ldsst auch erst seine Individualitit
angemessen in Erscheinung treten. Das Individuum, jedes
einzelne ist gefordert. Auf seinen Beitrag ist nicht zu verzich-
ten. Aber, es darf auch nicht seine Endlichkeit und Verging-
lichkeit verdringen. Individualitit, die ihrer Endlichkeit
innewird, lebt und wirkt im Wissen darum, dass sie, wie
auch die Gemeinschaft, der sie angehort, sich immer nur in
Begrenzungen realisieren kann. Dennoch, oder gerade deswe-
gen, braucht es den Willen zum Verbundensein. Es ist eine
Herausforderung an jeden einzelnen, «sich nicht vorzuenthal-
ten» (Buber), sich selbst gegeniiber nicht, aber auch nicht
andern und nicht der Gemeinschaftlichkeit im engeren und
weiteren Sinne gegeniiber.

2. Sozialitit

Individualitit greift immer in vielfdltiger Weise in die Lebens-
prozesse anderer ein. Ja sie muss das, weil es menschliche
Individualitdt ohne andere nicht gibt und nicht geben kann.
«Der Mensch wird nur unter Menschen ein Mensch» (Fichte).
Erist in seiner urspriinglichen Verfasstheit Beziechung. Ein Ich
ohne andere Ichs bzw. Du konnte sich menschlich gar nicht
entfalten. Das Bezogenseinkonnen auf sich, auf andere, auf
die Welt, auf Transzendenz, ist urspriinglich gegeben, bei
jedem Menschen. Deshalb kann der Mensch Antwort geben
und in Verantwortung genommen werden, weil er der bereits
Angesprochene ist. Im Laufe seines Lebens hat er immer neu
zu seinen Beziigen Stellung zu nehmen. Das Beziehungsgefiige,
in dem wir uns verwirklichen, kann sich niemals in vollig
isolierte Individuen auflésen. Wir horen denn auch niemals
auf, fiir andere verantwortlich zu sein; wir beanspruchen
dauernd gegenseitige Rechte und Pflichten; wir tragen mit an-
dern, in dusseren und inneren Belangen, dauernd mit und
leiden mit.

Das kann so weit gehen, dass sich jemand nur noch einge-
spannt fiihlt. Sein Mit-Denken ist nicht mehr gefragt, sein
Mit-Beraten oder gar Mit-Entscheiden noch weniger. Er ist
ein Rddchen im grossen Getriebe, das andere planten, andere
einrichteten, andere in Schwung halten wollen. Das Indivi-
duum wird dann dem Sozialen untergeordnet. Nur Effizienz
ist wichtig, nur ausgewiesene Leistung zahlt. Alles ist aktiviert,
professionalisiert, auf einen (dusseren) Zweck ausgerichtet.
Gleichschritt im Mitmachen, im Gehorchen, ist gefragt.

So verstandene Sozialitdt wiirde freilich zum Gotzen, zum
«Grossen Tier» (Simone Weil). Der einzelne, seine Individua-
litdt und einmalige Bestimmung, wéren aus der Verantwor-
tung ausgeklammert, sein Gewissen ware missachtet. Er hitte
damit keinen inneren Wert mehr. Er wire «enteignet» und
miisste sich dann, um das Menschseins willen, nach Moglich-
keit vorenthalten.

194

Wie die falsch verstandene Sozialitdat des Menschen als Mittel
missbraucht werden kann, so kann auch die Individualitat
vergotzt werden. Wo das Individuum, die Einzigartigkeit jedes
Menschen nur von seiner Verliebtheit in sich selbst ausgeht,
wird Gemeinschaft verunmoglicht. Ein «Nur auf sich
schauen», ein «Sich nur mit sich befassen», ein Suchen nach
dem kleinen egoistischen Gliick, ist eigentliches Hindernis auf
dem Weg zum Gemeinschaftssinn und -geist. Denn Mensch-
sein heisst: das «gegeniiberseiende Wesen» (Buber) sein. Hier
ist auch der Ort der Besinnung fiir gelebte Nihe und
angemessene Distanz (wie der Untertitel unserer Jahresver-
sammlung lautet). Es muss nicht nur die Distanz dem andern
gegeniiber moglich sein, es muss auch in gegenseitiger Freiheit
die begliickende Nihe erlebt werden kénnen. Und das immer
in Gegenseitigkeit. Es ist damit natlirlich immer auch, auf
beiden Seiten, Entfaltung und Begrenzung, das heisst Leiden,
verbunden. Die Distanz, durch die Andersheit des andern
begriindet, und die Nihe, durch die Beziechung zwischen Ich
und dem andern Ich als Du gestiftet, gleicht einem Kraftfeld.
Soll es funktionieren, diirfen die Krifte nicht ecinseitig
verandert werden. Individualitit und Sozialitit miissen in
steter Spannung verbleiben.

Nihe und Distanz hat verschiedene «Orte» im Leben:
raumlich-physischer Art, psychischer Art, geistiger Art usw.
Je enger Menschen in einer Art beieinander leben miissen,
desto mehr braucht es die Moglichkeit zur Distanz bei den
andern Arten. Ob und wie davon Gebrauch gemacht wird,
ist individuell verschieden. Allgemein aber gilt: jeder Mensch
braucht, um es im Bilde zu sagen, «Orte», wo er die Tiire
hinter sich schliessen und bei sich allein sein kann; er muss
aber auch die Tiire 6ffnen konnen, um zu andern hinauszuge-
hen.

3. Sinn der Gemeinschaft

Aus dem Gesagten geht hervor, dass Gemeinschaft dann
moglich wird und sich iiberhaupt «ereignen» kann, wenn
jeder einzelne innerhalb einer Gemeinschaft, in Treue zu sich
selber, auf eine gemeinsame Mitte schaut und auf diese als
gemeinsames Ziel hin lebt. Damit ist nicht gesagt, dass eine
Gemeinschaft den Menschen seiner Individualitdt enthebt.
Wenn wir nach dem Sinn der Gemeinschaft fragen, muss
beides beachtet werden — Gemeinschaft wie Individualitét.

Von all den zihlbaren — materiellen, sozialen, kulturellen usw.
— Vorteilen, die ein Individuum durch eine Gemeinschaft
erhalten kann, will ich jetzt nicht reden. Das sind vorldufige
und damit bedingte Sinne. Ich mdchte auf einen unbedingten,
das heisst das Individuum in seinem Innersten betreffenden
Sinn hinweisen. Wir haben oben gehort, dass Freiheit,
Verantwortung und Gewissen das Innerliche der menschli-
chen Individualitat bestimmen. Der Individualitét, so horten
wir ebenfalls, darf und kann einer durch Gemeinschaft nicht
enthoben werden. Ein Rest von Einsamkeit bleibt damit in
der besten Gemeinschaft, und zwar immer. Es gibt Leute, die
darunter leiden. Sie mochten in der Gemeinschaft, im andern,
in einem geliebten Du ginzlich aufgehen. Aber das ist nicht
moglich, und es hat einen Sinn. Durch Einsamkeit wird
namlich das Verantwortungsbewusstsein und damit das Ge-
wissen vertieft, ja erst eigentlich ermdglicht, Verantwortung
bedeutet Vereinzelung und damit immer auch Einsamkeit,
aber auch Hinfindung zu vertieftem Menschsein.

Nicht nur die Einsamkeit, auch die Gemeinschaft hat einen
Sinn. Er riickt in den Blick, wenn wir nach dem Ziel der
Gemeinschaft fragen. Warum soll denn tiberhaupt Verbun-
denheit und nicht Getrenntheit das Tragende in unserer Welt
sein? Die Welt zeigt uns doch viel eher das Scheitern als das

Schweizer Heimwesen 1V/88



Gelingen von Gemeinschaft. Dennoch, jeder von uns sucht
etwas Gliick, jeder von uns sucht Geborgenheit und Nihe.
Wenn die Suche danach auch individuell verschieden ist, und
auch auf verschiedenen Ebenen gesucht wird, so ist gegliicktes
Menschsein doch nur dort méglich, wo auch Verbundenheit
und damit Gemeinschaft erfahren und erlebt wird. Am Anfang
steht die Beziehung. Das gilt nicht nur fiir den menschlichen,
sondern auch den ausser-menschlichen, fiir den ganzen
Schopfungsbereich; mit dem wir tibrigens durch unser Bezo-
gensein unterwegs und in Pflicht genommen sind. Entgegen
der heute oft anzutreffenden Tendenz, sich von Bindungen
moglichst frei zu machen, machen doch erst bezichungsvolle
Bindungen gliicklich, das heisst Bindungen, die Freiheit
Verantwortung und Gewissen des einzelnen nicht ausschal-
ten, sondern fordern und voraussetzen. So entsteht dann
namlich wahre menschliche Gemeinschaft. Diese ist freilich
nicht erzwingbar; nicht nur weil die Freiheit der einzelnen
dazwischen treten kann, sondern weil sich etwas einstellen,
«ereigneny» muss, das nicht in der Verfligung der — auch nicht
aller! — einzelnen steht: ein «Zwischen», das letztendlich auch
mit «Liebe» zu tun hat. «Das Reich der Liebe aber ist immer
grosser als das Reich des einzelnen. Es ist auch tiefer als das
Wesen der einzelnen» (Buber).

Am Anfang steht das Verbundensein. Es ermoglicht Leben.
Der Puls des Lebens ist am anderen Leben spriibar. Immer
mehr am gemeinsamen Leben teilzunehmen bringt Vielfalt,
Weite, Fiille. Un-Verbundensein hingegen ist Isoliertheit,
Abbruch, Grenze, Abgeschnittensein vom vollen Leben.
Deshalb ist gegenseitiges Helfen in einer Gemeinschaft nicht
blosses Mitleid, sondern ein Mit-Leben, ein sich gegenseitiges
Mit-Tragen, ein lebendiges Hin und Her von Geben und
Nehmen. Der Helfende, wo immer und wer immer er auch
sei, lebt aus dieser Sicht mit dem andern aus einer grosseren
Fille des Lebens und damit der Wahrheit heraus als allein
und bloss fiir sich. Die Bibel sagt das noch viel direkter und
kraftiger, wenn sie die Gottes- und Néchstenliebe zur Mitte
und zum Sinn des christlichen Denkens und Handelns erklirt
(Lu 10,26 ff.) oder wenn Jesus um die Einheit aller bittet (Jo
17,20 ff.). So gesehen kann Gemeinschaft geradezu zum Ort
von Theophanie werden, sofern es echte Gemeinschaft ist. Wo
die Herzen aufs Du hin offen sind, ist Gott nahe. Deshalb
bedeutet das Erlebnis von Gemeinschaft gleichzeitig immer
auch Aufruf, die Perspektiven nicht zu verwechseln oder zu
verkehren. Wo das bloss Individuelle oder das bloss Soziale
beherrschend wird, kann eine Gemeinschaft die Beziehung
zur inneren Mitte, zu dem was verbindet, nicht halten. Der
Mensch ist als einzelner und als Mitglied von Gemein-
schaft(en) in Pflicht genommen. Was zu geschehen hat,
kénnen nicht einfach Gesetze und Strukturen erschliessen,
wohl aber der Dialog, sofern er vom «Zwischen» bzw. von
«Liebex» getragen ist. Auf dessen Hintergrund erhalten freilich
auch Gesetze und Strukturen ihre Bedeutung. Sie sind dann
um des Menschen willen da, und nicht umgekehrt.

Widersprrichliche Wirklichkeit

Die Gemeinschatft ist ein «Ideal», haben wir gehort, und wir
haben auch vernommen, dass menschliches Leben auf Ge-
meinschaft hin angelegt ist und in der Gemeinschaft Erfiillung
erfahren kann. In feinsinniger Darstellung hat uns Frau Dr.
Abbt vergegenwirtigt, in welcher Weise Gemeinschaft ent-
steht, welche Moglichkeiten, welche Gefahren, welche Aspek-
te sie enthdlt, kurz, wir wurden mit dem Phinomen Gemein-
schaft eindriicklich konfrontiert.

Vermutlich wird unter uns keine Frau und kein Mann gegen
diese Darstellung etwas einzuwenden haben. Die Beschrei-

Veteranen-Treffen im Herbst

Jedes Jahr treffen sich die Veteranen beiderlei
Geschlechts des VSA im Herbst zu einer Tagung
irgendwo an einem schénen, zentral gelegenen Ort der
Schweiz. Nach Beschluss des zustdndigen OK findet die
Tagung der VSA-Veteranen in diesem Herbst am

5. Oktober 1988 in Zofingen

statt. Die Veteranen sind hoflich gebeten, in ihrer
Agenda sich den genannten Termin vorzumerken.
Zofingen ist eine reizvolle kleine Stadt, die verkehrs-
massig glinstig liegt. Die ausfiihrliche Einladung mit
genauem Programm wird rechtzeitig zu einem spéteren
Zeitpunkt im Fachblatt «Schweizer Heimwesen» er-
scheinen.

|
>'
|
\
\
\
|

bung der Gemeinschaft wird uns allen einleuchten, weil die
Beschreibung uns an Wirklichkeiten unseres je eigenen Lebens
erinnert: ja, so ist Gemeinschaft, so kann sie sein, so habe ich
es auch schon erfahren.

Nur: die Referentin schilderte uns ein «Ideal», wie gesagt, und
das heisst: eine Wirklichkeit wurde uns vor Augen gestellt,
die in dieser Welt nie in lauterer Reinheit erfahrbare und
spiirbare Wirklichkeit ist. Sehr unvollkommen, sehr bruch-
stiickhaft, manchmal (und nicht nur manchmal, sondern sehr
oft, geradezu alltdglich) erfahren wir Gemeinschaft nur in den
unscheinbarsten und kiimmerlichsten Ansitzen, geradezu
kaum wahrnehmbar. Homo homini lupus: der Mensch ist fiir
seine Mitmenschen ein Wolf, wie der alte Spruch sagt: diese
Erfahrung ist doch viel verbreiteter als die Erfahrung guter
und gelingender Gemeinschaft, wenn wir an die Banalitédten
und Hasslichkeiten, ja Gemeinheiten unserer Alltagserlebnis-
se denken.

Man braucht diese gegenteilige Erfahrung nicht auszumalen.
Man muss auch gar nicht versuchen auszurechnen, wie sich
beide Erfahrungen zahlenméssig und gewichtsméssig zueinan-
der verhalten. Pessimisten werden da andere Werte erzielen
als die sogenannten Optimisten. Es gentigt vollstandig, die
gewiss unbestrittene Feststellung zu treffen: Gemeinschaft ist

Die Erfahrung, sagt Prof. Dr. H.D. Altendorf, ist sehr verbreitet. Homo
homini lupus — der Mensch ist fiir den Mitmenschen ein Wolf.

195



gewiss ein wiinschbares Ideal, also zu erstrebendes Leitbild
und Ziel, nur die Welt, sie widerstrebt dem, sie ist eben nicht
S0.

Mit anderen Worten:

Wir alle empfinden, dass es sich wie bei jedem «lIdeal»
darstellt: wir bejahen es, weil es evident ist, also «einleuchtet»
(denn wir haben von ithm fragmentarische Erfahrungen und
Erlebnisse), auf der anderen Seite haben wir erhebliche Miihe,
das Ideal zu verwirklichen. Einmal sehen wir um uns
herum nur erheblich eingeschrankt verwirklicht, zum anderen
beobachten wir als ehrliche Menschen, dass wir selbst uns als
sehr zwiespiltig erfahren missen: in uns selbst kimpfen die
widersprechendsten Neigungen und Bestrebungen; jedes von
uns ist selbst ein innerlich unausgeglichener Mensch, der eine
mehr, die andere weniger. Der Historiker kdnnte uns nun lang
und breit erzihlen, dass es immer schon so gewesen ist, seit
es Menschen gibt.

Das ist alles uns nur zu gut vertraut und bedarf eigentlich nicht
vieler Worte und Ausfiihrungen.

Wir kennen zwel grosse menschliche Gemeinschaftsformen,
die in unserer europdischen Kultur versuchen, menschliche
Gemeinschaft durchzusetzen und zu bilden: Staat und Kirche.
Von ihnen ist der Staat zugestandenermassen eine Zwangsge-
meinschaft. Die Kirche und die Kirchen wollen «eigentlich»
keine Zwangsgemeinschaften sein, sondern verstehen sich im
strengen Sinn als Gemeinschaften, die freiwillig gebildet
werden und in denen neue und dauerhafte Gemeinschaft, ja
ewige Gemeinschaft gestiftet wird.

Vom Staat soll jetzt keine Rede sein. Als steuerzahlende, den
Gesetzen und Verordnungen unterstehende, Militdrdienst
leistende, sich in Vereinen und Organisationen betétigende
Menschen wissen wir nur zu gut: der Staat ist eine anscheinend
unumgéingliche Organisationsform menschlichen Miteinan-
ders, die es einigermassen ermoglicht, dass wir miteinander
auskommen, dass Ordnung und Frieden gewahrt sind, dass
alle Menschen in irgend einer mehr oder weniger angemesse-
nen Lebensweise ihre irdischen Tage mehr oder weniger
schlecht und recht leben konnen. Wir sind froh, wenn ein
gewisser Standard an sozialer und individueller Gerechtigkeit
und Lebenssicherheit erreicht und gehalten wird. Und wir sind
froh, wenn zwischen den Staaten nicht kriegerische Verhélt-
nisse herrschen — so wie wir auch froh sind, wenn in unseren
Familien und Heimen es wenigstens einigermassen «klappt»
und wir auf diese Weise es einigermassen schaffen, durch das
Leben zu kommen.

Das bescheidene und anspruchslose «einigermassen» verrat
zweierlei: einmal erscheint es uns als realistisch, nicht zuviel
vom Leben zu verlangen (so schon es ist, wenn unser
Lebenshunger und -durst in Fille gespeist und getrankt wird),
zum anderen verrrit die Floskel, dass kaum Hoffnung besteht,
die Sache mochte sich grundlegend dndern kdnnen. Wir
werden froh und dankbar sein, wenn es so (oder ein wenig
anders) weitergeht und nicht Katastrophen das bisschen Gliick
und Erfiillung zerstéren. Aber wirkliche Hoffnung in den Staat
zu setzen, er als die grosse menschliche Organisationsform
werde eines Tages das ganz grosse Gliick vollkommener
Menschengemeinschaft bringen — diese Vorstellung werden
wohl die allermeisten unter uns als Illusion abtun.

Ich halte diese illusionslose Haltung flir verniinftig. Wir
werden in den Staat (wie in die Familie) ohne unser Zutun
hineingestellt, und wir werden aus geschichtlicher und politi-
scher Einsicht heraus gut daran tun, sehr niichtern, sehr
praktisch, sehr «pragmatisch» im menschlichen Miteinander

196

in Staat (und Familie) die beriihmten (und so schwerfallenden)
kleinen Schritte zu tun, die in Wahrheit die Schritte sind, die
uns moglicherweise auch im menschlichen Tun und Leiden
ein klein wenig voranbringen.

Und doch: es ist etwas in jedem Menschen, das sich mit diesem
verniinftigen und behutsamen und ach so klugen Vorsichtig-
und Verniinftigtun nie und nimmer begniigen will. Soeben
lese ich auf einem Kalenderblatt einen Spruch:

«Das Schone am Leben ist,
dass man fast alles dndern kann,
wenn man wirklich willy.

Schon wir’s! Die Erfahrung unserer Alltagsarbeit widerlegt
den Spruch natiirlich sofort glinzend. Und doch: immer
wieder kommt uns der utopische Gedanke und sehnliche
Wunsch, es mochte diese Utopie geben, die auch Erfiillung
aller Gemeinschaftssehnstichte bringen wiirde. Utopie heisst
«Nicht — Ort». Aber vielleicht gibt es im Morgenlicht eine
solche ferne Insel Utopia, die wir sehen und betreten kénnten?

Unausrottbar lebt im Menschengeschlecht solche Sehnsucht.

Deshalb gibt es Religion,
deshalb auch die Kirche . . .

Sie wissen, dass ich Theologe bin und deshalb auch sozusagen
todsicher von der Kirche und vom Christentum sprechen
«muss». Und es wére gar kein Wunder, wenn in diesem
Moment bei mancher und bei manchem unter Thnen sozusa-
gen die Jalousien geschlossen wiirden: denn die Erfahrung
haben wir doch auch schon gemacht: ob Familie, Heim, Staat
oder Kirche und Kirchen: grundsdtzlich unterscheidet sich
das doch nicht voneinander, und ein verniinftiges, politisch
kluges Durchwursteln wird auch hier der gegebene Weg sein,
denn eigene Erfahrung und Geschichte zeigen doch auch hier,
dass die Kirche und die vielen Kirchen und kirchendhnlichen
Gemeinschaften strukturell absolut gleichen Gesetzen unter-
liegen.

Dagegen ldsst sich nichts sagen, jedenfalls nicht, wenn wir die
Kirche(n) aus der gleichen Perspektive betrachten, aus der wir
bis jetzt unsere Themastellung «Gemeinschaft in der Wirk-
lichkeit» betrachtet haben. Wiederum kann der Historiker
hier ein fast erdriickend reichhaltiges Material anbieten, aus
dem hervorzugehen scheint, dass filir die Kirche und die
Kirchen schlechterdings keine anderen Bedingungen bestehen
wie fiir andere Gemeinschaftsformen, dass also von den
Kirchen verniinftigerweise nichts Besseres und Anderes er-
hofft werden kann, als von jenen Formen.

Damit habe ich sozusagen meine Pflicht getan. Ich habe in
knapper Fassung auf die allen genugsam vertraute Lebenser-
fahrung hingewiesen, dass Ideal und Leben auseinanderklaf-
fen, mit anderen Worten, dass die vorfindbare Wirklichkeit
widerspriichlich ist:

Wir sehen eine ideale Schau vor uns, eine Vision, was
Gemeinschaft sein konnte, und gleichzeitig sehen wir tiberall,
gewiss im Staat, aber auch in den so anspruchsvoll auftreten-
den christlichen Kirchen: Gemeinschaft ist offenkundig iiber-
all so fragmentarisch und gebrochen vorhanden, wie wir das
eingangs feststellten, und wie wir es schliesslich auch vor dem
Referat bereits wussten.

Und doch .. .: fern und ewig leuchtet etwas — nur Utopie,
Niemandsland?

Frau Abbt mag jetzt den dritten Teil eréffnen und etwas
fragen. Vielleicht kann dem verborgenen Geheimnis der

Schweizer Heimwesen [V/88



Helfen: Auf der Suche nach einer kiinftigen
Anthropologie des Helfens

VSA-Kurs flr alle, die in einem Heim tatig sind sowie fir Vertreter von Heim-Tragerschaften.
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Ist das selbstverstandliche Helfen lacherlich geworden oder nur noch fiir Leute von vorgestern? Nicht nur
der Begriff, sondern auch die Sache selber braucht eine dringende Klarung, denn davon hangt das
Wohlergehen der Menschen im Heim ganz entscheidend ab.

1. Kurstag: Ein Verstandnis verandert sich. Von der Selbstverstandlichkeit und Freiwilligkeit zur
Professionalitat des Helfens.

2. Kurstag: Vor-Bilder aus der Tradition?
3. Kurstag: Visionen. Konkrete Moglichkeiten flir den Alltag und die Zukunft.
Zeit: Jeweils von 09.30 bis 16.00 Uhr.

Durchflihrungsorte und Termine, Region Graublinden

Mittwoch, 13. April 1988 Stiftung Blindnerische Eingliederungsstatten fir

Donnerstag, 5. Mai 1988 .
L Behinderte, Gartenstr. 16, 7000 Chur
Dienstag, 14. Juni 1988 5o

Durchfiihrungsorte und Termine, Region Bern

Donnerstag, 21. April 1988: Blindenheim Bern
Mittwoch, 4. Mai 1988: Knabenheim auf der Grube, Niederwangen
Mittwoch, 15. Juni 1988: Wohnpark Elfenau, Bern

Durchflihrungsorte und Termine, Region St. Gallen

Dienstag, 23. August 1988
Mittwoch, 21. September 1988
Donnerstag, 27. Oktober 1988

Blindenwohnheim Bruggwaldstrasse 37a,
9009 St. Gallen

Kurskosten: flr je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden kénnen (inkl. Verpflegung)
Fr. 220.—
12 % Ermassigung flir Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit personlicher Mitgliedschaft
9 % Erméassigung flir Teilnehmerlnnen aus VSA-Heimen
3 % Erméssigung bei persdnlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: Bis 31. Marz 1988 flir Region GR/BE resp. bis 10. August 1988 flir Region SG
an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zlrich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung

Name, Vorname

Tatigkeit, Funktion

Name und Adresse des Heims

Region GR O Region BE I Region SG/ZH O

VSA-Mitgliedschaft des Heims 0 Personliche Mitgliedschaft 0 Bitte zutreffendes ankreuzen.

197




Gemeinschaft doch noch auf anderem Weg ein Zugang
eroffnet werden!

Abbt: Vier Fragen

Dr. Imelda Abbt: Herzlichen Dank, Herr Altendorf. Sie
erklirten immer wieder, ich hitte von einem schénen Ideal
geredet, und das auch noch so schon ausgeschmiickt. Ich
mochte Thnen sagen: Es ist nicht nur ein Ideal, das Ideal ist
auch Wirklichkeit, und zwar eine Wirklichkeit, die ich im
VSA immer wieder erlebe, seit vielen Jahren. Wir haben von
Individualitit geredet, von Sozialitdt, vom Sinn der Gemein-
schaft, als grundlegende Bedingungen der Gemeinschaft. Und
bei der Individualitit ist besonders von der Freiheit geredet
worden, die uns alle betrifft, von unserer Verantwortung und
vom Gewissen. Bei der Sozialitat sagten wir: Die Menschen
sind aus ihrem Ursprung heraus Bezichung, und da ist denn
auch der Ort, wo man sich besinnt auf das, was Nédhe und
Distanz ist. Und beim Sinn der Gemeinschaft sagten wir, es
geht auf eine gemeinsame Mitte hin, wo aber jeder in Treue
zu sich selber leben soll. Sie haben dann die widerspriichliche
Wirklichkeit aufgezeigt, wie das Leben eben ist, der Mensch
ein Wolf der Mitmenschen, der Staat als unfreiwillig gewiéhlte
Zwangsgemeinschaft, in welche man aber letztlich keine
wirkliche Hoffnung setzen kann. Auch die Kirche, sagten Sie,
unterscheidet sich grundsétzlich nicht vom Staat. Man miisse
auch da sich politisch klug durchwursteln. In Wirklichkeit
gibt es doch jetzt Gemeinschaften, gegliickte Gemeinschaften.
Unser Verband setzt sich ja bald 150 Jahre dafiir ein.

Nun habe ich vier Fragen an Sie, ich formuliere sie gleich
nacheinander. Es geht dabei um die Vermittlung von Ideal
und Wirklichkeit:

1. Frage

Wem kommt es im Heim zu, flir das Gelingen der Lebensge-
meinschaft verantwortlich zu sein, also wem kommt es zu,
wer ist da verantwortlich, dass Lebensgemeinschaft moglich
ist.

2. Frage
Welches ist der Beitrag vom Staat her, dass unsere Heime eine

Lebensgemeinschaft sind oder wenn sie es nicht sind, werden
konnen und auch bleiben konnen?

3. Frage

Welches ist der Beitrag der Kirche, der Kirchen fiir die Heime
als Lebensgemeinschaft?

Letzte Frage

Hat nicht auch die Offentlichkeit mitverantwortlich zu sein,
dass unsere Heime wirklich lebendige Lebensgemeinschaften
sein konnen?

Altendorf gibt Antwort

Altendorf: Zunidchst etwas zu Threr Beschreibung. Es liegt mir
natiirlich meilenweit fern, Euere Gemeinschaft als eine
unvollkommene anzusehen, es ist vollig klar, dass das ja
anders ist (Geldchter). Im Ernst jetzt: Ich habe natiirlich gar
keine Kritik an Frau Abbt gelibt, sondern sie hat das in einer
sehr ausgewogenen Art und Weise beschrieben, das Ja und
das Nein, das da ist. Ich habe allerdings ein bisschen stdrker
als sie das unterstrichen, was mit dem Wort «scheitern»
ausgedriickt ist, und es ist ja ganz klar, das ist ja unser Problem!
Uns leuchtet dieses Miteinander von dem einzelnen und der
Gesamtheit auch in der Spannung sofort ein, und wir kénnen
immer wieder versuchen, diese Spannung lebendig zu gestal-
ten und werden auch immer wieder einen Teil Gelingen

198

erleben. Was ich eben nicht als Kritik, sondern einfach als
Schwinzlein daran noch gesagt habe, ist das: Was machen wir
mit der Erfahrung, die die Menschheit als ganze, die das Volk,
die Gemeinschaft, die also auch auch jeder einzelne von uns
als einzelner macht, dass es eben nicht geht, und dass es dann
so schnell zu dem Wursteln wird. Es geht ja so schnell, das ist
mir eben wieder bewusst geworden beim Anhoren, dass wir
uns zufrieden geben damit, zu sagen, es ist halt schwierig, aber
wenn man es richtig austariert, dann geht es einigermassen.
Und dass wir zuwenig damit Ernst machen — und das zeigt ja
auch ein Blick, nicht nur auf die Jugend, sondern auf alle
Menschen, nur bei der Jugend sieht man es deutlicher, weil
die noch den Mund auftut -, dass ein Pessimismus kommen
kann, dass eine Enttduschung kommen kann, die alle diese
schonen Worte und die wahren Worte ganz weit von uns
wegrlickt. Dann sehen sie wirklich aus, wie ein weltfremdes
Ideal, und das, meine ich, ist unser Problem, wie wir da heraus
kommen.

Und jetzt die Fragen! Sie sind ein wenig anders angelegt, als
ich es jetzt begriinden konnte. Ich will sie einmal ganz kurz
beantworten, auch unvollkommen, und nachher noch etwas
anderes sagen, was mir eigentlich noch mehr am Herzen liegt.

Zur 1. Erage

Wer ist verantwortlich fiir ein Gelingen von Gemeinschaft?
Natiirlich wir! Ich! Alle sind wir verantwortlich, aber in der
Weise, dass es Gemeinschaft nicht automatisch gibt. Die
meisten Menschen haben ja von daher eine falsche Verantwor-
tung an die Gemeinschaft, weil sie ausgehen, sozusagen von
der Liebe auf den ersten Blick, nicht wahr! Die Begegnung —
dann funkt es, und dann ist das Gliick da! Aber auf Dauer?
Es ist nun eben mal da. Und das wiederholt sich im Leben
nach den Rosentagen der Jugend eben sehr sparlich (Raunen).
Ja, Gott sei dank, auch spiter noch, und das heisst, was
librigens auch bei der Liebeserfahrung in den ersten Jahren
des Lebens der Fall ist —, dass zu jeder gegliickten Begegnung
etwas gehort, das wir mit dem alten deutschen Wort «Arbeity»
umschreiben miissen, dass das Herz mitwirken muss.

Wieviel an Liebe stirbt unter uns nur deshalb, weil wir hoffen
auf eine Wirklichkeit, die einbricht, und nicht spiiren, dass
Wirklichkeit und Gemeinschaft erarbeitet werden miissen.
Nicht im Sinne von einer Kopfarbeit oder Handarbeit,
sondern von der Arbeit des Herzens. Wir werden fiir alles
ausgebildet, bekanntlich, mit Kopf und Hand und fiir alles,
nur nicht fiir diese Dinge. Und da meine ich: Vielleicht miisste
man das wieder lernen. Ich schdame mich, wenn ich Geschich-
ten lese von den Indianern oder den Schwarzen aus dem letzten
Jahrhundert, was da berichtet wird und heute noch in Resten
vorhanden ist. Wie die junge Generation in diesen Gesellschaf-
ten gar nicht mit Wissen versorgt wird wie wir — ithre Hiitte
kdnnen sie sowieso alle selber bauen —, sondern wie man ganz
viel Zeit und Kraft verwendet, um einzuiiben, was Gemein-
schaft ist und wie man sozusagen «die Liebe» lernt. Ich meine,
das ist das eigentliche Kernstlick, das wieder zu lernen!
Vielleicht sollten wir uns da manchmal bei aller Bildungs-
reform auch Gedanken machen. Es ist ndamlich viel, viel
schwerer. Da kann man nicht einfach Lehrer oder Lehrerin
sein, sondern da ist man auch betroffen und der einzelne auch.

Die Fragen 2 bis 4 nehme ich zusammen:
Gesellschaft, Offentlichkeit, Kirche und Staat:

Die Antwort ist einfach: Beim Staat 1st es wirklich das einzige,
was er tun kann, und das kann er tun: Flir Ruhe und Ordnung
zu sorgen. Das klingt sehr schon und ist selbstverstandlich fiir
uns. Manchmal ist es uns zu ruhig. Sobald wir in die grosse
weite Welt schauen, spiiren wir, was gemeint ist: Dass wir in
Frieden und Freiheit hier leben konnen. Das heisst auch, dass

Schweizer Heimwesen [V/88



der Staat als Organisationsform Geld zur Verfligung stellt fiir
diese Arbeit. Mehr sollte er aber auch nicht tun. Das heisst,
die Gesellschaft — verkorpert im Staat — oder die Offentlichkeit
— verkOrpert im Staat — soll wissen, was sie flir ein Opfer
bringen muss, und es sollte ein Opfer sein, vielleicht auch
etwas grosser noch, als wir in der Regel dafiir ausgeben, dass
eine Arbeit geleistet werden kann in den Heimen.

Bei der Kirche ist es schon schwieriger

Bei der Kirche ist es schon etwas schwieriger. Ich meine — ich
rede jetzt nicht in einer christlichen Gemeinde —, der Respekt
vor dem einzelnen Menschen muss es verbieten, dass die
Kirchen — und es gibt ja mehrere Formen von Kirchen — allzu
intensiv auch in das Leben eines Heimes eingreifen als
Organisation. Da ist der Respekt vor dem Glauben des andern
da. Und ich meine, das gilt auch dort, wo in einem
katholischen Kanton die katholische Kirche sozusagen die
Kirche ist, oder im reformierten Kanton die reformierte
Kirche die Regel ist. Auch da darf nicht gesagt werden, wir
sind katholisch, wir sind reformiert, so wird’s im Heim
gemacht, sondern da sollte die Vielfalt der Menschen respek-
tiert werden und die immer mehr werdenden Menschen, die
eigentlich in keiner Kirche beheimatet sind oder einer andern
Gruppe angehoren. Bitte, da soll man ganz vorsichtig sein.

Aber die Kirche, und damit komme ich nun zum letzten, das
tiber die Frage hinausfiihrt, hat eine ganz andere Aufgabe,
nicht als Verwaltungseinheit, sondern als Gemeinschaft derer,
die glauben, und dazu werden wohl auch einige unter Euch
gehoren. Die Kirchen hiiten ein Geheimnis. Das ist der einzige
Zweck ihres Daseins, nicht sie selbst. Ob die Kirchen
Landeskirchen sind, die vom Staat unterhalten werden, wie
es hier in der Schweiz die Regel ist, oder Freikirchen, ist véllig
gleichgiiltig. Aber diese Kirchen diirfen nie und nimmer
vergessen, dass sie ein Geheimnis hiiten und das weitergeben
miissen. Das heisst praktisch, der einzelne Vertreter einer
Kirche, der einzelne glaubende Christ oder Christin hat das
auch in einem Heim zu bezeugen, aber nicht als Vertreter einer
Gruppe, sondern als Hiiter, Mithiiter dieses Geheimnisses.

Was ist das fiir ein Geheimnis? Das habe ich ja vorhin nicht
gesagt. Was heisst denn eigentlich «Liebe»? Im Grunde hat
dies Frau Abbt mit dem schénen Wort «verbunden werden»
schon gesagt. Verbunden werden kann man ja verstehen auch
vom Verbunden-werden einer Wunde. Gemeinschaft entsteht
auch da, wo Wunden verbunden werden, wo geheilt wird. Und
jetzt konnte ich das ganz christlich ausdriicken, ich kénnte es
auch profan ausdriicken. Ich meine, christlich wiirde es
heissen: Vergebung, Versohnung. Nicht christlich ausgedriickt
wiirde es heissen: Lernen, was Liebe ist, Liebe im tiefsten
Sinne. Und jetzt, was heisst Liebe im tiefsten Sinne? Im
ausserlichen Sinne habe ich es schon gesagt, das wire Begeg-
nung — es funkt, nicht wahr! Die Liebesbegegnung zwischen
zwei Menschen auf den ersten Blick. Aber das dauert nicht
lange. Begegnung — dann kommt ja das Abstossen, dann
kommt auch das Streiten, dann kommt auch das Fremdwer-
den hinzu, und deshalb gibt es eine christliche Beschreibung
von dem, was Liebe ist. Das kann man ganz schlicht sagen,
das heisst: «Wiedervereinigungy, «Wiederfinden», «Wieder-
neuanfangen». Das ist mit diesen Wortern «VersGhnung» oder
«Liebe» im strengsten Sinne gemeint. Dass diese Art von
Liebe, diese Agape, wie es griechisch heisst, versucht und
erfahrt, dass es auch im Fragment und im Scheitern einen
neuen Anfang gibt. Das ist die eigentliche Liebe.

Nebenbei will ich gleich sagen: Sie ist kein Gegensatz zu der
andern Liebe, sie ist nur ihre Erfiillung. Also sie ist auch kein
Gegensatz zu sinnlicher Liebe, sie ist auch kein Gegensatz zu
Sexualitét, sie ist kein Gegensatz zur Freundschaft, sie ist kein
Gegensatz zur Sympathie, aber sie ist die tiefste Tiefe, wo alle

Formen irdischer Liebe sich vereinigen konnen. Dass Liebe
mehr ist als eine begeisterte Begegnung von Gleichgesinnten,
dass Liebe mehrist als ein mitleidiges Pflegen von Bediirftigen,
die einem aber zum Hals heraushidngen — ich mache es aber,
weil es mein Job ist —, sondern es ist ein Finden unter den
Gegensitzen. Und ich nehme an, dass das auch etliche oder
alle unter uns einmal erfahren haben, was das heisst, wenn
Menschen sich wiederfinden. Die Wunden sind alle noch da,
und es wird auch nichts vergessen. Aber diese Freude, die man
durch ein Vergeben hat — Vergeben klingt wieder so sehr
hoch —, aber die Freude, die man hat, wenn man wiederfindet,
wenn man auf einer neuen Basis sich findet, wenn vielleicht
stiirmische Erfahrungen geldutert werden, das ist das eigent-
lich tragfdhige Ding.

Und jetzt sage ich das nicht, weil ich da als Pfarrer noch schnell
eine Predigt vor [hnen halten muss, sondern weil ich glaube,
dass das die letzte, erfahrbare Wirklichkeit ist. Die geht auch
gar nicht aus von einem Ideal, sondern die arbeitet gleichsam
mit einer realistisch, niichtern erfahrbaren Wirklichkeit. Es
gibt diese Wiedervereinigung. Es gibt dieses Finden, auch im
Fragment, auch im Scheitern. Das kann man nicht jeden Tag
machen, das kann man auch nicht jeden Tag so bereden. Aber
das ist die geheime Basis jeder menschlichen Gemeinschalft.
Ich glaube, wie ich vorhin gesagt habe, die Liebe eben. Und
bekannt ist Ihnen, und das sollte man lernen, noch wichtiger
ist es dieses Geheimnis, und es ist ein Geheimnis, zu bedenken
und einzuliben.

Ich will schliessen miteinem schlichten Rezept

Ich will schliessen mit einem ganz schlichten Rezept. Es ist
sehr primitiv, ich schame mich, aber ich komme vom Land,
wissen Sie, es sind einfache Leute da bei uns — es ist wirklich
primitiv, es ist so primitiv, dass es scheinbar gar kein Rezept
ist. Wenn Sie mal iiberlegen, wie Sie Ihren Tag einteilen,
wieviel Zeit — und zwar jetzt nicht ideale Zeit — so, ja ja,
natiirlich, so mache ich das auch —, sondern konkrete Zeit, die
Sie messen konnen mit der Uhr —, wieviel Zeit opfern wir
unserer eigenen Seele (um es alterttimlich auszudriicken) oder
unserer Liebe? Das heisst, vielleicht liegt da der Hund
begraben. Wir miissten vielleicht drei Minuten oder zehn
Minuten, aber ich meine es jetzt wortlich, drei Minuten oder
zehn Minuten, das heisst eine konkrete Zeit in einem
bestimmten Tag, das heisst jeden Tag einmal opfern dafiir,
nichts zu tun, nachzudenken, auch wenn das ganz nervos
macht, es passiert gar nichts, «was heisst fiir mich Liebe, und
wie sieht das aus in meiner Umgebung?»

Fangen Sie bitte nicht bei den Leuten an in Honolulu oder
Nicaragua, sondern hier oder bei sich. Ich glaube, es ist
wirklich primitiv, und es ist nur ein kleines Rezept, aber wenn
wir nicht als Menschen anfangen ganz konkret, ganz praktisch
einmal etwas einzuliben und zu fragen, wie wird alles, was wir
so schon von Gemeinschaft wissen und fiihlen und héren und
glauben realisiert. Da muss man anfangen mit diesem
Stillewerden vor sich selbst. Und bitte nicht nur drei Tage,
sondern lidngere Zeit. Sie werden sehen, das ist genau so wie
wenn Sie jeden Tag essen oder nicht essen oder nicht schlafen,
dann merken Sie das ja sehr schnell und umgekehrt auch -
Sie werden erstaunt sein, was fiir ein Wunder man erlebt. Sie
werden keine besseren Menschen werden, tiberhaupt nicht,
aber uns wird aufgehen, deutlicher aufgehen, um was es geht,
und danach werden wir einmal gemessen. Nicht was wir
wirklich realisiert haben, sondern ob wir den Stern gesehen
haben oder die Sonne, die uns leuchtet, und ein ganz
kleinwenig kann das auch durchscheinen in die alltdgliche
Wirklichkeit.

(Beim dritten Teil handelt es sich um die Transkription einer
Tonbandaufzeichnung.)

199



	Das Heim - Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb? : Gemeinschaft - Utopie und Wirklichkeit

