
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 4

Artikel: Das Heim - Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb? : Gemeinschaft -
Utopie und Wirklichkeit

Autor: Abbt, Imelda / Altendorf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Heiin - Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb?

Gemeinschaft - Utopie und Wirklichkeit

Imelda Abbt: Wer Gemeinschaft will, muss von Individualität, von
Sozialität und vom Sinn der Gemeinschaft reden.

Liebe VSA-Freunde,

Die Jahresversammlung 1987 hat für den VSA - und darüber
hinaus für das Schweizerische Heimwesen überhaupt -
programmatischen Charakter gehabt. Das Thema «Das Heim
als Lebensgemeinschaft» beschäftigt uns nämlich immer wieder

und ist eine dauernde Herausforderung. Die vorbereitenden

Kommissionen, die zahlreichen Beiträge in den vergangenen

Monaten im Fachblatt wie auch die verschiedenen
theoretischen und praktischen Beiträge an diesen beiden
Tagen der Jahresversammlung, lassen das
thematischprogrammatische Gewicht spüren. Der Abschlussvortrag,
gemeinsam von Prof. Altendorf und mir gestaltet, möchte das
Thema noch einmal aufnehmen und in einen weiteren
Rahmen stellen. Der erste Teil will von den grundlegenden
Bedingungen einer Gemeinschaft überhaupt handeln. Es geht
dabei nicht bloss um Heimgemeinschaft, sondern um das, was
Gemeinschaft überhaupt erst möglich macht. Prof. Altendorf
wird im zweiten Teil über die «Widersprüchliche Wirklichkeit»,

vor allem der erlebten Gemeinschaft Staat und Kirche,
reden.

Eine Vermittlung von Ideal und Wirklichkeit soll im dritten
Teil, wenigstens ansatzweise versucht werden, und zwar im
Dialog zwischen ihm und mir.

Imelda Abbt

Die Gemeinschaft ist ein Ideal
Wenn man von den grundlegenden Bedingungen einer
Gemeinschaft handeln will, ist ganz gewiss von drei Dingen zu
reden: von Individualität, von Sozialität und vom Sinn der
Gemeinschaft.

1. Individualität

«Echter Gemeinschaftsgeist beginnt bei sich selbst, endet aber
nicht bei sich, er geht von sich aus, zielt aber nicht auf sich
ab; er will sich erfassen, befasst sich aber nicht mit sich selbst»
(Buber). Damit ist gesagt, dass Gemeinschaft nie etwas ein für
alle mal Gegebenes sein kann. Um Gemeinschaft muss immer
wieder gerungen werden. Es ist dabei immer wieder neu eine
Balance zwischen dem Ich und dem Hinausgehen zum Du
und zur ganzen Welt, zwischen dem Beisichsein und dem
Sichhingeben, zu suchen. Das Gefühl dafür muss zu einer
Grundstimmung werden. Sie muss uns in Zeiten der
Hochstimmung zügeln, wenn wir meinen, es gelinge immer alles in
unserer Gemeinschaft und wir zu grosszügig werden, andern
und uns selber gegenüber. Sie muss uns aber auch zügeln,
wenn uns Angst, missbraucht zu werden und sich dabei selber
zu verlieren, befallt. Wir dürfen uns nicht willkürlich solchen
und ähnlichen Stimmungen überlassen, zeigt doch die Erfahrung,

dass wir uns dann eher nur mit uns selbst befassen statt
mit der Gemeinschaft, in der wir leben. Mit anderen Worten:
das «Wirgefühl» oder, wie Buber sagt, «echter Gemeinschaftsgeist»

muss erlernt und bewusst gepflegt werden.

Aber das ist nicht immer leicht. Wir sind alle, unabdinglich,
Inividualitäten. Und das heisst: jeder ist aufseine Weise einzig;
jeder hat eine einmalige «Bestimmung» in dieser Zeit, die von
niemandem sonst wahrgenommen werden kann; jeder möchte
auch in sich selber einen Sinn und eine Würde tragen, einen
geschützten Lebensraum besitzen dürfen (innerlich und äus-

serlich), sich selber sein in lebenslänglichem Prozess usw.

Ich habe mich dazu schon öfter, und zum Teil auch
ausführlich, geäussert. Ich erlaube mir daher, jetzt nur
stichwortartig auf ein paar Grundmomente, die die menschliche

Individualität konstituieren, hinzuweisen. Da ist zunächst
die physische Einmaligkeit zu erwähnen. Es tönt banal, wenn
etwa quasi-witzig festgestellt wird, es könne zur selben Zeit
nur einer an einer bestimmten Stelle stehen. Natürlich ist das

richtig. Aber es ist damit weit mehr verbunden, als es auf den
ersten Blick scheinen mag. Es macht einen riesigen Unterschied

aus, wo und wann einer sein Leben verbringt: in
welchem Jahrhundert, an welchem Ort der Welt, unter
welchen sozialen, politischen, kulturellen Gegebenheiten usw.
Diesen meist passiv hinzunehmenden Umständen steht meine
aktive Bewältigung gegenüber. Was mache ich daraus? Wie
werde ich damit fertig? Von was lasse ich mich dabei leiten?
Damit sind auch die Fähigkeiten angesprochen, die mich
innerlichst zum Individuum machen: Freiheit, Verantwortung,

Gewissen.

In jedem Menschen ist daher etwas Kostbares, das in keinem
andern, sondern nur in ihm ist. Individuell sein bedeutet
ferner, in andauernden Prozessen und damit Veränderungen
zu stehen. Dabei lebt der junge Mensch seine Individualität
und seine Suche nach seiner einzigartigen Bestimmung anders
als zum Beispiel der Mensch im mittleren Alter, und der
wieder anders als der betagte Mensch. Dennoch, erst die vielen
einzelnen Individualitäten mit ihren einmaligen geschichtlichen

Bestimmungen können eine Gemeinschaft lebendig
machen und lebendig erhalten. Ein Leben aus einem
Gemeinschaftsgeist heraus vollzieht sich in einer geistigen und

192 Schweizer Heimwesen IV/88



VSA-Leseseminar 1988 in Zürich

«Unsere Arbeit im Heute muss getragen sein
vom Hören auf das Gestern und vom Blicken
auf das Morgen!»

Für alle in Heimen und im sozialen Bereich Tätigen und sonstwie Interessierte
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Text: Augustinus: Bekenntnisse, dtv 2159, München 19864, Fr. 12.80

Zum Inhalt: Die «Bekenntnisse» Augustins gehören zu den einmaligen Leistungen der menschlichen
Geschichte. Sie sind nicht nur ein faszinierendes historisches Dokument, sondern auch
eine immer wieder neue Herausforderung an das Selbst- und Weltverständnis des Lesers.

Beginn: 26. April 1988

Dauer: 6 Dienstagabende, jeweils 17.00 bis 18.30 Uhr

Daten: 26. April, 10./24. Mai, 7./21. Juni, 5. Juli 1988

Ort: Altersheim Wiedikon, Burstwiesenstrasse 20, 8055 Zürich

Kosten: VSA-Mitglieder und Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen Fr. 50-
Nichtmitglieder Fr. 90.-

Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und Rechnungen werden eine Woche vor
Kursbeginn zugestellt.

Anmeldetalon Leseseminar 1988 in Zürich

Name, Vorname

Name und Adresse des Heimes

Wohnadresse

Berufliche Tätigkeit

PLZ, Ort

Unterschrift, Datum

VSA-Mitgliedschaft des Heimes oder
persönliche VSA-Mitgliedschaft Zutreffendes bitte ankreuzen

Bis 18. April 1988 senden an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

I93



sozialen Vielfältigkeit, in einer Gemischtheit von Begabungen,
Interessen, Intentionen usw.

Doch darf all das die grundlegende Einheit nicht vergessen
machen. Aufdiese grundlegende Einheit kommt es wesentlich

an; auch wenn sie niemals Besitz sein kann. Man kann sie als

Wille zum Verbundensein bezeichnen, als auf ein Gemeinsames

Angetrieben- und Ausgerichtetsein. Sie muss, wie gesagt,
immer neu gesucht, und immer wieder auf alle Glieder der
Gemeinschaft bezogen werden. Dabei dürfen auch die
materiellen Bedingungen einer Gemeinschaft nicht ausser acht
gelassen werden. Das scheint zwar selbstverständlich. Doch
haben wir, angesichts der gigantischen Bedrohungen, denen
wir uns zunehmend ausgesetzt sehen, leider wenig Grund, uns
vorschnell darüber zu beruhigen.

Die Suche der grundlegenden Einheit, die ein Bezogensein auf
eine innere Mitte bedeutet, vernetzt den Menschen erst im
richtigen Sinne, und lässt auch erst seine Individualität
angemessen in Erscheinung treten. Das Individuum, jedes
einzelne ist gefordert. Auf seinen Beitrag ist nicht zu verzichten.

Aber, es darf auch nicht seine Endlichkeit und Vergänglichkeit

verdrängen. Individualität, die ihrer Endlichkeit
innewird, lebt und wirkt im Wissen darum, dass sie, wie
auch die Gemeinschaft, der sie angehört, sich immer nur in
Begrenzungen realisieren kann. Dennoch, oder gerade deswegen,

braucht es den Willen zum Verbundensein. Es ist eine

Herausforderung an jeden einzelnen, «sich nicht vorzuenthalten»

(Buber), sich selbst gegenüber nicht, aber auch nicht
andern und nicht der Gemeinschaftlichkeit im engeren und
weiteren Sinne gegenüber.

2. Sozialität

Individualität greift immer in vielfaltiger Weise in die
Lebensprozesse anderer ein. Ja sie muss das, weil es menschliche
Individualität ohne andere nicht gibt und nicht geben kann.
«Der Mensch wird nur unter Menschen ein Mensch» (Fichte).
Er ist in seiner ursprünglichen Verfasstheit Beziehung. Ein Ich
ohne andere Ichs bzw. Du könnte sich menschlich gar nicht
entfalten. Das Bezogenseinkönnen auf sich, auf andere, auf
die Welt, auf Transzendenz, ist ursprünglich gegeben, bei

jedem Menschen. Deshalb kann der Mensch Antwort geben
und in Verantwortung genommen werden, weil er der bereits
Angesprochene ist. Im Laufe seines Lebens hat er immer neu
zu seinen Bezügen Stellung zu nehmen. Das Beziehungsgefüge,
in dem wir uns verwirklichen, kann sich niemals in völlig
isolierte Individuen auflösen. Wir hören denn auch niemals
auf, für andere verantwortlich zu sein; wir beanspruchen
dauernd gegenseitige Rechte und Pflichten; wir tragen mit
andern, in äusseren und inneren Belangen, dauernd mit und
leiden mit.

Das kann so weit gehen, dass sich jemand nur noch
eingespannt fühlt. Sein Mit-Denken ist nicht mehr gefragt, sein
Mit-Beraten oder gar Mit-Entscheiden noch weniger. Er ist
ein Rädchen im grossen Getriebe, das andere planten, andere
einrichteten, andere in Schwung halten wollen. Das Individuum

wird dann dem Sozialen untergeordnet. Nur Effizienz
ist wichtig, nur ausgewiesene Leistung zählt. Alles ist aktiviert,
professionalisiert, auf einen (äusseren) Zweck ausgerichtet.
Gleichschritt im Mitmachen, im Gehorchen, ist gefragt.

So verstandene Sozialität würde freilich zum Götzen, zum
«Grossen Tier» (Simone Weil). Der einzelne, seine Individualität

und einmalige Bestimmung, wären aus der Verantwortung

ausgeklammert, sein Gewissen wäre missachtet. Er hätte
damit keinen inneren Wert mehr. Er wäre «enteignet» und
müsste sich dann, um das Menschseins willen, nach Möglichkeit

vorenthalten.

Wie die falsch verstandene Sozialität des Menschen als Mittel
missbraucht werden kann, so kann auch die Individualität
vergötzt werden. Wo das Individuum, die Einzigartigkeit jedes
Menschen nur von seiner Verliebtheit in sich selbst ausgeht,
wird Gemeinschaft verunmöglicht. Ein «Nur auf sich
schauen», ein «Sich nur mit sich befassen», ein Suchen nach
dem kleinen egoistischen Glück, ist eigentliches Hindernis auf
dem Weg zum Gemeinschaftssinn und -geist. Denn Menschsein

heisst: das «gegenüberseiende Wesen» (Buber) sein. Hier
ist auch der Ort der Besinnung für gelebte Nähe und

angemessene Distanz (wie der Untertitel unserer
Jahresversammlung lautet). Es muss nicht nur die Distanz dem andern
gegenüber möglich sein, es muss auch in gegenseitiger Freiheit
die beglückende Nähe erlebt werden können. Und das immer
in Gegenseitigkeit. Es ist damit natürlich immer auch, auf
beiden Seiten, Entfaltung und Begrenzung, das heisst Leiden,
verbunden. Die Distanz, durch die Andersheit des andern
begründet, und die Nähe, durch die Beziehung zwischen Ich
und dem andern Ich als Du gestiftet, gleicht einem Kraftfeld.
Soll es funktionieren, dürfen die Kräfte nicht einseitig
verändert werden. Individualität und Sozialität müssen in
steter Spannung verbleiben.

Nähe und Distanz hat verschiedene «Orte» im Leben:
räumlich-physischer Art, psychischer Art, geistiger Art usw.
Je enger Menschen in einer Art beieinander leben müssen,
desto mehr braucht es die Möglichkeit zur Distanz bei den

andern Arten. Ob und wie davon Gebrauch gemacht wird,
ist individuell verschieden. Allgemein aber gilt: jeder Mensch
braucht, um es im Bilde zu sagen, «Orte», wo er die Türe
hinter sich schliessen und bei sich allein sein kann; er muss
aber auch die Türe öffnen können, um zu andern hinauszugehen.

3. Sinn der Gemeinschaft

Aus dem Gesagten geht hervor, dass Gemeinschaft dann
möglich wird und sich überhaupt «ereignen» kann, wenn
jeder einzelne innerhalb einer Gemeinschaft, in Treue zu sich
selber, auf eine gemeinsame Mitte schaut und auf diese als

gemeinsames Ziel hin lebt. Damit ist nicht gesagt, dass eine
Gemeinschaft den Menschen seiner Individualität enthebt.
Wenn wir nach dem Sinn der Gemeinschaft fragen, muss
beides beachtet werden - Gemeinschaft wie Individualität.

Von all den zählbaren - materiellen, sozialen, kulturellen usw.

- Vorteilen, die ein Individuum durch eine Gemeinschaft
erhalten kann, will ich jetzt nicht reden. Das sind vorläufige
und damit bedingte Sinne. Ich möchte auf einen unbedingten,
das heisst das Individuum in seinem Innersten betreffenden
Sinn hinweisen. Wir haben oben gehört, dass Freiheit,
Verantwortung und Gewissen das Innerliche der menschlichen

Individualität bestimmen. Der Individualität, so hörten
wir ebenfalls, darf und kann einer durch Gemeinschaft nicht
enthoben werden. Ein Rest von Einsamkeit bleibt damit in
der besten Gemeinschaft, und zwar immer. Es gibt Leute, die
darunter leiden. Sie möchten in der Gemeinschaft, im andern,
in einem geliebten Du gänzlich aufgehen. Aber das ist nicht
möglich, und es hat einen Sinn. Durch Einsamkeit wird
nämlich das Verantwortungsbewusstsein und damit das
Gewissen vertieft, ja erst eigentlich ermöglicht, Verantwortung
bedeutet Vereinzelung und damit immer auch Einsamkeit,
aber auch Hinfindung zu vertieftem Menschsein.

Nicht nur die Einsamkeit, auch die Gemeinschaft hat einen
Sinn. Er rückt in den Blick, wenn wir nach dem Ziel der
Gemeinschaft fragen. Warum soll denn überhaupt Verbundenheit

und nicht Getrenntheit das Tragende in unserer Welt
sein? Die Welt zeigt uns doch viel eher das Scheitern als das

194 Schweizer Heimwesen IV/88



Gelingen von Gemeinschaft. Dennoch, jeder von uns sucht
etwas Glück, jeder von uns sucht Geborgenheit und Nähe.
Wenn die Suche danach auch individuell verschieden ist, und
auch auf verschiedenen Ebenen gesucht wird, so ist geglücktes
Menschsein doch nur dort möglich, wo auch Verbundenheit
und damit Gemeinschaft erfahren und erlebt wird. Am Anfang
steht die Beziehung. Das gilt nicht nur für den menschlichen,
sondern auch den ausser-menschlichen, für den ganzen
Schöpfungsbereich; mit dem wir übrigens durch unser
Bezogensein unterwegs und in Pflicht genommen sind. Entgegen
der heute oft anzutreffenden Tendenz, sich von Bindungen
möglichst frei zu machen, machen doch erst beziehungsvolle
Bindungen glücklich, das heisst Bindungen, die Freiheit
Verantwortung und Gewissen des einzelnen nicht ausschalten,

sondern fordern und voraussetzen. So entsteht dann
nämlich wahre menschliche Gemeinschaft. Diese ist freilich
nicht erzwingbar; nicht nur weil die Freiheit der einzelnen
dazwischen treten kann, sondern weil sich etwas einstellen,
«ereignen» muss, das nicht in der Verfügung der - auch nicht
aller! - einzelnen steht: ein «Zwischen», das letztendlich auch
mit «Liebe» zu tun hat. «Das Reich der Liebe aber ist immer
grösser als das Reich des einzelnen. Es ist auch tiefer als das
Wesen der einzelnen» (Buber).

Am Anfang steht das Verbundensein. Es ermöglicht Leben.
Der Puls des Lebens ist am anderen Leben sprübar. Immer
mehr am gemeinsamen Leben teilzunehmen bringt Vielfalt,
Weite, Fülle. Un-Verbundensein hingegen ist Isoliertheit,
Abbruch, Grenze, Abgeschnittensein vom vollen Leben.
Deshalb ist gegenseitiges Helfen in einer Gemeinschaft nicht
blosses Mitleid, sondern ein Mit-Leben, ein sich gegenseitiges
Mit-Tragen, ein lebendiges Hin und Her von Geben und
Nehmen. Der Helfende, wo immer und wer immer er auch
sei, lebt aus dieser Sicht mit dem andern aus einer grösseren
Fülle des Lebens und damit der Wahrheit heraus als allein
und bloss für sich. Die Bibel sagt das noch viel direkter und
kräftiger, wenn sie die Gottes- und Nächstenliebe zur Mitte
und zum Sinn des christlichen Denkens und Handelns erklärt
(Lu 10,26 ff.) oder wenn Jesus um die Einheit aller bittet (Jo
17,20 ff). So gesehen kann Gemeinschaft geradezu zum Ort
von Theophanie werden, sofern es echte Gemeinschaft ist. Wo
die Herzen aufs Du hin offen sind, ist Gott nahe. Deshalb
bedeutet das Erlebnis von Gemeinschaft gleichzeitig immer
auch Aufruf, die Perspektiven nicht zu verwechseln oder zu
verkehren. Wo das bloss Individuelle oder das bloss Soziale
beherrschend wird, kann eine Gemeinschaft die Beziehung
zur inneren Mitte, zu dem was verbindet, nicht halten. Der
Mensch ist als einzelner und als Mitglied von Gemein-
schaft(en) in Pflicht genommen. Was zu geschehen hat,
können nicht einfach Gesetze und Strukturen erschliessen,
wohl aber der Dialog, sofern er vom «Zwischen» bzw. von
«Liebe» getragen ist. Auf dessen Hintergrund erhalten freilich
auch Gesetze und Strukturen ihre Bedeutung. Sie sind dann
um des Menschen willen da, und nicht umgekehrt.

Widersprüchliche Wirklichkeit
Die Gemeinschaft ist ein «Ideal», haben wir gehört, und wir
haben auch vernommen, dass menschliches Leben auf
Gemeinschaft hin angelegt ist und in der Gemeinschaft Erfüllung
erfahren kann. In feinsinniger Darstellung hat uns Frau Dr.
Abbt vergegenwärtigt, in welcher Weise Gemeinschaft
entsteht, welche Möglichkeiten, welche Gefahren, welche Aspekte

sie enthält, kurz, wir wurden mit dem Phänomen Gemeinschaft

eindrücklich konfrontiert.

Vermutlich wird unter uns keine Frau und kein Mann gegen
diese Darstellung etwas einzuwenden haben. Die Beschrei-

Veteranen-Treffen im Herbst
Jedes Jahr treffen sich die Veteranen beiderlei
Geschlechts des VSA im Herbst zu einer Tagung
irgendwo an einem schönen, zentral gelegenen Ort der
Schweiz. Nach Beschluss des zuständigen OK findet die
Tagung der VSA-Veteranen in diesem Herbst am

5. Oktober 1988 in Zofingen

statt. Die Veteranen sind höflich gebeten, in ihrer
Agenda sich den genannten Termin vorzumerken.
Zofingen ist eine reizvolle kleine Stadt, die verkehrs-
mässig günstig liegt. Die ausführliche Einladung mit
genauem Programm wird rechtzeitig zu einem späteren
Zeitpunkt im Fachblatt «Schweizer Heimwesen»
erscheinen.

bung der Gemeinschaft wird uns allen einleuchten, weil die
Beschreibung uns an Wirklichkeiten unseres je eigenen Lebens
erinnert: ja, so ist Gemeinschaft, so kann sie sein, so habe ich
es auch schon erfahren.

Nur: die Referentin schilderte uns ein «Ideal», wie gesagt, und
das heisst: eine Wirklichkeit wurde uns vor Augen gestellt,
die in dieser Welt nie in lauterer Reinheit erfahrbare und
spürbare Wirklichkeit ist. Sehr unvollkommen, sehr
bruchstückhaft, manchmal (und nicht nur manchmal, sondern sehr
oft, geradezu alltäglich) erfahren wir Gemeinschaft nur in den
unscheinbarsten und kümmerlichsten Ansätzen, geradezu
kaum wahrnehmbar. Homo homini lupus: der Mensch ist für
seine Mitmenschen ein Wolf, wie der alte Spruch sagt: diese

Erfahrung ist doch viel verbreiteter als die Erfahrung guter
und gelingender Gemeinschaft, wenn wir an die Banalitäten
und Hässlichkeiten, ja Gemeinheiten unserer Alltagserlebnisse

denken.

Man braucht diese gegenteilige Erfahrung nicht auszumalen.
Man muss auch gar nicht versuchen auszurechnen, wie sich
beide Erfahrungen zahlenmässig und gewichtsmässig zueinander

verhalten. Pessimisten werden da andere Werte erzielen
als die sogenannten Optimisten. Es genügt vollständig, die
gewiss unbestrittene Feststellung zu treffen: Gemeinschaft ist

Die Erfahrung, sagt Prof. Dr. H.D. Altendorf, ist sehr verbreitet. Homo
homini lupus - der Mensch ist für den Mitmenschen ein Wolf.

195



gewiss ein wünschbares Ideal, also zu erstrebendes Leitbild
und Ziel, nur die Welt, sie widerstrebt dem, sie ist eben nicht
so.

Mit anderen Worten:

Wir alle empfinden, dass es sich wie bei jedem «Ideal»
darstellt: wir bejahen es, weil es evident ist, also «einleuchtet»
(denn wir haben von ihm fragmentarische Erfahrungen und
Erlebnisse), aufder anderen Seite haben wir erhebliche Mühe,
das Ideal zu verwirklichen. Einmal sehen wir um uns
herum nur erheblich eingeschränkt verwirklicht, zum anderen
beobachten wir als ehrliche Menschen, dass wir selbst uns als
sehr zwiespältig erfahren müssen: in uns selbst kämpfen die

widersprechendsten Neigungen und Bestrebungen; jedes von
uns ist selbst ein innerlich unausgeglichener Mensch, der eine
mehr, die andere weniger. Der Historiker könnte uns nun lang
und breit erzählen, dass es immer schon so gewesen ist, seit

es Menschen gibt.

Das ist alles uns nur zu gut vertraut und bedarf eigentlich nicht
vieler Worte und Ausführungen.

Wir kennen zwei grosse menschliche Gemeinschaftsformen,
die in unserer europäischen Kultur versuchen, menschliche
Gemeinschaft durchzusetzen und zu bilden: Staat und Kirche.
Von ihnen ist der Staat zugestandenermassen eine
Zwangsgemeinschaft. Die Kirche und die Kirchen wollen «eigentlich»
keine Zwangsgemeinschaften sein, sondern verstehen sich im
strengen Sinn als Gemeinschaften, die freiwillig gebildet
werden und in denen neue und dauerhafte Gemeinschaft, ja
ewige Gemeinschaft gestiftet wird.

Vom Staat soll jetzt keine Rede sein. Als steuerzahlende, den
Gesetzen und Verordnungen unterstehende, Militärdienst
leistende, sich in Vereinen und Organisationen betätigende
Menschen wissen wir nur zu gut: der Staat ist eine anscheinend
unumgängliche Organisationsform menschlichen Miteinan-
ders, die es einigermassen ermöglicht, dass wir miteinander
auskommen, dass Ordnung und Frieden gewahrt sind, dass

alle Menschen in irgend einer mehr oder weniger angemessenen

Lebensweise ihre irdischen Tage mehr oder weniger
schlecht und recht leben können. Wir sind froh, wenn ein
gewisser Standard an sozialer und individueller Gerechtigkeit
und Lebenssicherheit erreicht und gehalten wird. Und wir sind
froh, wenn zwischen den Staaten nicht kriegerische Verhältnisse

herrschen - so wie wir auch froh sind, wenn in unseren
Familien und Heimen es wenigstens einigermassen «klappt»
und wir auf diese Weise es einigermassen schaffen, durch das
Leben zu kommen.

Das bescheidene und anspruchslose «einigermassen» verrät
zweierlei: einmal erscheint es uns als realistisch, nicht zuviel
vom Leben zu verlangen (so schön es ist, wenn unser
Lebenshunger und -durst in Fülle gespeist und getränkt wird),
zum anderen verrrät die Floskel, dass kaum Hoffnung besteht,
die Sache möchte sich grundlegend ändern können. Wir
werden froh und dankbar sein, wenn es so (oder ein wenig
anders) weitergeht und nicht Katastrophen das bisschen Glück
und Erfüllung zerstören. Aber wirkliche Hoffnung in den Staat

zu setzen, er als die grosse menschliche Organisationsform
werde eines Tages das ganz grosse Glück vollkommener
Menschengemeinschaft bringen - diese Vorstellung werden
wohl die allermeisten unter uns als Illusion abtun.

Ich halte diese illusionslose Haltung für vernünftig. Wir
werden in den Staat (wie in die Familie) ohne unser Zutun
hineingestellt, und wir werden aus geschichtlicher und politischer

Einsicht heraus gut daran tun, sehr nüchtern, sehr
praktisch, sehr «pragmatisch» im menschlichen Miteinander

in Staat (und Familie) die berühmten (und so schwerfallenden)
kleinen Schritte zu tun, die in Wahrheit die Schritte sind, die
uns möglicherweise auch im menschlichen Tun und Leiden
ein klein wenig voranbringen.

Und doch: es ist etwas in jedem Menschen, das sich mit diesem
vernünftigen und behutsamen und ach so klugen Vorsichtig-
und Vernünftigtun nie und nimmer begnügen will. Soeben
lese ich auf einem Kalenderblatt einen Spruch:

«Das Schöne am Leben ist,
dass man fast alles ändern kann,
wenn man wirklich will».

Schön wär's! Die Erfahrung unserer Alltagsarbeit widerlegt
den Spruch natürlich sofort glänzend. Und doch: immer
wieder kommt uns der utopische Gedanke und sehnliche
Wunsch, es möchte diese Utopie geben, die auch Erfüllung
aller Gemeinschaftssehnsüchte bringen würde. Utopie heisst
«Nicht - Ort». Aber vielleicht gibt es im Morgenlicht eine
solche ferne Insel Utopia, die wir sehen und betreten könnten?

Unausrottbar lebt im Menschengeschlecht solche Sehnsucht.

Deshalb gibt es Religion,
deshalb auch die Kirche

Sie wissen, dass ich Theologe bin und deshalb auch sozusagen
todsicher von der Kirche und vom Christentum sprechen
«muss». Und es wäre gar kein Wunder, wenn in diesem
Moment bei mancher und bei manchem unter Ihnen sozusagen

die Jalousien geschlossen würden: denn die Erfahrung
haben wir doch auch schon gemacht: ob Familie, Heim, Staat
oder Kirche und Kirchen: grundsätzlich unterscheidet sich
das doch nicht voneinander, und ein vernünftiges, politisch
kluges Durchwursteln wird auch hier der gegebene Weg sein,
denn eigene Erfahrung und Geschichte zeigen doch auch hier,
dass die Kirche und die vielen Kirchen und kirchenähnlichen
Gemeinschaften strukturell absolut gleichen Gesetzen
unterliegen.

Dagegen lässt sich nichts sagen, jedenfalls nicht, wenn wir die
Kirche(n) aus der gleichen Perspektive betrachten, aus der wir
bis jetzt unsere Themastellung «Gemeinschaft in der
Wirklichkeit» betrachtet haben. Wiederum kann der Historiker
hier ein fast erdrückend reichhaltiges Material anbieten, aus
dem hervorzugehen scheint, dass für die Kirche und die
Kirchen schlechterdings keine anderen Bedingungen bestehen
wie für andere Gemeinschaftsformen, dass also von den
Kirchen vernünftigerweise nichts Besseres und Anderes
erhofft werden kann, als von jenen Formen.

Damit habe ich sozusagen meine Pflicht getan. Ich habe in
knapper Fassung auf die allen genugsam vertraute Lebenserfahrung

hingewiesen, dass Ideal und Leben auseinanderklaffen,

mit anderen Worten, dass die vorfindbare Wirklichkeit
widersprüchlich ist:

Wir sehen eine ideale Schau vor uns, eine Vision, was
Gemeinschaft sein könnte, und gleichzeitig sehen wir überall,
gewiss im Staat, aber auch in den so anspruchsvoll auftretenden

christlichen Kirchen: Gemeinschaft ist offenkundig überall

so fragmentarisch und gebrochen vorhanden, wie wir das

eingangs feststellten, und wie wir es schliesslich auch vor dem
Referat bereits wussten.

Und doch .: fern und ewig leuchtet etwas - nur Utopie,
Niemandsland?

Frau Abbt mag jetzt den dritten Teil eröffnen und etwas
fragen. Vielleicht kann dem verborgenen Geheimnis der

196 Schweizer Heimwesen IV/88



Helfen: Auf der Suche nach einer künftigen
Anthropologie des Helfens
VSA-Kurs für alle, die in einem Heim tätig sind sowie für Vertreter von Heim-Trägerschaften.

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Ist das selbstverständliche Helfen lächerlich geworden oder nur noch für Leute von vorgestern? Nicht nur
der Begriff, sondern auch die Sache selber braucht eine dringende Klärung, denn davon hängt das
Wohlergehen der Menschen im Heim ganz entscheidend ab.

1. Kurstag: Ein Verständnis verändert sich. Von der Selbstverständlichkeit und Freiwilligkeit zur
Professionalität des Helfens.

2. Kurstag: Vor-Bilder aus der Tradition?

3. Kurstag: Visionen. Konkrete Möglichkeiten für den Alltag und die Zukunft.

Zeit: Jeweils von 09.30 bis 16.00 Uhr.

Durchführungsorte und Termine, Region Graubünden

Mittwoch, 13. April 1988
Donnerstag, 5. Mai 1988
Dienstag, 14. Juni 1988

Stiftung Bündnerische Eingliederungsstätten für
Behinderte, Gartenstr. 16, 7000 Chur

Durchführungsorte und Termine, Region Bern

Donnerstag, 21. April 1988:
Mittwoch, 4. Mai 1988:
Mittwoch, 15. Juni 1988:

Blindenheim Bern
Knabenheim auf der Grube, Niederwangen
Wohnpark Elfenau, Bern

Durchführungsorte und Termine, Region St. Gallen

Dienstag, 23. August 1988
Mittwoch, 21. September 1988
Donnerstag, 27. Oktober 1988

f Blindenwohnheim Bruggwaldstrasse 37a,
19009 St. Gallen

Kurskosten: für je drei Kurstage, die nur en bloc besucht werden können (inkl. Verpflegung)
Fr. 220.-
12 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persönlicher Mitgliedschaft

9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: Bis 31. März 1988 für Region GR/BE resp. bis 10. August 1988 für Region SG
an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung

Name, Vorname

Tätigkeit, Funktion

Name und Adresse des Heims

Region GR Region BE Region SG/ZH

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft Bitte zutreffendes ankreuzen.



Gemeinschaft doch noch auf anderem Weg ein Zugang
eröffnet werden!

Abbt: Vier Fragen

Dr. Imelda Abbt: Herzlichen Dank, Herr Altendorf. Sie

erklärten immer wieder, ich hätte von einem schönen Ideal

geredet, und das auch noch so schön ausgeschmückt. Ich
möchte Ihnen sagen: Es ist nicht nur ein Ideal, das Ideal ist
auch Wirklichkeit, und zwar eine Wirklichkeit, die ich im
VSA immer wieder erlebe, seit vielen Jahren. Wir haben von
Individualität geredet, von Sozialität, vom Sinn der Gemeinschaft,

als grundlegende Bedingungen der Gemeinschaft. Und
bei der Individualität ist besonders von der Freiheit geredet
worden, die uns alle betrifft, von unserer Verantwortung und

vom Gewissen. Bei der Sozialität sagten wir: Die Menschen
sind aus ihrem Ursprung heraus Beziehung, und da ist denn
auch der Ort, wo man sich besinnt auf das, was Nähe und
Distanz ist. Und beim Sinn der Gemeinschaft sagten wir, es

geht auf eine gemeinsame Mitte hin, wo aber jeder in Treue
zu sich selber leben soll. Sie haben dann die widersprüchliche
Wirklichkeit aufgezeigt, wie das Leben eben ist, der Mensch
ein Wolf der Mitmenschen, der Staat als unfreiwillig gewählte
Zwangsgemeinschaft, in welche man aber letztlich keine
wirkliche Hoffnung setzen kann. Auch die Kirche, sagten Sie,
unterscheidet sich grundsätzlich nicht vom Staat. Man müsse
auch da sich politisch klug durchwursteln. In Wirklichkeit
gibt es doch jetzt Gemeinschaften, geglückte Gemeinschaften.
Unser Verband setzt sich ja bald 150 Jahre dafür ein.

Nun habe ich vier Fragen an Sie, ich formuliere sie gleich
nacheinander. Es geht dabei um die Vermittlung von Ideal
und Wirklichkeit:

1. Frage

Wem kommt es im Heim zu, für das Gelingen der
Lebensgemeinschaft verantwortlich zu sein, also wem kommt es zu,
wer ist da verantwortlich, dass Lebensgemeinschaft möglich
ist.

2. Frage
Welches ist der Beitrag vom Staat her, dass unsere Heime eine
Lebensgemeinschaft sind oder wenn sie es nicht sind, werden
können und auch bleiben können?

5. Frage

Welches ist der Beitrag der Kirche, der Kirchen für die Heime
als Lebensgemeinschaft?

Letzte Frage

Hat nicht auch die Öffentlichkeit mitverantwortlich zu sein,
dass unsere Heime wirklich lebendige Lebensgemeinschaften
sein können?

Altendorfgibt Antwort

Altendorf: Zunächst etwas zu Ihrer Beschreibung. Es liegt mir
natürlich meilenweit fern, Euere Gemeinschaft als eine
unvollkommene anzusehen, es ist völlig klar, dass das ja
anders ist (Gelächter). Im Ernst jetzt: Ich habe natürlich gar
keine Kritik an Frau Abbt geübt, sondern sie hat das in einer
sehr ausgewogenen Art und Weise beschrieben, das Ja und
das Nein, das da ist. Ich habe allerdings ein bisschen stärker
als sie das unterstrichen, was mit dem Wort «scheitern»
ausgedrückt ist, und es ist ja ganz klar, das ist ja unser Problem!
Uns leuchtet dieses Miteinander von dem einzelnen und der
Gesamtheit auch in der Spannung sofort ein, und wir können
immer wieder versuchen, diese Spannung lebendig zu gestalten

und werden auch immer wieder einen Teil Gelingen

erleben. Was ich eben nicht als Kritik, sondern einfach als
Schwänzlein daran noch gesagt habe, ist das: Was machen wir
mit der Erfahrung, die die Menschheit als ganze, die das Volk,
die Gemeinschaft, die also auch auch jeder einzelne von uns
als einzelner macht, dass es eben nicht geht, und dass es dann
so schnell zu dem Wursteln wird. Es geht ja so schnell, das ist
mir eben wieder bewusst geworden beim Anhören, dass wir
uns zufrieden geben damit, zu sagen, es ist halt schwierig, aber
wenn man es richtig austariert, dann geht es einigermassen.
Und dass wir zuwenig damit Ernst machen - und das zeigt ja
auch ein Blick, nicht nur auf die Jugend, sondern auf alle
Menschen, nur bei der Jugend sieht man es deutlicher, weil
die noch den Mund auftut -, dass ein Pessimismus kommen
kann, dass eine Enttäuschung kommen kann, die alle diese
schönen Worte und die wahren Worte ganz weit von uns
wegrückt. Dann sehen sie wirklich aus, wie ein weltfremdes
Ideal, und das, meine ich, ist unser Problem, wie wir da heraus
kommen.

Und jetzt die Fragen! Sie sind ein wenig anders angelegt, als
ich es jetzt begründen könnte. Ich will sie einmal ganz kurz
beantworten, auch unvollkommen, und nachher noch etwas
anderes sagen, was mir eigentlich noch mehr am Herzen liegt.

Zur 1. Frage

Wer ist verantwortlich für ein Gelingen von Gemeinschaft?
Natürlich wir! Ich! Alle sind wir verantwortlich, aber in der
Weise, dass es Gemeinschaft nicht automatisch gibt. Die
meisten Menschen haben ja von daher eine falsche Verantwortung

an die Gemeinschaft, weil sie ausgehen, sozusagen von
der Liebe auf den ersten Blick, nicht wahr! Die Begegnung -
dann funkt es, und dann ist das Glück da! Aber auf Dauer?
Es ist nun eben mal da. Und das wiederholt sich im Leben
nach den Rosentagen der Jugend eben sehr spärlich (Raunen).
Ja, Gott sei dank, auch später noch, und das heisst, was
übrigens auch bei der Liebeserfahrung in den ersten Jahren
des Lebens der Fall ist -, dass zu jeder geglückten Begegnung
etwas gehört, das wir mit dem alten deutschen Wort «Arbeit»
umschreiben müssen, dass das Herz mitwirken muss.

Wieviel an Liebe stirbt unter uns nur deshalb, weil wir hoffen
auf eine Wirklichkeit, die einbricht, und nicht spüren, dass

Wirklichkeit und Gemeinschaft erarbeitet werden müssen.
Nicht im Sinne von einer Kopfarbeit oder Handarbeit,
sondern von der Arbeit des Herzens. Wir werden für alles
ausgebildet, bekanntlich, mit Kopf und Hand und für alles,
nur nicht für diese Dinge. Und da meine ich: Vielleicht müsste
man das wieder lernen. Ich schäme mich, wenn ich Geschichten

lese von den Indianern oder den Schwarzen aus dem letzten
Jahrhundert, was da berichtet wird und heute noch in Resten
vorhanden ist. Wie die junge Generation in diesen Gesellschaften

gar nicht mit Wissen versorgt wird wie wir - ihre Hütte
können sie sowieso alle selber bauen -, sondern wie man ganz
viel Zeit und Kraft verwendet, um einzuüben, was Gemeinschaft

ist und wie man sozusagen «die Liebe» lernt. Ich meine,
das ist das eigentliche Kernstück, das wieder zu lernen!
Vielleicht sollten wir uns da manchmal bei aller Bildungsreform

auch Gedanken machen. Es ist nämlich viel, viel
schwerer. Da kann man nicht einfach Lehrer oder Lehrerin
sein, sondern da ist man auch betroffen und der einzelne auch.

Die Fragen 2 bis 4 nehme ich zusammen:

Gesellschaft, Öffentlichkeit, Kirche und Staat:

Die Antwort ist einfach: Beim Staat ist es wirklich das einzige,
was er tun kann, und das kann er tun: Für Ruhe und Ordnung
zu sorgen. Das klingt sehr schön und ist selbstverständlich für
uns. Manchmal ist es uns zu ruhig. Sobald wir in die grosse
weite Welt schauen, spüren wir, was gemeint ist: Dass wir in
Frieden und Freiheit hier leben können. Das heisst auch, dass

198 Schweizer Heimwesen IV/88



der Staat als Organisationsform Geld zur Verfügung stellt für
diese Arbeit. Mehr sollte er aber auch nicht tun. Das heisst,
die Gesellschaft - verkörpert im Staat - oder die Öffentlichkeit

- verkörpert im Staat - soll wissen, was sie für ein Opfer
bringen muss, und es sollte ein Opfer sein, vielleicht auch
etwas grösser noch, als wir in der Regel dafür ausgeben, dass

eine Arbeit geleistet werden kann in den Heimen.

Bei der Kirche ist es schon schwieriger

Bei der Kirche ist es schon etwas schwieriger. Ich meine - ich
rede jetzt nicht in einer christlichen Gemeinde -, der Respekt
vor dem einzelnen Menschen muss es verbieten, dass die
Kirchen - und es gibt ja mehrere Formen von Kirchen - allzu
intensiv auch in das Leben eines Heimes eingreifen als
Organisation. Da ist der Respekt vor dem Glauben des andern
da. Und ich meine, das gilt auch dort, wo in einem
katholischen Kanton die katholische Kirche sozusagen die
Kirche ist, oder im reformierten Kanton die reformierte
Kirche die Regel ist. Auch da darf nicht gesagt werden, wir
sind katholisch, wir sind reformiert, so wird's im Heim
gemacht, sondern da sollte die Vielfalt der Menschen respektiert

werden und die immer mehr werdenden Menschen, die
eigentlich in keiner Kirche beheimatet sind oder einer andern
Gruppe angehören. Bitte, da soll man ganz vorsichtig sein.

Aber die Kirche, und damit komme ich nun zum letzten, das
über die Frage hinausführt, hat eine ganz andere Aufgabe,
nicht als Verwaltungseinheit, sondern als Gemeinschaft derer,
die glauben, und dazu werden wohl auch einige unter Euch
gehören. Die Kirchen hüten ein Geheimnis. Das ist der einzige
Zweck ihres Daseins, nicht sie selbst. Ob die Kirchen
Landeskirchen sind, die vom Staat unterhalten werden, wie
es hier in der Schweiz die Regel ist, oder Freikirchen, ist völlig
gleichgültig. Aber diese Kirchen dürfen nie und nimmer
vergessen, dass sie ein Geheimnis hüten und das weitergeben
müssen. Das heisst praktisch, der einzelne Vertreter einer
Kirche, der einzelne glaubende Christ oder Christin hat das
auch in einem Heim zu bezeugen, aber nicht als Vertreter einer
Gruppe, sondern als Hüter, Mithüter dieses Geheimnisses.

Was ist das für ein Geheimnis? Das habe ich ja vorhin nicht
gesagt. Was heisst denn eigentlich «Liebe»? Im Grunde hat
dies Frau Abbt mit dem schönen Wort «verbunden werden»
schon gesagt. Verbunden werden kann man ja verstehen auch
vom Verbunden-werden einer Wunde. Gemeinschaft entsteht
auch da, wo Wunden verbunden werden, wo geheilt wird. Und
jetzt könnte ich das ganz christlich ausdrücken, ich könnte es

auch profan ausdrücken. Ich meine, christlich würde es

heissen: Vergebung, Versöhnung. Nicht christlich ausgedrückt
würde es heissen: Lernen, was Liebe ist, Liebe im tiefsten
Sinne. Und jetzt, was heisst Liebe im tiefsten Sinne? Im
äusserlichen Sinne habe ich es schon gesagt, das wäre Begegnung

- es funkt, nicht wahr! Die Liebesbegegnung zwischen
zwei Menschen auf den ersten Blick. Aber das dauert nicht
lange. Begegnung - dann kommt ja das Abstossen, dann
kommt auch das Streiten, dann kommt auch das Fremdwerden

hinzu, und deshalb gibt es eine christliche Beschreibung
von dem, was Liebe ist. Das kann man ganz schlicht sagen,
das heisst: «Wiedervereinigung», «Wiederfinden», «Wieder-
neuanfangen». Das ist mit diesen Wörtern «Versöhnung» oder
«Liebe» im strengsten Sinne gemeint. Dass diese Art von
Liebe, diese Agape, wie es griechisch heisst, versucht und
erfahrt, dass es auch im Fragment und im Scheitern einen
neuen Anfang gibt. Das ist die eigentliche Liebe.

Nebenbei will ich gleich sagen: Sie ist kein Gegensatz zu der
andern Liebe, sie ist nur ihre Erfüllung. Also sie ist auch kein
Gegensatz zu sinnlicher Liebe, sie ist auch kein Gegensatz zu
Sexualität, sie ist kein Gegensatz zur Freundschaft, sie ist kein
Gegensatz zur Sympathie, aber sie ist die tiefste Tiefe, wo alle

Formen irdischer Liebe sich vereinigen können. Dass Liebe
mehr ist als eine begeisterte Begegnung von Gleichgesinnten,
dass Liebe mehr ist als ein mitleidiges Pflegen von Bedürftigen,
die einem aber zum Hals heraushängen - ich mache es aber,
weil es mein Job ist -, sondern es ist ein Finden unter den
Gegensätzen. Und ich nehme an, dass das auch etliche oder
alle unter uns einmal erfahren haben, was das heisst, wenn
Menschen sich wiederfinden. Die Wunden sind alle noch da,
und es wird auch nichts vergessen. Aber diese Freude, die man
durch ein Vergeben hat - Vergeben klingt wieder so sehr
hoch -, aber die Freude, die man hat, wenn man wiederfindet,
wenn man auf einer neuen Basis sich findet, wenn vielleicht
stürmische Erfahrungen geläutert werden, das ist das eigentlich

tragfahige Ding.

Und jetzt sage ich das nicht, weil ich da als Pfarrer noch schnell
eine Predigt vor Ihnen halten muss, sondern weil ich glaube,
dass das die letzte, erfahrbare Wirklichkeit ist. Die geht auch

gar nicht aus von einem Ideal, sondern die arbeitet gleichsam
mit einer realistisch, nüchtern erfahrbaren Wirklichkeit. Es

gibt diese Wiedervereinigung. Es gibt dieses Finden, auch im
Fragment, auch im Scheitern. Das kann man nicht jeden Tag
machen, das kann man auch nicht jeden Tag so bereden. Aber
das ist die geheime Basis jeder menschlichen Gemeinschaft.
Ich glaube, wie ich vorhin gesagt habe, die Liebe eben. Und
bekannt ist Ihnen, und das sollte man lernen, noch wichtiger
ist es dieses Geheimnis, und es ist ein Geheimnis, zu bedenken
und einzuüben.

Ich will schliessen miteinem schlichten Rezept

Ich will schliessen mit einem ganz schlichten Rezept. Es ist
sehr primitiv, ich schäme mich, aber ich komme vom Land,
wissen Sie, es sind einfache Leute da bei uns - es ist wirklich
primitiv, es ist so primitiv, dass es scheinbar gar kein Rezept
ist. Wenn Sie mal überlegen, wie Sie Ihren Tag einteilen,
wieviel Zeit - und zwar jetzt nicht ideale Zeit - so, ja ja,
natürlich, so mache ich das auch -, sondern konkrete Zeit, die
Sie messen können mit der Uhr -, wieviel Zeit opfern wir
unserer eigenen Seele (um es altertümlich auszudrücken) oder
unserer Liebe? Das heisst, vielleicht liegt da der Hund
begraben. Wir müssten vielleicht drei Minuten oder zehn
Minuten, aber ich meine es jetzt wörtlich, drei Minuten oder
zehn Minuten, das heisst eine konkrete Zeit in einem
bestimmten Tag, das heisst jeden Tag einmal opfern dafür,
nichts zu tun, nachzudenken, auch wenn das ganz nervös
macht, es passiert gar nichts, «was heisst für mich Liebe, und
wie sieht das aus in meiner Umgebung?»

Fangen Sie bitte nicht bei den Leuten an in Honolulu oder
Nicaragua, sondern hier oder bei sich. I.ch glaube, es ist
wirklich primitiv, und es ist nur ein kleines Rezept, aber wenn
wir nicht als Menschen anfangen ganz konkret, ganz praktisch
einmal etwas einzuüben und zu fragen, wie wird alles, was wir
so schön von Gemeinschaft wissen und fühlen und hören und
glauben realisiert. Da muss man anfangen mit diesem
Stillewerden vor sich selbst. Und bitte nicht nur drei Tage,
sondern längere Zeit. Sie werden sehen, das ist genau so wie
wenn Sie jeden Tag essen oder nicht essen oder nicht schlafen,
dann merken Sie das ja sehr schnell und umgekehrt auch -
Sie werden erstaunt sein, was für ein Wunder man erlebt. Sie
werden keine besseren Menschen werden, überhaupt nicht,
aber uns wird aufgehen, deutlicher aufgehen, um was es geht,
und danach werden wir einmal gemessen. Nicht was wir
wirklich realisiert haben, sondern ob wir den Stern gesehen
haben oder die Sonne, die uns leuchtet, und ein ganz
kleinwenig kann das auch durchscheinen in die alltägliche
Wirklichkeit.
(Beim dritten Teil handelt es sich um die Transkription einer
Tonbandaufzeichnung.)

199


	Das Heim - Lebensgemeinschaft oder ein Betrieb? : Gemeinschaft - Utopie und Wirklichkeit

