Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)
Heft: 3
Artikel: VSA-Fortbildungstagung fur Altersheimleitung und Kaderpersonal 1987

. erst wer verwirrt ist, wird so recht ein Mensch : unzulangliche
Anmerkungen eines Unzustandigen

Autor: Hasler, Ludwig
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSA-Fortbildungstagung fiir Altersheimleitung und Kaderpersonal 1987

Erst wer verwirrt ist, wird so recht ein Mensch

Unzulingliche Anmerkungen eines Unzustdndigen

Von Dr. Ludwig Hasler, St. Gallen

Die letztjihrige VSA-Fortbildungstagung fiir Alters-
heimleitung und Kaderpersonal fand am 10./11. No-
vember 1987 in Wattwil im Toggenburg statt und trug
den Titel «Psychosomatische Merkmale des Alterns».
Es ist uniiblich, mit dem Abdruck der Vortriige der
VSA-Fortbildungstagung bereits im Mirz des darauf-
folgenden Jahres zu beginnen. Dass diesmal eine
Ausnahme gemacht wird, liegt daran, dass der Vortrag
von Dr. Ludwig Hasler, stv. Chefredaktor am St. Galler
Tagblatt und Dozent fiir Philosophie und Publizistik,
damals mit geradezu stiirmischem Applaus bedacht
worden ist und die Fachblatt-Redaktion immer wieder
um einen baldigen Abdruck angegangen worden ist.
Haslers blendender Vortrag wird hier im Wortlaut
wiedergegeben, die Zwischentitel sind von der Redak-
tion gesetzt.

Der Untertitel ist nicht rhetorisch gemeint, sondern buchstib-
lich: Ich bin, wenn es um Fragen des Alters geht, nicht
zustandig. Zwar kenne ich manche alte Leute, mehrere recht
gut, einige so gut, dass ich sie liebe — und zwar einfach darum,
weil sie so richtig alt sind: ohne Zukunft und daher ganz
gegenwartig, reichlich miide und darum ganz frei von dummer
Begierde, oft verwirrt und darin ganz menschlich . ..

Ludwig Hasler, St. Gallen: «Alte Menschen konnen sich den Luxus
leisten, alles in der Schwebe zu lassen. Dieses Schweben aber, das
Schaukeln der Dinge und des eigenen Ich, wiire das dem Menschen
Gemaisse.»

150

Aber eben, ich liebe sie, ich erforsche sie nicht. Und so bin
ich halt ein Dilettant. Nie teile ich meinen alten Leuten
Fragebogen aus — ich mag sie bloss. Ich wiisste nicht einmal
glaubhaft zu machen, dass meine alten Leute repriasentatiy
seien fiir die alten Leute. Also bin ich, wo ich jetzt stehe,
ziemlich deplaziert.

Ich habe dies hoherenorts nicht verschwiegen. Doch da hat
man sich nicht abschrecken lassen. Es werde, hiess es, von mir
nichts Fachkompetentes erwartet, eher etwas Allgemeines,
etwas Philosophisches. Nun ist die Philosophie allerdings
mein Fach. Und allerdings erklare auch ich gelegentlich, wenn
ich in Rechtfertigungsnoten stecke: Die Philosophie ist
zustindig fiir das Allgemeine. Aber eigentlich halte ich dies
fiir eine Ausrede — und lberdies fiir eine Hochstapelei. Denn
wie konnte, wer vom Besonderen nichts versteht, im Allgemei-
nen sich auskennen? Philosophen geben sich daher leicht der
Licherlichkeit preis; sie wissen wortreich von Obst zu reden,
und haben noch nie eine konkrete Pflaume oder Birne oder
Aprikose in der Hand gehabt.

Der Philosoph als Narr

Deshalb versuche ich, wenn irgend mdglich, eine andere,
gleichfalls traditionelle Rolle: der Philosoph nicht als Hoch-
stapler, sondern als Narr. Von Sokrates bis Sloterdijk, von
Diogenes bis Crescenzo haben Philosophen die subversive List
des intellektuellen Narrentums verstanden. Dieser Narr darf
als ein Spezialist fiir Kehrseiten gelten. Er wendet die gédngige
Wihrung der Wahrheit und bringt die verdeckt gehaltenen
Wahrheiten an den Tag. Wenn alle sagen: Die Triebe sind
mit unnachsichtiger Disziplin zu zligeln! — dann fragt der Narr
unbeeindruckt: Was habt ihr eigentlich gegen Triebe? Lasst
euch doch treiben; schliesslich seid ihr Naturwesen! Wenn
dann jedoch alle sagen: Triebkontrolle ist pure Ideologie
gesellschaftlicher Repression! — dann fragt der Narr unge-
scheut: Was habt ihr eigentlich gegen Kontrolle? Kontrolliert
euch gefdlligst; schliesslich seid ihr Geistwesen!

Kurzum: Es gibt, aus Narrensicht, unter menschlichen
Bedingungen nie die eine Wahrheit, sondern stets mehrere
Wahrheiten. Der Narr aber macht sich zum Anwalt der gerade
verdrangtesten.

Das, meine ich, ldsst sich auch im Falle dieser Tagung tun.
Wenn alle sagen: Verwirrtheit ist ein Ubel — dann fragt der
Narr: Was ist eigentlich so tibel an dieser veriibelten Verwirrt-
heit? Wenn alle nach Mitteln zur Entiibelung dieses Ubels
Verwirrtheit suchen, dann findet der Narr dreist: Man
muss die Verwirrtheit bloss nicht veriibeln, und schon ist sie
halb entiibelt — denn: Erst wer verwirrt ist, wird so recht ein
Mensch!

Diese Titelthese kommt Thnen, meine Damen und Herren,
vielleicht weniger nérrisch als absurd vor: ebenso ignorant wie

arrogant. Schliesslich haben Sie die Tragodien der Verwirrt-

Schweizer Heimwesen 111/88



heit konkret vor Augen. Und Sie lassen sich nicht von
irgendeinem Falschmiinzer aus diesen Tragddien Lustspiele
zaubern. Allein, dies ist auch nicht meine Absicht. Mein
Narrentum beschrinkt sich darauf, eine zumeist unbemerkte
Kehrseite der Wahrheit tiber die Verwirrtheit vorzuzeigen —
keineswegs die wahre Wahrheit, sondern eine unter vielen
Wabhrheiten, vielleicht eine héchst untergeordnete, eine Hun-
dertstels-Wahrheit bloss; doch jedenfalls die gerade unbedach-
teste.

Ich beginne also.

Die Identitit zerfliesst

Wer verwirrt ist, hat Schwierigkeiten mit der Identitit:
Schwierigkeiten mit der Einheit des Ich, Schwierigkeiten mit
der Einheit seiner Welt. Die Psychologen sprechen von
«Identitdtsdiffusion»: Die Identitit zerfliesst. Das kann schon
Jugendlichen passieren. Doch iiberwiegend passiert es Alte-
ren: Die Krifte, die die Einheit eines Lebenszusammenhanges
hervorbringen beziehungsweise erhalten, versagen. Dabei
wirken mindestens drei Ursédchlichkeiten zusammen, subjekti-
ve wie objektive:

Zunichst erlahmt der soziale Zusammenhalt. Herausgelost
aus dem selbstverstandlichen Wechselspiel von Geben und
Nehmen in Familie und Beruf, kommen sich alte Leute
«eckensteherisch» vor; sie sind wohl da, sie stehen noch
herum, aber seltsam bezugslos, stets isolierter, kurz, es gibt
sie zwar — aber wozu eigentlich? Das miissen sich die Alten
nicht einmal einbilden. Das ist so: in ihr Leben halt
Beliebigkeit Einzug, Unndétigkeit ist nicht nur ihr Gefiihl,
sondern ihre Realitdt. Sie kommen sich nicht lediglich
unbrauchbar vor; sie werden tatsdchlich nicht gebraucht.
Damit verliert die Existenz der Alten alle praktische Eindeu-
tigkeit. Eine unverwirrte Identitidt aufrecht zu erhalten, wird
zur aufwendigen, theoretischen Aufgabe.

Sodann erlahmen die biologischen Krifte: Dank der Alters-
brille sicht das Auge zwar noch vieles, was geradeaus liegt;
aber kaum noch, was seitwirts droht oder lockt. Das Ohr kann
die Richtung, aus der das Auto hupt, nicht mehr sicher
bestimmen. In der Hinrinde schwinden zwar nicht, wie stets
behauptet, die Zellen, wohl aber die sogenannten Synapsen:
jene Kontaktstellen, iiber die hinweg die Neuronen miteinan-
der kommunizieren. Das geniigt, dass der alte Mensch sich
nicht mehr als Herr in seinem Korper empfindet. Die
Unverlédsslichkeit der biologischen Funktionen schwicht die
Sicherheit des Selbstbewusstseins und mindert die Kraft, eine
Ich-Identitdt unverwirrt zusammenzuhalten.

Schliesslich erlahmen die psychischen Krifte. Die Statistiken
lassen da wenig zweifeln. Jeder Siebente der iiber 65-Jihrigen
leidet unter Depressionen, jeder Fiinfte der iiber 80-Jiahrigen
unter schweren psychoorganischen Storungen. Und alle diese
Minderungsgruppen verstirken sich wiederum wechselweise:
die biologischen die sozialen, die sozialen die psychischen, die
psychischen die biologischen usw. Wie sehr diese mentalen
und psychischen und sozialen Faktoren sich beeinflussen,
brauche ich hier nicht zu illustrieren. Ich will nur hinweisen
auf eine Untersuchung, deren Ergebnis mich frappiert hat; es
besagt: Sechs Wochen nach der Einweisung ins Spital weisen
Patienten einen um 25 Prozent niedrigeren Intelligenzquotien-
ten auf als unmittelbar vor der Einweisung.

Kurzum: Es gibt hinreichend Griinde fiir Schwierigkeiten mit
der Identitéit im Alter. Eigentlich muss man sich wundern,
wenn eine Identitdt im Alter einmal nicht in Verwirrung gerét.

Die Ideologie des Alters

Doch von diesen Zusammenhidngen verstehen Sie, meine
Damen und Herren, ohnehin mehr als ich. Was mich
beschiftigt, ist vor allem eine vierte Kalamitit. Ich will sie
einmal die kulturelle nennen. Ich meine damit so etwas wie
die Ideologie des Alters: die Wert-Definition der Altersrolle.
Massgebend fiir die Altersverwirrung namlich ist nicht die
tatsachliche Verwirrtheit, sondern die Art, wie diese Verwirrt-
heit gesellschaftlich je interpretiert wird. Entscheidend sind
nicht die Tatsachen, sondern die Bedeutungen, die wir ihnen
verleihen. Diese Bedeutungen unterliegen dem geschichtli-
chen Wandel. Alt zu sein, ist nicht einerlei; es kommt drauf
an, zu welcher Zeit, in welcher Gesellschaft man alt ist. Je
nachdem ist es ein Stolz oder eine Schande, alt zu sein. Je
nachdem ist es eine Extravaganz oder eine Peinlichkeit,
verwirrt zu sein. Denn der verwirrte Alte: das kann — mit genau
denselben Symptomen — entweder der Gotterflillte, der den
Ahnen Nahe sein — oder lediglich der Zerfallsgeplagte und
dem Ende Nahe. So ungerecht geht es zu auf dieser Welt; es
mag zwar sein, dass es nichts Neues unter der Sonne gibt —
doch das immer gleiche Menschliche erscheint zu jeder Zeit
in ginzlich unterschiedlichem Lichte.

Und was nun unsere eigene Zeit angeht, so sieht es ziemlich
trist aus mit der Bedeutung von Alter und Verwirrtheit. Zwar
werden wir massenhaft wie nie zuvor betagt wie zu keiner Zeit
vor uns. Doch dieses ungenierte Betagtwerden hiitet sich vor
dem genierlichen Altwerden — mit Grund; denn das Alter hat
langst aufgehort, etwas Besonderes, etwas Bedeutendes, etwas
Werthaftes zu sein. Es ist nurmehr Schwundstufe; die Krifte
schwinden, die Gedanken schwinden, die Fertigkeiten schwin-
den — und dies alles, ohne dass etwas Neues, Eigenes an deren
Stelle trdte: keine Altersweisheit, keine Altersmacht, keine
Alterswiirde. Vielleicht ist dies eine Folge der Quantitat.
Wenn alle alt werden — wie sollten dann die Alten noch als
sonderlich wiirdig und weise gelten konnen?

Alter verlieh einst Prestige und Macht

Doch in Wahrheit verhilt es sich nicht ganz so einfach. Der
Bedeutungsschwund des Alters geht vielmehr Hand in Hand
mit einem Bedeutungswandel des gesellschaftlichen Lebens.
Zur Klarung dieses Vorganges mochte ich Thnen zwei Episo-
den aus der gesellschaftlichen Friihgeschichte zumuten. Die
erste stammt aus dem Senegal. Der ehemalige Prisident dieses
Landes, Léopold Senghor, ein ausserordentlich kultivierter
und gescheiter, jedoch von Gestalt eher schméchtig und
jugendlich wirkender Mann, erzdhlte vor ein paar Jahren
folgendes: Er weilte auf Wahltour bei den Peul, einem
abgesondert lebenden, traditionell stolzen Stamme. Nach
seiner Rede kam eine junge, ranke Frau auf ihn zu und sagte:
«lIch glaube dir nicht. Du bist nicht Senghor. Denn Senghor
ist gross, schon und trdgt einen langen weissen Bart.» —
Senghor wusste wohl, was dies bedeutete: Im traditionellen
Weltbild der Peul-Frau hatte ein Prasident das Ideal eines
Menschen zu verkorpern. Der ideale Mensch aber galt ihr als
schon (das heisst soviel wie stolz und erhaben) und alt (das
heisst soviel wie erfahren und weise). Ein junger, wengleich
kluger und integrer Mann konnte in den Augen dieser Frau
gar keine Autoritdt beanspruchen.

Die zweite Episode stammt aus Westafrika, und Leopold
Rosenmayr hat sie erzahlt. Er war einmal beim Stamme der
Dogon am Rande der Sahel zu Besuch. Die gesamte Gesell-
schaftsordnung dieses Stammes ist streng gerontokratisch
geregelt. Oberster Priester und zugleich Konig des Dorfes ist
der jeweils dlteste Mann, der «Hogon». Dieser Hogon lebt

151



vollkommen weltabgewandt, ein heiliger Greis. Niemand darf
ihn berilihren, auch nicht ihn aufheben, falls er einmal hinfallt.
Ein weibliches Kind seiner engeren Familie bereitet ihm die
karge Mahlzeit. Vor seiner Inthronisation findet sein rituelles
Begribnis statt. Insofern ist seine Herrschaft nicht von dieser
Welt. Symbolisch hat er den Schritt hiniiber zu den Ahnen
bereits getan.

Diese beiden Illustrationen mogen deutlich machen, worauf
die alte Bedeutung des Alters griindet. Es sind zwei Griinde:
erstens die Lebenserfahrung, sodann die Verbundenheit mit
den Ahnen. Beides ist plausibel: Alte Menschen haben ldnger
gelebt, also sind sie erfahrungsgesattigter; und alte Menschen
leben nicht mehr so lange, also sind sie den Ahnengeistern
naher. Das gibt den Alten zwiefach Prestige und Macht: als
Meister der Lebenserprobtheit und als Kenner der Region
nach dem Tode.

Heute bleibt die Seele im Getiimmel

Beides ist aber nur beschrankt giiltig. Lebenserfahrung behélt
ihr Prestige nur in einem Leben, das tatsdchlich kraft
Erfahrung gemeistert werden will. Und Ahnenverbundenheit
bedeutet Macht nur solange, als das menschliche Leben
verstanden wird als ein durch die Geister der Ahnen beein-
flusstes. Beides ist heute zweifellos nicht mehr der Fall. Die
Ahnen sind tot; sie konnen froh sein, wenn wir ihrer
generoserweise noch ab und zu gedenken. Die Erfahrung hat
nicht minder ausgedient; an ihre Stelle sind Wissenschaft und
Technik getreten; Lebensbeherrschungsmethoden, fiir welche
die Lebenserfahrung einzelner ebenso tiberfliissig wie storend
ist wie die Macht des Unsichtbaren. Die Handhabung von
Techniken hat nichts mit Lebenserfahrung zu tun; sie will
raschestmoglich erlernt sein, und dazu eignen junge, unver-
brauchte, naive Menschen sich ungleich besser als dltere, die
sich allenfalls noch deplazierte Gedanken tiber Sinn und
Zweck solcher Apparaturen machen. Es ist deshalb nicht
zufillig, sondern vom technischen Zeitalter erzwungen, wenn
die Alten immer friiher zum alten Eisen zdhlen und die Jungen
immer friiher leitende Posten besetzen. Das gilt vom Manager
bis zum Drucker. Denn das Kriterium ist nicht Lebenstaug-
lichkeit, sondern Technikdienlichkeit. In dem Betrieb, in dem
ich tétig bin, habe ich noch nie erlebt, dass der Weggang eines
Pensionierten bedauert wiirde. Im Gegenteil, wir erwarten
sehnlich den Austritt der dlteren Mitarbeiter — aus Griinden
nicht der Unmenschlichkeit, sondern der Systemdienlichkeit;
Betagtere leisten, selbst wenn sie zehnmal «weiser» sind, nicht
annahernd das Pensum Unbetagterer.

Kurzum, unsere Gesellschaft hdlt vom Alter nichts Besonde-
res — schlimmer noch: sie braucht die Alten gar nicht, es sei
denn, fiir den Konsum der wahllos produzierten Giiter. Und
insgeheim wissen das die Alten auch. Denn nach all dem, was
man sieht und hort, wollen die Alten heute gar nicht alt sein,
sondern fit und kriftig und lustig, also eigentlich jung, bloss
auf Dauer. Und so tun sie, auch wenn sie langst nicht mehr
jugendlich sind, dasselbe wie die Jungen: sie spielen Fussball
und sie fliegen aus und sie gehen tanzen. Nur dass dies dann
Senioren-Sport und Senioren-Ausflug und Senioren-Tanz
heisst. Von alt und Alter darf nicht die Rede sein, denn dies
sind Schmidhworte geworden in einer Gesellschaft, die nur
Junge brauchen und schitzen kann. Von den Senioren aber
gilt, was Michel de Montaigne erstaunlicherweise bereits vor
400 Jahren beobachtet hat: «Soweit ich sehe, haben diese
Leute nur die Arme und Beine aus dem Getiimmel gezogen;
ihre Seele und ihr ganzes Streben sind mehr als je darin
verwickelt.»

152

Nur: diese Verwickeltheit im Getiimmel hilft der Seele auf
die Dauer auch nicht. Im Gegenteil, die Seele der Alten geht
darin unter. Denn das Getiimmel bleibt nur so lange attraktiv,
wie man sich darin behaupten kann. Lassen aber die Krifte
der Selbstbehauptung nach — ich habe an die psychischen,
biologischen und sozialen Schwéchen erinnert —, dann bleibt
der alten Seele nichts, woran sie sich halten konnte. Sie wollte
mithalten im Betrieb der Jungen. Doch dabei zieht sie
zwangslaufig den Kiirzeren. Diese Schein-Jugend ist immer
schon eine Irrung. Und wer sich ihr aussetzt, darf sich nicht
wundern, wenn die Wirrungen folgen. Die alte Seele, auf
Jugend-Pfaden verirrt, hat es nun doppelt schwer mit ihren
Verwirrtheiten. Erstens verwirrt sie schneller, und zweitens
findet sie in ihrer Verwirrung nirgendwo einen Sinn. Die
Situation ist verzwickt: Alte diirften, da sie so richtig alt weder
sein sollen noch wollen, gar nicht verwirrt werden. Nun
werden sie aber doch verwirrt. Und weil sich dies nicht gehort,
verwirrt sie noch die Verwirrung ... Und so fort. Es ist der
klassische Teufelskreis. Ein Teufelskreis jedoch ist dazu da,
aus thm herauszufinden. Dies versuche ich anmassenderweise
im letzten Teil meines Vortrages.

Der Sinn der Altersverwirrung

Der Teufelskreis besteht, wie gesagt, nicht in der Verwirrung,
sondern in der Verwirrung tliber die Verwirrung. Er besteht
darin, dass wir der Verwirrung jedes Recht bestreiten, dass
wir in der Verwirrung keinen Sinn gelten lassen. Das
Aufbrechen dieses Teufelskreises verlangt entsprechend nicht
die Auflosung der Verwirrung — das darf ich getrost den
Psychiatern iiberlassen —, sondern ganz allein die Beseitigung
der Verwirrung iiber die Verwirrung. Und diese Beseitigung
hat nur eine Chance, wenn es gelingt, in der Altersverwirrung
einen Sinn zu erkennen. Diese Erkenntnis beansprucht mein
merkwiirdiger Titel: «Erst wer verwirrt ist, wird so recht ein
Mensch.»

Das tont paradox, ich weiss. Ein Mensch, denkt man, das ist
ein klares Wesen, unverwirrt, verstindig, entscheidungspo-
tent. Mensch ist, wer sein Leben resolut im Griff hat.

Der Verwirrte dagegen: das wire dann der Mensch im Verfall.
Thm gerat alles durcheinander, er verwischt jede Eindeutigkeit,
er tauscht die Rollen zwischen Vergangenheit und Gegenwart,
er macht die Unterscheidung hinfillig zwischen dem, was im
Augenblick entsteht, und dem, was im fernen Augenblick
entstanden ist. Diese unreine und gemischte Zeit ist die fatale
Verfassung des Verwirrten.

Jedoch, macht nicht just dies den Menschen zum Menschen:
der unendliche Mangel an Eindeutigkeit? Ist nicht der Mensch
im Kern das zweideutige Wesen? Schliesslich ist er sterblich.
Und das heisst: Der Mensch ist weder ein Gott noch ein Tier.
Gotter sterben nie; sie leben ewig. Tiere sterben nicht; sie
leben, als lebten sie ewig. Gotter nehmen kein Ende. Tiere
sehen kein Ende. Beiden wird so die Zeitlichkeit nicht zum
Problem. Goéttern gerdt die Unendlichkeit zum Augenblick,
Tieren der Augenblick zur Unendlichkeit. Zu beneiden sind
sie darum nicht unbedingt. Die einen langweilen sich gottlich
von Ewigkeit zu Ewigkeit. Die andern verlieren sich viehisch
von Augenblick zu Augenblick. Das ist der Preis flir solche
Anspriiche auf Eindeutigkeit.

Die grundsitzliche Haltlosigkeit des Menschen

Der Mensch hingegen ist ein relatives Wesen, halb Tier, halb
Gott. Er hingt irgendwo zwischen Augenblick und Ewigkeit.

Schweizer Heimwesen 111/88




Sechstes Praxis-Seminar VSA, 31. Mai/1. Juni 1988, im Franziskushaus Dulliken

«Das Recht auf Totung ist etwas anderes als das
Recht auf Sterben»
Zur aktiven und passiven Sterbehilfe!

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld, Leiter des Kinder- und Jugendpsychiatrischen
Dienstes des Kantons Luzern

Sterbehilfe ist ein Thema, das Kranke wie Gesunde bewegt. Arzte, Pflegepersonal, aber auch Heimleiter
und Angehdrige sind davon betroffen. Das Seminar nahert sich den Fragen von verschiedenen Seiten
her. Das Thema wird erneut — und um weitere Aspekte bereichert — an der Herbsttagung fiir
Altersheimleitung und Kaderpersonal vom 8./9. 11. 88 aufgegriffen.

Dienstag, 31. Mai 1988: Beginn 10.00 Uhr Mittwoch, 1. Juni 1988: Ende 16.00 Uhr

Themen: — Das Sich-Verhalten zu Leben, Sterben und Tod aus anthropologischer und
medizinisch/psychotherapeutischer Sicht:
J. Abbt/K. H. Bauersfeld

— Erfahrungsberichte von Frau Dr. med. Brigitte Ambiihl, Psych. Universitatsklinik, Bern

— Aktive — passive Sterbehilfe aus ethischer Sicht:
Prof. Dr. Adrian Holderegger, Ordinarius flir syst. Theologie/theol. Ethik, Universitat
Fribourg

Kurskosten: Fr.220.—
12 % Erméssigung fur Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit personlicher Mitgliedschaft
9 % Erméssigung flir Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Erméssigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus Dulliken separat, Vollpension zirka Fr. 65.—

Anmeldung: bis 16. Mai 1988 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zltirich,
Tel. 01 252 47 07 (nur.vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestéatigt. Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie spate-
stens eine Woche vor Kursbeginn

Anmeldung Praxisseminar 1988 Dulliken

Name, Vorname Adresse

Name des Heims PlEZ:@ft

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [0 Personliche Mitgliedschaft O
Unterkunft im Franziskushaus erwiinscht [J

]Angemeldeten Teilnehmer, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung vor
Tagungsbeginn eine Annulationsgeblhr von Fr. 70.— berechnet werden.




Deshalb hat er, als einziges Lebenswesen, Zeit. Doch diese Zeit
hat er nur, weil er weiss, dass er nicht endlos Zeit hat — weil
er weiss, dass seine Zeit ihr Ende nimmt. Und dieses Ende ist
das Ende seiner Moglichkeiten.

Eben dies aber wissen alte Menschen besonders gut. Nicht
nur, weil sie niher am Ende sind. Sondern vornehmlich, weil
sie keine Moglichkeiten mehr haben, also ohne Zukunft sind.
Wo aber die Zukunft fehlt, da verdandert sich die Gegenwart.
Fiir Junge und Jiingere ist die Gegenwart eigentlich gar nicht
Gegenwart, sondern so etwas wie die Praparation der Zukunft.
Gegenwart hat den Sinn, das Kiinftige an die Hand zu nehmen;
wir planen, entwerfen, sorgen vor. Der Augenblick selbst zdhlt
nicht. Er lebt ins Futur.

Wenn aber, im Alter, das Futurum sich als Illusion erweist,
dann erschrickt der Augenblick. Er hat unvorbereitet mit sich
selbst zu tun. Und damit sieht er sich tiberfordert. Er merkt,
wie er seine gewohnte Eindeutigkeit verliert. Denn diese
Eindeutigkeit verdankte er bisher seiner Fixierung auf Zu-
kunft. Jetzt, von der Zukunft nicht mehr gehalten, biisst er
jeden Halt ein. Der Augenblick verfliesst.

Dieses Verfliessen der Gegenwart kann sich als Verwirrung
dussern. Und eben darin zeigt sich etwas eigentlich Menschli-
ches: die grundsatzliche Haltlosigkeit, der unendliche Mangel
an Festgelegtsein. Der Mensch, sagt Sartre, lebt aus dem
Nichts. Er sagt es noch ein bisschen drastischer: Der Mensch
ist ein Loch. Und das Leben nichts anderes als die Arbeit am
Auffiillen dieses Loches. Nur der Mensch hat diese Miihe.
Alles um uns herum ist perfekt, ohne Lochrigkeit, ohne
Nichtigkeit. Dem Stein und dem Fisch, dem Strauch und dem
Kuchen fehlt nichts; sie alle sind gleichsam voll, prall an Sein.
Sie alle sind, was sie eben sind, basta, sind ganz fertig, ruhig,
vollkommen. Allein der Mensch sieht sich bestimmt durch
einen Mangel an Sein, durch eine Nichtigkeit. Keiner wird
Mensch bloss durch das, was er ist. Der Mensch ist nicht, er
hat zu sein. Menschlich werden wir durchs Bemiihen um das,
was wir sein konnen.

Paradox ist nun, dass wir dies erst einsehen, wenn es zu spét
ist: wenn uns mit der Zukunft jegliches mogliche Konnen
versagt ist. Dies ist das Schicksal der Alten. Sie haben nicht
mehr zu sein, sie sind. Sie sehen sich reduziert auf das, was
sie waren. Und in dieser seltsamen Verdinglichung eines
Menschenlebens dimmert die Erkenntnis, was ein Menschen-
leben eigentlich wire. Doch mit dieser Ddmmerung bricht
kein Morgen an. Es wird Nacht. Es beginnt der Taumel des
Bewusstseins, den wir Verwirrung nennen.

Unser Erschrecken angesichts der Verwirrung

Sie, meine Damen und Herren, werden vielleicht einwenden,
dies sei eine absurde philosophische Uberhshung, eine skan-
dalose Beschonigung eines himmeltraurigen Leidens. Sie
mogen recht haben. Bloss wird das Leiden nicht leidlicher,
wenn wir lamentieren. Und unser Erschrecken angesichts der
Verwirrung hat, fiirchte ich, oft mehr mit uns als mit den
Alten zu tun. Wir dangstigen uns, selbst in den Strudel der
Wirrnis hineingezogen zu werden. Denn insgeheim kennen
wir sehr wohl das Briichige unserer unverwirrten Eindeutig-
keit. Wir wissen um das Chaos unter unseren so verstandigen
Ordnungen. Wir vermuten die Anarchie hinter unseren
wohlgefiigten Konventionen.

Es gibt eben gute Griinde zur Verwirrung dieser Konventio-
nen. Kiirzlich besuchte ich meine alte, todkranke Tante. Ich
fragte sie, ob mein Bruder sich wieder einmal um sie

154

gekiimmert habe; ich wusste zufillig, er war am Vortag bei
ihr. Sie aber versicherte, nein, er sei tiberhaupt nie da gewesen,
Nun kann man diese Divergenz ganz einfach dem Gedéachtnis-
schwund zuschreiben. Doch vielleicht hatte die Tante recht.
Vielleicht war mein Bruder wirklich nicht da, war — obgleich
physisch zugegen — nicht wirklich gegenwartig, nicht wirklich
bei ihr, ihr nicht wirklich nahe. Und so ist vielleicht manches,
was wir als verwirrt und folglich unwahr taxieren, in
Wirklichkeit eine andere Wahrheit: die Wahrheit hinter
unseren konventionellen Konstruktionen.

Der Mensch kann sich die Wahrheit leisten

Und diese Wahrheit konnen sich alte Menschen besser leisten
— nicht weil sie mehr Zivilcourage hétten, sondern aus
Griinden ihrer Alterskonstitution. Es gibt ja, um mit Schopen-
hauer zu sprechen, zwei Sorten von Menschen: solche, die
das Leben betrachten, und solche, die fiir ihren Platz im Leben
kdmpfen. Alte zahlen zwangsweise zur ersten Sorte. Sie sind,
sie handeln kaum. Und da sie nicht handeln, brauchen sie
nicht zu entscheiden. Und da sie nicht entscheiden, brauchen
sie keine Eindeutigkeit der Handlungskriterien zu erzwingen.
Sie konnen sich den Luxus leisten, alles in der Schwebe zu
lassen. Dieses Schweben aber, das Schaukeln der Dinge und
des eigenen Ich, wire das dem Menschen Gemasse. Denn was
weiss der Mensch, dieser winzige Akteur in einem grandiosen
Welttheater? Nichts weiss er, weder kennt er den Autor noch
den Regisseur des Stiickes, in dem er seinen unbedeutenden
Auftritt hat. Und doch miissen wir, solange wir tidtig und
planvoll und verantwortungsbewusst zu handeln haben,
so tun, als besdssen wir iber all dies ein hinreichendes Wissen.
Erst im Alter werden wir von diesem Zwang zu falscher
Eindeutigkeit — ich sage jetzt nicht befreit, aber doch pensio-
niert. Dass uns dann die wahrheitsgemassere Vieldeutigkeit
verwirrend tiberfallt, darf uns nicht wundern. Jedenfalls ist sie
menschlicher.

Natiirlich weiss ich, meine Damen und Herren, dass dies alles
graue Theorie ist. In der Praxis denken alte Menschen keinen
Augenblick an das Gliick verwirrender Vieldeutigkeit. Da
klammern sie sich an die Strohhalme noch der haltlosesten
Eindeutigkeiten.

Und doch habe ich mit meiner griulichen Theorie lauter
begliickende Erfahrungen gemacht. Nie habe ich versucht,
verwirrte Alte aus ihren Verwirrungen herauszuholen. Im
Gegenteil, ich habe sie bestarkt. Als mein kranker Vater von
Klarem zu Wirrem wechselte, suchte ich nicht seine Wirrhei-
ten ithm auszureden. Ich solidarisierte mich gleichsam mit
seinem Durcheinander, brachte selbst manches ins Fliessen
und erzidhlte obendrein von Heraklit, der allen Ernstes die
Meinung vertreten hatte, alles sei jederzeit im Fluss, keiner
steige aus dem Wasser, wie er hineingegangen sei, nichts sei
heute, wie es gestern gewesen sei . . . Und mein Vater, ein ganz
und gar praktischer, untheoretischer Mann, fand Gefallen an
dieser merkwiirdigen Verwirrungs-Theorie, und ich fand
Trost angesichts dieses trotzlosen Verfliessens einer bis dahin
souverdnen Personlichkeit.

Und diese — man mag zu Recht sagen, unreprisentative —
Erfahrung bestarkt mich in meiner Annahme: Der Altersver-
wirrung ist gar nicht beizukommen, es sei denn, man versucht
gar nicht, ihr beizukommen. Trostlicher ist es, sie quasi
metaphysisch zu rechtfertigen. Was ich hiermit — ebenso
unzulinglich wie unzustindig — versucht habe.

Schweizer Heimwesen [11/88




	VSA-Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal 1987 : erst wer verwirrt ist, wird so recht ein Mensch : unzulängliche Anmerkungen eines Unzuständigen

