
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 1

Artikel: Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen, 2.-4. November 1987 : vom
Streben nach Ganzheit

Autor: Huber-Abrahamowicz, Elfriede

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen, 2.-4. November 1987

Vom Streben nach Ganzheit

«Imelda Abbt muss eine geheimnisvolle Fähigkeit haben, die
Menschen um sich zur Solidarität zu bringen, eine Gemeinschaft
entstehen zu lassen» (Elfriede Huber-Abrahamowicz).

Ein ungewöhnlich milder Novembertag. Da und dort bricht
sogar ein Sonnenstrahl durch den Nebel und lässt einen der
mächtigen Bäume - manche sind freilich auch hier schon vom
Waldsterben gezeichnet - in den alten Herbstfarben aufleuchten.

Wie lang noch?

Sehr viele neue Gesichter. Frauen, denen ich im Arbeitsseminar
noch nie begegnet bin. Da habe ich doch eben «neue

Gesichter» geschrieben, als ob wir den andern Menschen nur
am Gesicht erkennen könnten, als ob nicht seine ganze
Erscheinung mit ihrer Ausstrahlung zu uns sprechen würde,
uns etwas mitteilen von dieser einzigartigen Persönlichkeit,
die jede von uns ist. Damit bin ich schon bei einem ersten
Verständnis von Ganzheit: der Ganzheit der Person, ihrer
körperlich-seelisch-geistigen Einheit.

Meine Ganzheit

Von diesem Aspekt der Ganzheit ist dann auch vor allem bei
einer ersten Fühlungnahme die Rede. Jede Frau sagt, warum
sie gekommen ist, was an dem Thema sie vor allem
angesprochen hat (und das tun wir nicht etwa reihum, sondern
eine beginnt zu sprechen, eine andere schliesst sich ihrer
Meinung an oder ist dagegen, oder sowohl als auch, wie es
sich gerade fügt). So wird wiederholt der Wunsch nach
Entfaltung einer körperlich-geistig-seelischen Ganzheit der
eigenen Persönlichkeit laut. Aber auch der einschränkende
Zusatz: «Ich möchte wirklich das entfalten, was in mir
zuinnerst angelegt ist, und nicht etwas, was andere wünschenswert

finden, zum Beispiel ein bestimmtes überliefertes Bild
der dienenden (wie bequem für die Bedienten!) Frau.» In
diesem Sinn ist es wohl auch zu verstehen, wenn verschiedentlich

geäussert wird: «Ich möchte unbequem sein!»

Eine so verstandene Ganzheitlichkeit ist gar nicht weit entfernt
von «Selbstverwirklichung». Fast ist es, als hätte hier ein
Modewort das andere abgelöst. Wobei ich mit «Modewort»
das Anliegen dahinter beileibe nicht abtun möchte. Vor allem

für Frauen ist Selbstverwirklichung eine wichtige Aufgabe, die
nicht übersprungen werden darf. Von uns ist nämlich immer
wieder behauptet worden, wir seien von Natur selbstlos
(während es bei Männern ein Verdienst ist, selbstlos zu sein).
Und es ist uns immer wieder verwehrt worden, ein Selbst, eine
eigenständige Persönlichkeit zu entwickeln. In Wahrheit kann
aber nur ein Mensch, der ein Selbst entwickelt hat, dieses
Selbst für andere einsetzen.

Aber auch der Wunsch nach Solidarität wird immer wieder
geäussert: «Ich sehne mich nach Solidarität unter Frauen!»
Eine Sehnsucht, die über die eigene Person hinaus auf ein
anderes Ganzes hinweist.

Dieser erste Tag steht unter dem Motto «Wer nach Ganzheit
strebt, muss seine Sehnsüchte kennenlernen».

Sehnsucht

Wir fragen uns mit Frau Dr. Imelda Abbt: Was ist überhaupt
Streben? Streben ist die ursprünglichste Lebenshaltung. In
jedem Streben stecken Wünsche. Und in allen Wünschen
letztlich der Wunsch nach Glück. Was aber ist mein Glück?
Wer bin ich? (Frage nach meiner Identität). Kenn ich mich
überhaupt? Kenn ich meine innigsten Wünsche? Muss ich
mich nicht erst spüren lernen, mich selbst erfühlen?

Mich hatte Frau Abbt aufgefordert, an dieser Tagung eigene
Gedichte zum Thema vorzulesen und zu interpretieren. Bei
der Auswahl habe ich dann bereits erstaunlich viel über mich
selber, meine geheimen Sehnsüchte, Wünsche und Verletzungen

erfahren (eigene Gedichte kennt man gleichsam nur von
innen; will man sie von aussen kennenlernen, muss man sich
fast ebenso darum bemühen wie um fremde). Was ich dabei
herausgefunden habe, ist, dass sich eine Grundbewegung der
Sehnsucht feststellen lässt: Sehnsucht (Liebe) hat viele vorläufige

Ziele und ein eigentliches: Gott. Die vorläufigen Ziele
führen auf das eigentliche hin oder verstellen es. Und wie oft
verlieren wir, indem wir den geliebten Menschen verfehlen,
auch die Ausrichtung auf das eigentliche Ziel hin, wird uns
alles fragwürdig, sinnlos. Es gibt aber auch unmittelbare
Erfahrungen der Gegenwart Gottes:

Lichteinbruch

Wie die Wolkendecke aufs Licht hin einbricht,
schmilzt, gleich Schnee und Eis, wenn das Jahr der Erde
neu erweckt wird wieder: ein Himmelsfrühling
reisst uns die Zeit ein.

Jetzt schon selig sind, die gescheitert hier, wie
Sonnenblumen ziehend gezogen lichtwärts.
Blinde Fühler tasten auf Gott hin, finden
wendend gewendet.

(aus: Muttergestirn. Gedichte. Verlag Rolf Kugler, 1984)

Wenn die Schneedecke auf die Erde hin einbricht, beginnt der
Frühling. Wenn die Wolkendecke aufs Licht hin einbricht,
beginnt auch etwas Neues, aber nicht mehr in der Zeit; hier
endet alle Zeit, es geschieht Gegenwart Gottes (Einbrechen
der Wolkendecke aufs Licht: Symbol für die Gegenwart

36 Schweizer Heimwesen 1/88



Gottes). In der zweiten Strophe sind wir wieder in der Zeit;
dennoch heisst es: «Jetzt schon selig sind, die gescheitert. .»
Selig, nicht weil sie besonderes Glück gehabt haben, sie sind
im Gegenteil gescheitert. Selig sind sie, wenn sie wie die
Sonnenblumen sich dem Licht nachdrehn. Sonnenblumen
können nicht anders als sich dem Licht nachdrehn «ziehend
gezogen wendend gewendet».

Die Form ist das Ganze

Gedichte haben es in besonderem Masse mit Ganzheit zu tun:
jedes ist ein Ganzes, insofern und weil es Form ist. Was das

heisst, versuche ich deutlich zu machen, indem ich die Wörter
der beiden Schlusszeilen des unten abgedruckten Gedichtes in
zufälliger Reihenfolge diktiere und die Teilnehmerinnen
auffordere, zwei Zeilen daraus zu bilden. Selbstverständlich
gelingt es nicht. Es kann nicht gelingen, denn für die Ganzheit
gilt: es genügt nicht, alle Teile zu kennen. Das Ganze ist mehr
als die Summe der Teile, nämlich Gestalt, Zusammenhang,
Verbindung. Das, was beim Gedicht die Form ist, ist nicht
weniger als das, was man Inhalt nennt. Ja, die Form ist das

Ganze, ohne das selbst der Inhalt nicht Inhalt wäre (nicht
einmal im Sinn von blosser Information).

Ein Spinnweb zitternd
Es bleibt die Welt um uns unendlich reich,
und nur wir Menschen sind meist arm und blind.
Ein Spinnweb zitternd dort in Licht und Wind,
die Luft um mich so zärtlich föhnig weich,

ich lächel selig närrisch vor mich hin
und fühl mich gottgeliebt von Schönheit trunken
und war in Schwermut oft schon blind versunken,
weil ich wie jetzt gefoltert schlaflos bin.

Warum nur bleibt uns das Gesicht nicht offen?
So glücklich wäre selbst das Sterben leicht,
wenn unser Blick in solche Tiefe reicht,
dass wir erschauen, was wir selig hoffen.

Könnt ich mich fortan in der Liebe halten,
würd jetzt der Himmel schon die Welt durchwalten.

(aus: Spiegelspannung. Sonette. Verlag Rolf Kugler, 1981)

Der zweite Tag beginnt damit, dass Rosemarie Giotas, eine der
Teilnehmerinnen, im Rahmen der Morgenmeditation den
Anfang des Johannes-Prologs tanzt. Und Tanz auch wieder
am Nachmittag: Pia Marbacher. die Heilpädagogin und
Bewegungstherapeutin, zeigt uns, wie in chassidischer Weise
getanzt wird. In der Morgenarbeitszeit aber führt uns Imelda
Abbt in das Wesen des Chassidismus ein, schafft ein Verständnis

für diese sich von der Ganzheit her verstehende Gemeinschaft,

die einmal geschichtliche Wirklichkeit war.

Gott in jedem Ding

Der Chassidismus ist eine jüdische Bewegung der «Frömmigkeit».

Wie Martin Buber sagt, bedeutet sie: «Die Welt in Gott
lieben». Die Bewegung wurde um die Mitte des 18. Jahrhunderts

von Rabbi Israel ben Elieser, genannt Bal-Schem-Tow,
gegründet. Es bestehen Verbindungen zur Zizendorfs Pietismus

und weiter zu Schleiermacher. Der Chassidismus ist als
Laienbewegung entstanden im Kampf gegen die Verhärtung
der Lehre und einen erstarrten Messianismus: Leben aus
Begeisterung für Gott muss sich hier und jetzt bewähren und
nicht erst in ferner Zukunft. Eine der grossen Glaubensbewegungen,

die unmittelbar zeigen, dass der ganze Mensch in sich
geeint, in der Verbindung mit der Ganzheit des Seins (auch

der Natur) leben kann. Und dies können nicht bloss einzelne,
auserwählte Menschen, sondern auch und vor allem eine
Vielheit von Laien in neuer Heiligkeit. Martin Buber spricht
von «Gott helfen, indem man ihn in seinen Geschöpfen liebt».
«Jeder Tag, jeder Augenblick ist ein Gefass der Heiligung.»
Ganzheit heisst hier: es gibt nichts, was nicht heilig sein
könnte.

Für den Chassidismus ist Gott in jedem Ding. In allen Dingen,
auch in den scheinbar völlig toten, wohnen Funken des

Lebens, die in die bereite Seele fallen. Das Böse ist ein Mangel,
es ist Gottes Exil, die Schale, die das Wesen der Dinge umgibt
und verhüllt. Es gibt kein Ding, das böse und der Liebe
unwürdig wäre.

«Schechina»

Gott will in dieser Welt wohnen, aber erst wenn der Mensch
ihn hineinholt. Schechina: Gottes Einwohnung in dieser Welt.
Wenn du das, was du in diesem Augenblick zu tun hast, was
es auch sei, zugleich mit deiner ganzen Kraft und mit heiliger
Intention tust, einst du Gott und Schechina, Ewigkeit und
Zeit. Dazu brauchst du kein Lehrkundiger, kein Weiser zu
sein. Wir Menschen können Gott nicht nahekommen, indem
wir uns über unsere Menschlichkeit erheben, sondern nur
indem wir der Mensch werden, zu dem wir erschaffen sind.
Überall, auch in der Speise, in der Liebe, in der Trauer, in
der Arbeit, kann Schechina sein.

Dass alles, das Leben des einzelnen und das der Gemeinschaft,
ein geheiligtes Ganzes bilden kann, finden wir, zumindest der
Intention nach, auch in neuen Bewegungen heute, wie zum
Beispiel «New Age». Wie sich überhaupt die mystischen
Gemeinschaften darin gleichen, dass sie nach Einheit, Ganzheit

streben.

Einheit, Ganzheit: Frau Marbacher zeigt uns, wie weit wir
davon entfernt sind, ein Bewusstsein auch nur unserer eigenen
Körperlichkeit zu haben. Sie stellt uns die Aufgabe, unsern
linken Fuss zu zeichnen. Kaum eine von uns muss nicht über
das Gebilde, das dabei entsteht, lachen. Nachdem wir uns,
mit der Fußsohle, den Zehen, den Kanten tastend, rollend,
haltend, um einen Bambusstab bemüht haben, ist die neue
Zeichnung schon um einiges näher an unserer Körperlichkeit.

Solidarität - Gemeinschaft

Das ist nur ein Beispiel dafür, dass in unserem Seminar nicht
nur der Kopf arbeitet. Der freilich auch, er und die ganze
Seele: da wird leidenschaftlich aufmerksam zugehört und
diskutiert, wobei auch Widersprüchliches stehengelassen und
nicht gewaltsam harmonisiert wird. Und doch spüren wir vor
allem gegen Ende des Seminars hin etwas von der ersehnten
Solidarität wirklich werden und damit Gemeinschaft. Daran
ist sicher der bunte Abend nicht unschuldig. Aber auch die
besten, feinsten Witze, die gelungensten Schnitzelbänke, und
was da noch alles an spontanen Beiträgen kam, können ein
solches Gemeinschaftsgefühl allein nicht bewirken. Und es

kann auch nicht allein am Thema liegen, denn ich habe
Ähnliches schon wiederholt im Nidelbader Arbeitsseminar
erlebt. Darum glaube ich, dass es etwas mit Imelda Abbt zu
tun hat. Imelda muss eine geheimnisvolle Fähigkeit haben,
die Menschen um sich zur Solidarität zu bringen, eine
Gemeinschaft entstehen zu lassen. Danach sehne ich mich
auch diesmal wieder zurück und freue mich schon wieder auf
die nächsten Nidelbader Tage.

Elfriede Huber-Abrahamowicz

37


	Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen, 2.-4. November 1987 : vom Streben nach Ganzheit

