Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 1

Artikel: "Das Heim als Lebensgemeinschaft. Nahe und Distanz" :
Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke im Heim

Autor: Bartschi, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das Heim als Lebensgemeinschafi. Ncihe und Distanz»

L ebensgemeinschaft — ein (fast) vergessener Gedanke im Heim

Von Christian Bdrtschi, « Weissenheimy, Bern

Die letztjiihrige VSA-Jahresversammlung, die am
13./14. Mai 1987 im zircheroberlindischen Wald
durchgefiihrt wurde, war dem Thema «Das Heim als
Lebensgemeinschaft. Nidhe und Distanz» gewidmet.
Christian Bértschi, seit 1970 Vorsteher des heilpidago-
gischen Schulheims «Weissenheim» in Bern und bis
Ende 1987 Prisident der Kommission Heimerziehung
des VSA, hielt an dieser Jahresversammlung ein
vielbeachtetes und im VSA seither immer wieder
zitiertes FEinfiihrungsreferat, das den Titel trug:
«Lebensgemeinschaft — ein (fast) vergessener Gedanke
im Heim». Es wird hier im Wortlaut wiedergegeben,
die Zwischentitel sind von der Redaktion gesetzt. Die
diesjihrige VSA-Jahresversammlung — es wird die
144ste sein — findet am 18./19. Mai 1988 in Herisau
statt und triigt den verheissungsvollen Titel: «Das Heim
als kulturelle Geburtsstiitte der Zukunft.

Bereits die Tatsache, dass ich hier zu diesem Thema zu Ihnen
sprechen soll, ist eigentlich aufschlussreich und kann zunédchst
eine gewisse Verlegenheit hervorrufen. Stellt nicht das Heim,
gewissermassen definitionsgeméss, eine Lebensgemeinschatft
dar? Was hétten unsere Viter, die Pioniere der Heimerzie-
hung, wohl dazu gesagt, wenn sie geahnt hitten, dass 1987,
im Nach-Tschernobyl-Jahr, der Eroffnungsvortrag der VSA-
Jahresversammlung unter dem Thema «Lebensgemeinschaft —
ein (fast) vergessener Gedanke im Heim» stehen wiirde? Dass
also der Gedanke der «Lebensgemeinschaft» im Heimzusam-
menhang fast in Vergessenheit zu geraten droht?

Wahr ist, dass das Thema «Das Heim als Lebensgemein-
schaft» uns in der Kommission fiir Heimerziehung des VSA
seit geraumer Zeit beschaftigt hat und wohl auch noch weiter
beschiftigen wird; wahr ist, dass die Kommissionsmitglieder
in zahlreichen Sitzungen um das Thema gerungen haben. Und
wahr ist schliesslich auch, dass damals, vor 2-3 Jahren, als
das Stichwort «Lebensgemeinschaft» erstmals (wieder) fiel,
dies so etwas wie ein Reizwort darstellte, auf etliche von den
Kommissionsmitgliedern wie ein rotes Tuch wirkte. Als
Prisident der besagten Kommission mochte ich eingangs den
Kommissionsmitgliedern danken, dass wir zusammen einen
Weg zurticklegen durften — den Weg auf der Suche nach dem
«(fast) vergessenen Gedanken der Lebensgemeinschaft im
Heimy.

Lebensgemeinschaft oder Arbeitsgemeinschaft?

Die angedeutete Skepsis driickte sich damals etwa folgender-
massen aus: hochstens und im besten Fall seien heute noch
Arbeitsgemeinschaften moglich; mehr zu verlangen, hiesse
doch das Rad der Geschichte zuriickdrehen ... Natiirlich:
bereits funktionierende Arbeitsgemeinschaften, Gemeinschaf-

ten, in denen man sich in die Hidnde arbeitet, sind viel,
unendlich viel. Und sie stellen beileibe keine Selbstverstand-
lichkeit dar. Aber reicht eine gut funktionierende Arbeitsge-
meinschaft — wie sie iibrigens in jedem Biiro, in jedem
Fabrikbetrieb angestrebt und zum Teil verwirklicht wird —
aus, der fast unmoglichen Aufgabe der Heimerziehung gerecht
zu werden? Ich fiirchte (hoffe) nein; ich meine, es miisste noch
etwas dazu kommen, das iliber die perfekte Erledigung der
Arbeit hinausgeht.

Ich habe von «Verlegenheity gesprochen ... Unser Thema
entspringt wohl der heutigen Verlegenheit dem Heimgedan-
ken als solchem gegeniiber. Natiirlich, wir haben noch Heime,
es braucht weiterhin Heime (so sagen es uns auch die
Fachleute), es geht nicht ohne Heime ab, auch in der Zukunft
nicht. Aber: Haben wir noch wirkliche Heime? Haben wir
nicht einfach noch mehr oder weniger kinder- und jugend-
freundliche Organisationen (ahnliches liesse sich wohl auch
von den Altersinstitutionen sagen), die fast nur noch aus
Tradition und Pietdt den Namen «Heim» tragen? Sind wir
nicht alle schon bei der Nennung des Begriffs «Heim» leicht
verlegen geworden? Ich weiss, dass wir fast alle noch wirkliche
Heime fithren mochten. Aber konnen wir das noch? Hindern
uns nicht schon die dusseren Umstdnde daran? Bei diesem
fliegenden Wechsel der Mitarbeiter, bei all den Forderungen
nach Arbeitszeitverkiirzung, nach mehr Freizeit, mehr

Ferien? Wie sagt der Altmeister der Heimerziehung, Andreas

Mehringer: «Ob sie — die gute Heimerziechung — aber in

Christian Bértschi: «Es braucht Mut in der heutigen Zeit zur
Heimerziehung, und ich glaube, dass die Zukunft des Heims nicht
unwesentlich davon abhingt, ob es uns wieder gelingt, unsere
Institutionen zu wirklichen Lebensgemeinschaften zu entwickeln, zu
Lebensgemeinschaften zwischen Betreuten und Betreuern.»



VSA-Kurse, Seminare und Tagungen 1988

11.-15. Januar
Probstei Wislikofen

26./27. Januar
Bad Schénbrunn

5. Februar

Krankenheim Wilflingen
252, 1047 ./24:3.
Romero-Haus Luzern

22.2. bis 31.10.
IAP, Zlrich

8./9.8. [besetzt]

Mattli, Morschach
14.-16.3.

St. Stephanus, Rischlikon
18:4..5.5..14.6.

Region Graublinden

21.4., 4.5, 156.
Region Bern

11.4.1988 bis 3.4.1989
Krankenheim Wilflingen

26241 10248 5 ele/ 24 1695
Alterswohnheim Wiedikon, Zlrich

18./19.5.
Herisau

31.5.;1.6.
Franziskushaus Dulliken

2./3.6.
Bildungszentrum Einsiedeln

8.6.
AH Limmat, Zirich

22.6.
Paulus-Akademie, Zirich

22./29.8., 5./12./19./26.9.
Zentralschweiz

288 219 2/ 10,
Region St. Gallen

S8 A2 2819:
HPS Ziirich

15, /1659
Paulus-Akademie, Zlirich
1.9.

Paulus-Akademie, Zlirich
2-4.11.

St. Stephanus, Rischlikon
8./9.11.

22 /2818
Mattli, Morschach

2472511,
Nidelbad, Riischlikon

Freiheit fiir den Widerspruch!
Seminarwoche mit Dr. Imelda Abbt

Der Chef als Vorbild
Seminar mit Pater Dr. Albert Ziegler

Lernveranstaltung mit der Instant Soft AG
(Wiederholung: 29.8., lttigen BE)

Anthropologie der Sucht
mit Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld (4 Nachmittage)

Einflihrung in die Arbeit mit Betagten im Heim
in Zusammenarbeit mit dem IAP (27 Montagvormittage)

Ich mochte an der Hand eines Menschen sterben
Dr. Imelda Abbt, Pfr. Klaus Diirig (Wiederholung)

Macht/Ohnmacht der Freiheit
8. Nidelbad-Arbeitsseminar flir Frauen; Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer kiinftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer kiinftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Das Begleiten von Langzeitpatienten
Dr. Imelda Abbt, Paul Gmlnder (10 Tage)

Unsere Arbeit im Heute muss getragen sein vom Horen
auf das Gestern und vom Blicken auf das Morgen
Leseseminar mit Dr. Imelda Abbt

VSA-Jahresversammlung:
Das Heim als kulturelle Geburtsstatte der Zukunft
«Das Recht auf Tétung ist etwas anderes als das Recht

auf Sterben», 6. Praxis-Seminar;
Dr. I. Abbt und Dr. K. H. Bauersfeld

Kunst und Spiel in der Betreuung, 9. Einsiedler Forum
4. Malen und bildende Kunst; Dr. I. Abbt und Dr. H. Siegenthaler

Grundprinzipien des Arbeitsrechts
Adrian Brunner, Flirsprecher

Der Zeitgeist und die Postmoderne
Paul Gmunder, Dr. Imelda Abbt

Nur wo ein Mass ist, kann Vermessenheit sein
Leseseminar mit Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer kiinftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Fortbildungsseminar
mit HPS; Dr. Ruedi Arn, Dr. Imelda Abbt

Personalfragen im Heim
Seminar mit Werner Vonaesch, VSA

Wer perfekt ist, ist defekt; zur Psychohygiene des Helfers
Dr. iur. Heinrich Sattler

Macht/Ohnmacht der Freiheit
8. Nidelbad-Arbeitsseminar fir Frauen, Dr. Imelda Abbt

Sterbehilfe — Patientenrecht
Fortbildungstagung fir Altersheimleitung

Kommunikation mit Geistigbehinderten
Dr. J. Kaufmann, Dr. Imelda Abbt

Ausgewihlte Probleme der Alters- und Pflegeheimleitung
mit Prof. Dr. Ernst Kilgus

Schweizer Heimwesen 1/88




Zukunft auch méglich bleibt, hangt davon ab, ob dort (wieder)
ohne Schichtdienst gearbeitet wird und gearbeitet werden
darf. . » Lésst sich unter den Bedingungen, unter welchen wir
heute unsere Institutionen fiihren, ein «Daheim» noch schaf-
fen, lasst sich «Heimat» noch verwirklichen? Ohne Heimat
aber, ohne ein Daheim, kann der Mensch nicht Mensch
werden. Unter Heimat aber verstehe ich einen Ort, wo ich
verstanden werde, einen Ort, wo ich auf- und angenommen
werde wie ich bin, einen Ort, wo mich jemand liebt —
vorbehaltlos und nicht nur professionell und stundenweise!

Die Verwandtschaft von Heim und Heimat

Heim, Heimerziehung, Erziehung im Heim: Der Begriff des
«Heimsy, der schillernde Begriff des Heims hat mich immer
wieder fasziniert, herausgefordert — aber auch nachdenklich
gestimmt. Die Verwandtschaft von Heim und Heimat . .. In
meinem Beruf suchte ich immer wieder von der Frage
auszugehen: Ist mir an meinem Arbeits- und Lebensort wohl?
Bin ich selber gerne dort, kehre ich immer wieder gerne
dorthin zurtick? Und wenn ich von mir spreche, meine ich
auch meine Angehorigen, meine Kinder, meine Frau. Kon-
kret: Ist das Heim, «mein» Heim ein Ort, der mir selber
Heimat bedeutet, bedeuten kann?

Wenn ich im Heim nicht mehr daheim bin, wenn ich nur noch
mit einem Fuss drin, mit halbem Herzen dabei bin, spliren
das meine Angehorigen, spiiren das aber auch die Mitarbeiter
und nicht zuletzt die Kinder und Jugendlichen. Gerade
kleinere Heimkinder wollen immer wieder wissen, ob man
denn wirklich selber auch im Heim daheim sei. Mehrmals ist
es schon vorgekommen, dass ihr Fragen nach meinem Daheim
erst dann fiir sie befriedigend geklidrt werden konnte, wenn sie
sich mein Schlafzimmer, mein Bett, die Betten meiner Frau
und meiner Kinder anschauen durften. Sie wussten dann
wirklich, dass das, was von ihnen tagtéglich gefordert wird,
namlich im Heim daheim zusein, auch von den Erwachsenen,
beziehungsweise von einem Teil der Erwachsenen — ich meine
damit neben den Heimeltern in erster Linie die Erzieher, aber
auch Lehrer, den Landwirt, den Abwart . . . —, praktiziert wird.

Wenn ich diesen Gedanken als These formulieren miisste,
wiirde ich sagen:

Das Heim kann fiir den Zogling nur dann wirklich « Heimy
sein, wenn es auch fiir den Mitarbeiter — und da schliesse
ich den Heimleiter, die Heimleiterin, das Heimleiterehe-
paar ein — ein Daheim ist.

Um kein Missverstindnis aufkommen zu lassen: Natiirlich
machen wir den Begriff des Daheimseins nicht von der Anzahl
der Nichte abhingig, die ein Mitarbeiter im Heim verbringt
—soll ich sagen: im Heim verbringen muss?

Das Heim als lebendiger Organismus

Ich bin davon ausgegangen, dass wir Erwachsene uns im Heim
zunichst wohlfiihlen miissten — wohlfiihlen nicht verstanden
im Sinne von dusserer Sicherheit, Sicherung, sondern im Sinne
einer inneren Stimmigikeit, im Sinne der Moglichkeit, sich im
Heim kreativ entfalten zu konnen. Das Gegenteil davon wére:
bloss dusserliche, zutiefst unschopferische Pflichterfiillung.

Arbeit, degradiert zur blossen Pflichterfiillung, bedeutet Tod.
Die heutige Arbeitssituation bringt es ja im allgemeinen mit
sich, dass die Mehrzahl der Menschen erst am Feierabend
richtig zu «leben» beginnt, am Wochenende, in den Ferien.

Es ist dies eine in mancher Hinsicht verhédngnisvolle Entwick-
lung.

Nun gehoéren wir im Heim aber grundsitzlich zu einer
privilegierten Klasse von Arbeitenden, bei denen das 7Tun
selber sinnvoll ist, sinnvoll sein kann. Wir haben es mit
lebendigem «Material», mit Menschen zu tun. Fordern wir
die Lebendigkeit, lassen wir uns durch die Lebendigkeit
herausfordern? Lebendigkeit aber heisst, dass etwas in Bewe-
gung ist.

Nun sind unsere Heime ja meist fertige Institutionen, an denen
es kaum noch etwas zu verdndern gibt — abgesehen von
gelegentlichen Neubauten, die uns so lange belasten, als sie
noch nicht mit behoérdlichem Segen eingeweiht wurden.
Fertige Heime: alles ist da, ist gegeben, ist gebrauchsfertig,
hat seine bestimmte, vorgeschriebene Funktion, ist zemen-
tiert. Es ldsst sich nichts mehr dndern, verdndern. Die «beste
aller (moglichen) Welten» (Leibniz) hat im Heim ihren
Niederschlag gefunden, hat sich im fertigen, perfekt ausgestat-
teten Heim verkorpert . ..

Aber eben: Ist Fertiges nicht gleichzeitig Totes oder zumindest
nicht mehr Entwicklungsfihiges? Wie soll das Heim noch
leben, wirklich leben, wenn alles bereits unverdnderlich und
unabédnderlich gegeben ist und sich nicht oder kaum mehr
verdandern ldsst? (Zwischenbemerkung: Gliicklicherweise sind
danoch die Kinder, die Jugendlichen, die das Nicht-Gegebene
verkorpern. Sie zwingen uns immer wieder zu einer nicht
immer willkommenen Dynamik.) Und mit dem «Gegebenen»
meine ich nicht nur das Bauliche, das Architektonische. Ich
meine damit auch: die Heimordnung, den Heimalltag, die
Fiihrungsstruktur, den Stil, das innere Konzept, die Regelung.
Lichtenberg sagt in einem bissigen Aphorismus: «Es ist
unglaublich, wieviel die Regeln verderben konnen, sobald
einmal alles zu gut geregelt ist. . .»

Verstehen Sie mich recht: Ich mochte mich keineswegs zum
Anwalt von bloss kurzlebigen Verdnderungstendenzen
machen, ich will keiner blinden Verdnderungs- und Erneue-
rungswut das Wort sprechen. Ich meine aber, dass das Heim
(wieder) als lebendiger Organismus verstanden werden muss,
und nur der Organismus, nicht die Organisation, so perfekt
sie auch funktionieren mag, ist etwas Lebendiges, Wachstiim-
liches. Das heute tiberall mit Vorliebe verwendete Schlagwort
vom «Nullwachstum» beinhaltet eine absurde, sich selbst
aufhebende Vorstellung. Es gibt kein Null-Wachstum, auch
im Heim nicht. Nullwachstum ist Stillstand, ist Tod. Leben
ist Wachstum, das freilich nicht immer gegen aussen sichtbar
wird. Aber jeder Wachstumsprozess kennt auch seinen Gegen-
pol: das Sterben. Es muss, wenn etwas neu entstehen soll, auch
etwas sterben, absterben diirfen. Das gilt im Physischen, aber
auch im Seelischen und Geistigen. Auch wir im Heim miissen
bereit sein, Uberlebte Ordnungen, unfruchtbare Strukturen
sterben zu lassen — mit all den schmerzlichen Begleitumstin-
den, die ein Sterben verursacht . . .

Ich weiss nicht, ob es statthaft ist, das Dichterwort: «Was du
ererbt von Deinen Vitern hast, erwirb es, um es zu besitzen»
etwas pietdtlos abzuwandeln in: «. ..erwirb es — soll ich
sagen —, um es zu verdndern»? Oder besser: «. . .erwirb es,
um es zu wandeln, zu verwandeln»; «erwirb es, aber gib acht,
dass dieses Erbe sich nicht vor lauter Besitzenwollen entwertet,
in Asche und Staub auflost . . .»

Verdanderungen konnen weh tun, unangenehm und unbequem
sein. Sie stellen liebgewonnene Sicherheiten in Frage; man
kann sich nicht mehr im Aussern absichern, verliert (schein-
bar) den Halt. Die traditionelle Ordnung trdgt nicht mehr . . .

7



In einer Zeit, in der das Versicherungswesen zum Teil
unsinnige Formen angenommen hat, in der wir alle uns so
sehr um Sicherheit bemiihen, kann man solche Gedanken als
eine Zumutung empfinden!

Zwischenbetrachtung iiber das Unfertige in der Kunst. . .

In Zeiten allgemeiner (innerer) Verunsicherung klammert
man sich um so krampfhafter an dussere Sicherungen. Der
dussere Perfektionismus, auch im ganzen Sozialwesen, treibt
Bliitens:.

Ueli Seiler vom Schlgssli Ins sprach vor Jahresfrist in Chur
vom Heim als von einem «sozialen Kunstwerk».

Moderne Kunstwerke lassen sich nicht ohne weiteres mit den
grossen kiinstlerischen Schopfungen der Vergangenheit, zum
Beispiel der Renaissance, vergleichen. Sie tragen den Stempel
unserer Zeit, einer Zeit der Verunsicherung, des Umbruchs,
der Neubesinnungen und Neuorientierung. Sie fordern auch
eine andere Betrachtungsweise heraus. Nicht von ungefdhr hat
der Kunsthistoriker Dieter Rudloff sein Buch {iber die
moderne Kunstentwicklung mit den Worten «Unvollendete
Schopfung» betitelt. Damit will er ausdriicken: Moderne
Kunstwerke sind nicht (mehr) einfach fertig. Im Gegenteil: Sie
sind offen, fordern heraus, verlangen eine intensive Auseinan-
dersetzung vom Betrachter. Dieser wird aufgerufen, seinen
Teil zur Vollendung eines Kunstwerkes beizutragen. Es ist
dies der zeitgemésse Aufruf: Die Schépfung liegt nicht einfach
fertig vor uns; der Mensch muss aktiv am Prozess der
Ganzwerdung mitwirken. Dem Beuys’schen Ausruf: «Jeder
Mensch ist ein Kinstler», miissten wir also beifiigen: «Jeder
Mensch trégt (auch) die Moglichkeit zum ,sozialen Kiinstler’
in sich.» Dies zu betonen scheint mir im Zusammenhang mit
unserem Tagungsthema wichtig: Neue Lebensgemeinschaften
(im Heim) konnen aus eben dieser Einsicht entstehen, dass
ein soziales Kunstwerk in unserer Zeit nur dann moglich wird,
wenn jeder der daran Beteiligten — unabhingig von der
Funktion, die er darin bekleidet —sich mitverantwortlich fiihlt,
an dieser neuen Ganzheit zu arbeiten, wenn er sich bewusst
wird, dass es auf ihn und vor allem auf ihn ankommt, ob eine
lebendige Gemeinschaft zustande kommt oder nicht. Dass ein
solches Denken, ein solches Bewusstsein Konsequenzen nach
sich ziehen muss bis in die Heimstruktur, liegt auf der
Hand. ..

Ich war in den letzten Jahren wiederholt in Chartres, zum Teil
mit meinen Mitarbeitern und Kollegen, zum Teil allein. Die
Kathedrale von Chartres ist ja ein ganz besonderes, fast
unfassbares Kunstwerk der Friihgotik. Wer sich in ihren
Anblick und in ihre wechselvolle Geschichte vertieft, kommt
aus dem Staunen nicht heraus: kaum ein Stein, der bloss
zufillig gesetzt worden wire, kein Mass und keine Proportion,
die nicht eine tiefere harmonikale Bedeutung hitten. Ein
Freund, der seit Jahren in Chartres lebt und sich wie kaum
ein zweiter mit diesem «Wunder von Chartres» auseinander-
gesetzt hat, machte mich auf eine kunsthistorisch merkwiirdi-
ge Tatsache aufmerksam: dass ndmlich keine dieser grossen
gotischen Kathedralen — Chartres nicht ausgenommen - je
ganz fertig wurden. Alle haben sie so etwas wie eine «offene
Wunde», eine oder mehrere Stellen, die zum Teil sogar
bewusst offengelassen wurden und die es ermoglichten, am
grossen Werk immer wieder weiterzubauen. Ja, es gehorte
geradezu zur Tradition gewisser mittelalterlicher Bauhtitten,
dass jedes wichtige Gebdude einen unfertigen Teil, eine
unfertige Ecke aufweisen musste — neben der Perfektion der
librigen Architektur. Aber diese unfertige Ecke war es, auf die

8

es in einem gewissen Sinne ankam: Sie stellte die Offnung
fiir die Zukunft dar, die offengelassene Moglichkeit, die
Moglichkeit zum Weiterbauen, Umgestalten, Weiterdenken.
Eine offene Ganzheit gewissermassen — vielleicht auch eine
verletzliche Ganzheit —, jedenfalls eine wandlungs- und
entwicklungsfihige Ganzheit, die neue Moglichkeiten ein-
schloss, miteinbezog.

...und im Heim

Diese Tatsache hat mir spontan eingeleuchtet. Es will mir
scheinen, es verberge sich dahinter ein «offenbares Geheim-
nis». Und dieses Geheimnis mochte ich auf unsere Heimsitua-
tion tibertragen: Wir brauchen die offenen Ecken, die offen-
gebliebenen Moglichkeiten, ja sogar offene Wunden. Wir
brauchen den lebendigen Prozess, um nicht zu erstarren, um
nicht zu «verbiirgerlichen». Freilich: Auch ich weiss um die
Schwierigkeit der Umsetzung solcher Gedankengénge, in
einem System von dusseren Einschrankungen und Zwangen.
Was ldsst sich noch offenhalten, konnen wir fragen, wenn
Instanzen ausserhalb des Heims iiber die Effizienz unserer
Arbeit zu befinden sich anmassen, wenn wir gezwungen
werden, die Zahl der notwendigen Mitarbeiterstellen zu
Beginn des Jahres auf mindestens zwei Kommastellen genau
ausrechnen, wenn wir gezwungen werden, Arbeitszeiten bis
auf eine Minute genau festzulegen ... Ich denke immer
wieder: Lassen wir uns nicht zu sehr beeindrucken? — Lassen
wir uns nicht zu sehr beeindrucken! Arbeiten wir an der
Offenheit, denn nur durch sie wird Ganzheit — als Ziel -
sichtbar. Hiiten wir uns vor allzu fertigen Organisationen, die
zwar statistisch erfasst und verglichen werden kénnen, in
denen sich aber Resignation und Uberdruss breit machen.

Ist Thnen tibrigens auch schon aufgefallen, dass das Wortlein
«fertigyr in unserer Zeit eine merkwiirdige Doppelbedeutung
angenommen hat? Man macht cine Arbeit «fertign, hoffentlich
gut fertig. Man ist fertig mit den Aufgaben, die es zu IGsen
gibt. Oder: Mein Vortrag ist bald fertig. Man kann aber auch,
am Ende eines anstrengenden Tages, vollig «fertig» sein, das
heisst zum Umfallen miide. Schlimmer noch: Jemand kann
uns, wir konnen jemanden «fertign-machen. «Er het mi
fertiggmacht», oder: «Mach mi doch nid fertig!» Was driicken
wir damit aus? Doch genau das Gegenteil von jenem edlen
Fertigmachen im Sinne von Beenden. Wenn wir jemanden
«fertigmachen», heisst das, dass wir nicht auf- sondern
abbauende Kritik an ihm iiben, dass wir ihn als Person
gleichsam «demontieren». Er ist fiir uns erledigt, wir glauben
nicht mehr an ihn, wir nehmen ihm aber auch die Moglichkeit,
sich zu dndern.

Es driickt sich in dieser Doppelbedeutung das Januskopfige
des Begriffs des Fertigen aus. Wir sollen zwar eine angefangene
Sache fertig machen, doch als Menschen sollten wir nie
«fertign sein. Einen Menschen in diesem zweiten Sinne
«fertigmachen» verstosst gegen das Gebot, sich «kein Bildnis»
zu machen. Es heisst auch: Denke nie, du habest eine Sache
oder einen Menschen nun wirklich und endgiiltig «im Griffy,
du wissest nun wirklich, mit wem du es zu tun habest — weder
bei Mitarbeitern noch bei Zoglingen noch bei sich selber.
Lassen wir uns Raum, Spielraum, offene Moglichkeiten,
Entwicklungsmoglichkeiten.

Und vor allem: Lassen wir uns selber nicht «fertigmachen»
durch Umstinde, Behorden, abschliessende Regelungen —
auch wenn sie im Gewand von Ver-«ordnungen» auf uns
zukommen. Kdmpfen wir unbeirrt um den Spielraum, den
alles Lebendige zu seiner Entfaltung braucht. Gehen wir das



VSA-Kurs in Luzern

Anthropologie der Sucht

mit Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld / Dr. Imelda Abbt

Das Reden iiber Suchtprobleme orientiert sich an der dusseren Erscheinung siichtigen Verhaltens. Die
vielféltigen Ursachen fiihren zur Fragestellung nach der Existenzweise des siichtigen Mitmenschen.
Dabei kann die Frage nach dem Sinn der Sucht nicht iiberhért werden. Wir orientieren uns mit Referaten
und Diskussionen auf der Grundlage reichhaltiger Informationen.

Angaben zur Person: Dr. med. K. H. Bauersfeld, Spezialarzt FMH fiir Kinder- und Jugendpsychiatrie
und Psychotherapie. Er befasste sich seit 1960 mit Sucht- und Drogenproblemen in der
psychiatrischen Klinik, in Jugendheimen und in der ambulanten Tatigkeit als Schulpsychiater in
Zrich. Seit 1972 ist er leitender Arzt des Kinder- und Jugendpsychiatrischen Dienstes des Kantons
Luzern und seit 1980 ist er im Nebenamt als leitender Arzt der Drogenberatungsstelle des Kantons
Luzern tatig. Als Psychotherapeut daseinsanalytischer Richtung hat er sich insbesondere auch mit
anthropologischen Problemen der verschiedenartigsten Sucht-Phanomene befasst.

Dr. Imelda Abbt ist seit 1978 hauptverantwortlich flir die Fortbildung des VSA.

Kursort: 6006 Luzern, Romero-Haus, Bildungszentrum, Kreuzbuchstrasse 44 (ab Bahnhof SBB
mit Bus Nr. 2 Richtung Wiirzenbach bis Haltestelle Brlielstrasse; erste Haltestelle nach
«Verkehrshaus»).

Kursdauer: Vier Nachmittage, jeweils von 15.00 bis 18.00 Uhr.

Der Kurs ist flir Interessierte aus der ganzen Schweiz zuganglich, kann aber nur en bloc
besucht werden.

Kurstermine: Beginn 25. Februar 1988. Weitere Daten: 10., 17. und 24. Marz 1988.

Kurskosten: Fr. 120.— (inkl. Pausenkaffee)

9 % Ermassigung fiir Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen
3 % Ermassigung flir persdnliche VSA-Mitgliedschaft
12 % Ermassigung flr Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit persénlicher
VSA-Mitgliedschaft

Anmeldetalon (Anthropologie der Sucht)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [ Persénliche VSA-Mitgliedschaft [

Der Anmeldetalon ist ausgefillt bis spatestens 17. Februar 1988 einzusenden




Wagnis zu unfertigen Heimen, zu unfertiger Padagogik, zu
unfertiger Lebensfiihrung ein. Denn wenn das Heim, die
Padagogik, wenn wir selber einmal fertig sind: Was gibt es da
noch zu tun an Lebenswertem, an Kreativem, an Aufbauen-
dem? Wir wiirden degradiert zu bloss noch Ausfiihrenden, zu
blossen — zwar vielleicht gutbezahlten — Séldnern.

Die Miindigkeit der Mitarbeiter im Heim

Das Heim also zunéchst als Ort der Unsicherheit, der offenen
Moglichkeiten, der Verunsicherung. Was ist durch diesen
Verlust eines Teils der dusseren Sicherheit — zunédchst einmal
einstellungsmassig — gewonnen?

Hier komme ich nicht darum herum, eigene Erfahrungen
einzuflechten, aber auch von eigenen Wandlungen zu berich-
ten, wie sie sich mir in meiner Arbeit im Heim ergaben.

Eine erste Einsicht war die, dass der Heimleiter/das Heim-
leiterehepaar das Heim nicht allein, im Alleingang auf die
Dauer zu tragen vermag. Wir sind auf wirkliche Mitarbeiter,
nicht bloss auf Personal angewiesen. Was niitzt es, wenn wir
in der «Chefetage» Entschliisse fassen und diese zur Durchfiih-
rung weitergeben, wenn wir nicht wissen, ob sich unsere
sogenannten Mitarbeiter mit diesen Entschliissen auch wirk-
lich identifizieren kénnen?

Es wurde uns bewusst, dass man in unserer Arbeit Beschliisse
immer nur mit Menschen, nicht gegen Menschen fassen kann,
sofern man vorauszusetzen bereit ist, dass es sich bei den
Mitarbeitern um prinzipiell miindige Menschen handelt. Eine
solche Voraussetzung ist freilich unumgénglich; sie will aber
nicht nur Theorie bleiben, sie will Praxis werden. Miindigsein
heisst in unserem Zusammenhang: Man ist fahig, an Entschei-
dungsprozessen mitzuarbeiten; man ist aber auch bereit, die
Konsequenzen mitzutragen. Denn nicht wahr: Man kann
ernstlich nur Entschliisse fassen mit Menschen, die wirklich
bereit sind, die Folgen dieser Entschliisse auf sich zu
nehmen . .. 2

Eine zweite Einsicht war die, dass es uns nur dann moglich
wire, der Heimarbeit die Treue zu halten, wenn es gelingen
wiirde, den Gemeinschaftsgedanken im Heim zu wecken und
schrittweise zu verwirklichen.

Das Werden der Lebensgemeinschaft Heim

Im altchinesischen Weisheitsbuch I GING werden 64 archety-
pische Lebenssituationen beschrieben. Die Chinesen benutz-
ten das Buch auch zu Orakelzwecken. Eine dieser Situationen
ist Uiberschrieben mit FU, die WIEDERKEHR oder WEN-
DEZEIT. Der Begriff «Wendezeit» lieferte ibrigens den Titel
zu Fritjof Capras Erfolgsbuch. Der Kommentar zu diesem
FU-Zeichen kénnte fiir die heutige Zeit verfasst worden sein.
Ich zitiere:

«Nach einer Zeit des Verfalls kommt die Wendezeit. Das
starke Lichte, das zuvor vertrieben war, tritt wieder ein. Es
gibt Bewegung. Diese Bewegung ist aber nicht erzwun-
gen ... Es ist also eine natiirliche Bewegung, die sich
von selbst ergibt. Darum ist die Umgestaltung des Alten
auch ganz leicht. Altes wird abgeschafft, Neues wird
eingefiihrt, beides entspricht der Zeit und bringt daher
keinen Schaden. Vereinigungen von Gleichgesinnten bil-
den sich. Aber dieser Zusammenschluss vollzieht sich in
voller Offentlichkeit, er entspricht der Zeit, und darum ist
jedes egoistische Sonderbestreben ausgeschlossen ... Die

Wendezeit ist im Naturlauf begriindet. Die Bewegung ist
kreisférmig. Der Weg ist in sich geschlossen. Darum braucht
man nichts kiinstlich zu tiberstiirzen. Es kommt alles von
selber, wie es an der Zeit ist. Das ist der Sinn von Himmel
und Erde . . .

Meine Frage: Ist nicht das Heim als soziales Gebilde geradezu
pradestiniert, nach neuen Formen des Zusammenlebens zu
suchen, eine neue Art von Lebensgemeinschaft zu begriinden,
zu verwirklichen?

Man verstehe mich recht: Auch ich misstraue manchen
modernen Versuchen, durch sogenannte Lebens- oder Wohn-
gemeinschaften der Enge der Kleinfamilie zu entrinnen. Was
mit grossem Enthusiasmus und Einsatz beginnt, endet hdufig
in Erniichterung — Folge von Egoismen, Empfindlichkeiten,
enttduschten Erwartungen. Warum wollen solche Experimen-
te nicht gelingen? Doch wohl deshalb, weil ihnen auf die Dauer

die gemeinsame Idee, das gemeinsame Tun «an etwas»
fehlt W

Wenn ich trotzdem ein Verfechter der (fast) vergessenen Idee
der Lebensgemeinschaft im Heim bin, so deshalb, weil es im
Heim niemals um die Gemeinschaft an sich geht, sondern um
eine Gemeinschaft, die sich klar einer bestimmten Aufgabe
verpflichtet weiss, eine Gemeinschaft, die sich freiwillig
zusammenfindet, um miteinander Schritte zu versuchen, die
es ermoglichen, eine tragfahige Basis fiir unsere Zoglinge zu
schaffen. Allerdings: Auch die Lebensgemeinschaft Heim
«ist» nicht einfach, stellt sich nicht ohne weiteres ein. Sie kann
immer nur werden, im Werden begriffen sein. Auch sie ist
anfillig flir die oben erwédhnten Schwéchen und Unvollkom-
menheiten. Sie lebt aber vom guten Willen, der Einsicht und
dem tédglichen Einsatz aller an ihr Beteiligten.

Aussere und innere Bedingungen fiir die
Lebensgemeinschaft Heim

Die Lebensgemeinschaft Heim kann nur entstehen und
bestehen, wenn gewisse dussere und innere Bedingungen
erfiillt sind. Diese allerdings scharf voneinander zu trennen,
ist nur in der Theorie einigermassen mdoglich. In der Praxis
durchdringen sie sich.

Beginnen wir mit den dusseren Bedingungen. Sie sind zwar,
obschon wesentlich, weniger entscheidend als die inneren,
dafiir lassen sie sich besser formulieren.

Mitarbeiter wohnen im Heim

Es ist fiir mich selbstverstandlich, dass die Lebensgemein-
schaft Heim es notwendigerweise mit sich bringt, dass ein
grosser Teil der Mitarbeiter im Heim wohnt. Hier taucht eine
erste Schwierigkeit auf: das Wohnproblem.

Als meine Familie und ich vor bald 17 Jahren im Weissen-
heim, Bern, einzogen, stand der neuen Heimleiterfamilie zwar
eine geraumige, schone Wohnung zur Verfiigung —aber es war
die einzige Wohnung im ganzen Heim. Natiirlich wohnten
damals noch weitere Mitarbeiter im Heim: junge Erzieherin-
nen, die Kochin, der ledige Landwirt. Aber es war damals
offenbar noch selbstverstandlich, dass ein kleines Zimmerchen
geniigen musste, um die personlichen Bediirfnisse der Mitar-
beiter zu befriedigen. Sie blieben in der Regel ja ohnehin nicht
lange. Zudem sollte offenbar auch dusserlich dokumentiert
werden, dass «dienende Berufe» sich eigener Bescheidenheit
zu befleissigen hitten . .. Nun, es kamen bald andere Zeiten.
Die Erzieherausbildung wurde zur Zweitausbildung — ein

Schweizer Heimwesen 1/88



Beruf, den auch Ménner immer héufiger ergriffen (als Vor-
steher eines damaligen Méddchenheims eine Vorstellung, die
schlaflose Nachte bereiten konnte!).

Die neue Erziehergeneration war also beim Heimeintritt
(sofern sie liberhaupt eintrat!) wesentlich dlter, ja zum Teil
schon verheiratet und mit eigenen Kindern gesegnet. Diese
Leute scheuten sich auch kaum mehr, ihre eigenen, legitimen
Bediirfnisse anzumelden. Viele von ihnen lebten in einer
standigen Zerreissprobe zwischen den Heimanspriichen und
denjenigen der eigenen Familie (oder auch der «personlichen
Entwicklung»). War das Dilemma tiberhaupt zu 16sen? War
es nur losbar auf Kosten der Kinder im Heim: kiirzere
Arbeitszeit, mehr Erzieher? . . . Wir versuchten, einen anderen
Weg einzuschlagen. Mit etwas Phantasie und kleinen bauli-
chen Veranderungen gelang es uns, fiir einzelne Erzieherpaare
wohnungsahnliche Verhaltnisse zu schaffen — ohne allzugros-
sen finanziellen Aufwand iibrigens, da unsere Geldgeber
(Firsorgedirektion, IV) noch heute davon ausgehen, dass eine
Wohnung pro Heim den allgemeinen Bediirfnissen gerecht
werde.

Keine Trennung von Arbeits- und Lebensraum

Nun, ich will nicht linger bei Einzelheiten bleiben. Wichtig
ist mir aber zu betonen, dass sich, auch unter diesen zum Teil
sehr provisorischen Verhiltnissen, Erzieher einfanden, die das
Abenteuer «Lebensgemeinschaft» auf sich zu nehmen gewillt
waren. Und es waren und wurden gute Mitarbeiter; ihre
Bereitschaft, Arbeit und Freizeit nicht mehr sduberlich mit
dem Rechenschieber zu trennen, sondern das Heim als
Arbeits- und Lebensraum zu bejahen, hat sich bewahrt. Im
Laufe der Jahre wurde die Zahl der Familien, die auch im
Heim wohnten, grosser; neben den 30 Heimkindern zihlen
wir im Moment 16 Mitarbeiterkinder. Es ware gerechtfertigt,
einmal ein Loblied auf die Mitarbeiterkinder anzustimmen.
Ich habe sie immer wieder als eine ausserordentliche Bereiche-
rung empfunden; die Durchmischung mit den Heimkindern
brachte uns unzéhlige positive Erlebnisse («Kinder erziehen
Kinder»; Pestalozzi, Stanserbrief). Wir wollen auch nicht
libersehen, dass fiir viele Mitarbeiterkinder das Aufwachsen
im Heim nicht nur Uberforderung, sondern auch ebensosehr
eine Chance bedeutet . . .

Ich habe meine Mitarbeiter auch immer wieder ermuntert:
Bringt eure Freunde und Bekannten ins Heim, lasst sie
teilnehmen an eurer Arbeit, an eurem Leben. Sucht auch
Wege, eure personlichen Hobbies im Heim zu verwirklichen.
Platz hat’s genug, unbenutzte Raumlichkeiten ebenfalls. Lasst
die Heimkinder und die eigenen soweit es geht an euren
Freizeitbeschéftigungen teilnehmen. Erziehung, vielleicht so-
gar die wirksamste Erziehung, kann auch «nebenbei» gesche-
hen!

Wenn ich abends durchs Heim gehe, sehe ich noch spit in
vielen Mitarbeiterzimmern und -wohnungen das Licht bren-
nen. Auch in der Werkstatt wird noch gebastelt und geschrei-
nert. Aus einem entlegenen Raum dringen die Tone eines
Instruments. Ich weiss, was es fiir Kinder bedeutet, wenn ihre
Erzieher unter dem gleichen Dach wohnen!

Sich im gemeinsamen Tun verbunden fiihlen

Eine Lebensgemeinschaft kann nur dann entstehen und
wachsen, wenn man viel gemeinsam fuz. Man kann natiirlich
einwenden, jedes Heim zeichne sich durch gemeinsames Tun
aus — Ergebnis der gemeinsamen Bemiihung um die Zoglinge.
Unter gemeinsamem Tun verstehe ich jedoch mehr. Ich meine
gemeinsame Tatigkeiten, die vorerst nur mittelbaren Bezug

zum Pédagogischen haben. Ich zdhle auf: gemeinsames
Singen, Musizieren, gemeinsames Theaterspielen. So versu-
chen wir zum Beispiel jedes Jahr, unseren Kindern ein von
uns Erwachsenen erarbeitetes Stiick — ein Mérchenspiel, ein
Weihnachtsspiel — zu «schenken». Das gemeinsame Uben
beinhaltet unvergessliche Erlebnisse; sich den Kindern auf der
Biihne in einer bestimmten Rolle zu prisentieren, schafft
Verbindungen besonderer Art. Ich meine aber auch: gemein-
sames Arbeiten mit den Hidnden in Kursform, wobei wir
versuchen, dass ein Mitarbeiter selber, der sich auf einem
besonderen Gebiet eine gewisse Meisterschaft erworben hat,
sein Wissen oder Konnen an die Gemeinschaft weitergibt.
Plotzlich wird der Erzieher zum «Dozenten», zum Werkleh-
rer; seine Schiiler sind die Heimlehrer, die Heimeltern, die
Kollegen. Wir haben gemeinsam gemalt, gesponnen und
gewoben, geschreinert und gekorbt, getanzt und gekocht.

Durch gemeinsame Reisen suchen wir unseren kulturellen
Horizont zu erweitern. Wir waren zusammen (in den Ferien)
in Mailand, in Ravenna, in den Pyrenden, in Chartres; wir
bereisten gemeinsam die oberschwibischen Barockkirchen.
Wir folgten den Spuren eines Pestalozzi, Gotthelf, Bruder
Klaus, Oberlin . .. Selbstverstindlich werden diese Reisen
und Exkursionen gemeinsam geplant und vorbereitet, wobeli
nicht etwa der Heimleiter immer die Initiative zu ergreifen
braucht. Allerdings: Er soll, wenn immer moglich, dabeisein,
mitmachen . . .

Welches sind nun aber die inneren Bedingungen, die eine
Lebensgemeinschaft fordern, ndhren?

Diese sind naturgeméss schwieriger zu formulieren, sie sind
subtiler. Und oft liegen sie jenseits des Sag- und Mitteilbaren.
Immerhin, der Versuch, sie zu umschreiben, soll gewagt
werden, denn sie sind es ja eigentlich, die das Fundament einer
Lebensgemeinschaft im Heim darstellen. Denn, wie ich gesagt
habe: Eine Gemeinschaft besteht nie; im besten Falle ist sie
im Werden begriffen. Und wenn man einmal meint, sie zu
«habeny, so entgleitet sie einem zwischen den Handen. Sie ist
auch nicht einfach dusserlich machbar; sie lasst sich nicht in
Rezepte fassen.

Auf dem Wege sein zu einem gemeinsamen Menschenbild

Ein Grundsitzliches: Ich bin tiberzeugt, dass jedem Bemiihen
um echte Gemeinschaft ein Bemiihen um ein tragfdhiges
Menschenbild voraus- und parallelgehen muss. Ich hiite mich,
zu sagen, ein abgerundetes Menschenbild sei eine der Voraus-
setzungen echter Gemeinschaft. Ich meine, dass es vielmehr
am Wege selber liegt, dass dem «Auf-dem-Wege-Sein»
zentrale Bedeutung zukommt. Es hat einmal jemand sehr zu
Recht gesagt: «Wer genau weiss, wie alles werden soll, ist
lebensgefdahrlich fiir die Gemeinschaft.» Ich denke auch, dass
es zundchst nicht so entscheidend ist, wonach sich eine
Gemeinschaft orientiert, aber dass sie sich zu orientieren
versucht — spirituell, geistig —, scheint mir wesentlich. Und in
diesem Suchen, diesem Sich-Ausrichten kommt sicher dem
Heimleiter — unter anderem dank seiner Kontinuitdt —
entscheidende, richtungsweisende Bedeutung zu.

Ich kann es mir hier nicht versagen, ein paar Quellen zu
nennen, aus denen ich personlich, aber auch wir als Heim-
Gemeinschaft geschopft haben und immer neu schopfen.

In bezug auf ein tragfihiges Menschenbild komme ich
personlich nie um Pestalozzi herum. Sein «Stanserbrief»
begleitet uns seit Jahren, und seine «Nachforschungen»
stellen, wie mir scheint, immer noch ein unausgeschopftes und
unausschopfbares philosphisches Reservoir dar. Auch Rudolf

11



A5

Das volistandige
Programm
fiir den modernen
Ausgussraum

Ausgusseinheiten
Vidoirs

Beckenspulautomaten
Appatreils lave-vases

Wandmodul
Module mural

Wandmodell
Modele mural

Serie SM 20 Type SM 22

Einschweissmodell
Modeéle a souder

Tischmodell
Modele sur-table

Konsolenmodell
Modele a supports

Untertischmodell
Modéle sous-table

Type S-21

Jahre
‘5 ans '

Tr

Le programme
complet
pour le local
vidoir moderne

Zubehor
Suppléments

Kombinationen
_ Combinaisons

Abdeckungen 18/8 Einsatzkorbe
Tables inox Paniers

Tablare 18/8
Etageres inox

Lagergestelle
Stockage

Pflegegefasse
Ustensiles de soins

Schrankmobel
Meubles sur mesure

Der moderne Ausgussraum muss hohe Anfor-
derungen in Bezug auf rationellen Arbeitsab-
lauf, Hygiene, Qualitdt und Zuverléssigkeit er-
fullen. Dabei muss eine gute Lésung immer
an die Ortlichen Gegebenheiten angepasst
sein.

Als schweizer Hersteller sind wir in der Lage
auf Ihre Wiinsche einzugehen. Dabei ermég-
licht unsere grosse Erfahrung und ein kom-
plettes Produktsortiment die umfassende und
objektive Beratung. Stellen Sie uns auf die
Probe - wir freuen uns auf lhre Anfrage.

Le local vidoir moderne doit répondre aux
hautes exigences de rationalité, d’hygiéne, de
qualité et de sureté. En outre une bonne solu-
tion doit toujours s’adapter aux données lo-
cales.

Comme producteur suisse, nous sommes en
mesure d’aller a la rencontre de vos souhaits.
Notre expérience et notre gamme compléte de
produits nous permettent de vous conseiller
objectivement et intégralement. Mettez-nous a
I’épreuve, nous nous réjouissons d’étre avotre
service.

SIC AG
Wartenbergstrasse 15
4020 Basel

Telex 62640




Steiner wissen wir uns, vor allem im piddagogischen und
heilpddagogischen Bereich, verpflichtet. Dariiber hinaus
haben uns gerade seine Gedanken und Ideen zur Gemein-
schaftsbildung mitgepriagt. Das Weissenheim ist kein im
iiblichen Sinne anthroposophisches Heim; es ist eher eine
behdbige, wenn auch nicht unkdmpferische berndeutsche
Version anthroposophischer Gedanken, wie wir sie etwa im
Werk Friedrich Eymanns finden, die unsere «Heimphilo-
sphie» mitbestimmt. Auch das Werk C.G. Jungs hat mich
seit Jahren begleitet und nicht zuletzt — als relativ neue, aber
begliickende Entdeckung - die Kulturphilosophie Jean
Gebsers.

Das nicht-bewertende Interesse am andern Menschen

Rudolf Steiner weist darauf hin, dass eine wichtige Vorausset-
zung jeder Gemeinschaft darin besteht, dass sich ein Mensch
fiir den anderen zu interessieren beginnt, gleichsam an thm
erwacht. Zitat: «Der Mensch will an Seele und Geist des
anderen Menschen erwachen.» Das heisst, das Interesse am
anderen Menschen darf sich nicht nur auf seine Arbeitslei-
stung beziehen, sondern es muss an seinem Menschsein, an
seiner geistigen Biographie erwachen. Damit meine ich gerade
nicht ein analysierendes Griibeln in der Lebensgeschichte
eines jeden, sondern ein nicht-bewertendes Interesse, das den
einzelnen aus seiner Vereinzelung und Isolierung heraushebt
und in meinen Augen einmalig, unverwechselbar macht. Eine
Erzieherin sagte mir nach unserer letzten gemeinsamen
Ravenna-Reise: Es ist fiir mich erstaunlich, wie sehr man sich
aufeiner solchen Reise ndher kommt, wieviel besser man sich
kennenlernt, auch wenn man vorher Jahre miteinander
gearbeitet hat.

Ich will nicht ungerecht sein: Ich weiss, wie unendlich viel
echtes Interesse und tiefe Anteilnahme in unseren Heimen
unseren Schiitzlingen entgegengebracht wird. Vergessen wir
dartiber aber nicht hdufig die Erwachsenen — oder haben wir
einfach keine Zeit fiir die Mitarbeiter? Es liegt auf der Hand,
dass in einer solchen Sicht der Gemeinschaft sich zum
Mitarbeiter so etwas wie ein Freundschaftsverhiltnis einstel-
len wird. Man sagt sich «Du» — vom Praktikant bis zum
Heimleiter, auch wenn dieser vertraulichen verbalen Um-
gangsform nach kein Giitezeichen in bezug auf eine Gemein-
schaft zukommt. Vielleicht trifft das Wort «Freundschaft» den
Sachverhalt nur ungenau. Es ist gleichzeitig mehr und weniger
als ein Freundschaftsverhéltnis. Eine Lebensgemeinschaft ist
so etwas wie eine «Schicksalsgemeinschaft». Je ldinger man
zusammen arbeitet und lebt, desto schwerer fallt es zu
glauben, man sei ganz «zufilligy zusammengewiirfelt. Ent-
sprechendes gilt tibrigens auch in bezug auf die Heimkinder.

Ist die Lebensgemeinschaft Heim iiberhaupt leitbar?

Es wird sich nun die Frage stellen: Ist ein Heim, wo versucht
wird, nach diesen Gesichtspunkten zu arbeiten, tiberhaupt
noch leit— und «regierbar»? Schliesslich hat jedes Heim seinen
Heim-Leiter, der fiir die Heim-Fiihrung die Verantwortung
tragt!

Es diirfte klar sein, dass unter den geschilderten Voraussetzun-
gen nach Fiihrungs- beziehungsweise Strukturierungsmodel-
len gesucht werden muss, die den Gemeinschaftsgedanken
fordern.

Das hierarchisch-patriarchale Fiithrungsmodell

Wenn wir in der Geschichte der Heimerziehung zurtickblit-
tern, werden wir finden, dass das hierarchisch-patriarchale
Fiihrungsmodell die Heimgeschichte wohl am nachhaltigsten

geprégt hat. Dieses Modell hatte zweifellos seine Bedeutung
und seine grossen Verdienste. Es stellte gewissermassen das
Pendant zur alttestamentlichen «Du sollst»-Gesinnung oder
-Philosophie dar. Der Heimleiter wusste, befahl. Das Personal
fiihrte aus. Natiirlich bemiihte der Heimleiter sich immer
wieder, nicht nur zu befehlen, sondern in echt pestalozzischem
Sinne vorzuleben, Beispiel zu sein. Aber er verkorperte doch
das Heimgewissen, und ein mehr oder weniger ausgesproche-
nes Gefdlle war unverkennbar. Noch 1970, bei meinem
Stellenantritt im Weissenheim, spiegelte sich dieses Gefille
am Mittagstisch drastisch wider: Oben sass, ganz selbstver-
standlich, der Heimleiter mit seiner Familie. Dann, klar
abgestuft, die Lehrer, die Erzieher, die Gehilfen, der Landwirt
und das tbrige Personal. Keinem wire es eingefallen, diese
«gottgewollte» Ordnung zu durchbrechen. Heute hat sich
dieses Rangordnungsdenken in den meisten Heimen gottsei-
dank tiberlebt; sie spiegelt sich nur noch, versteckter, in den
Lohnklassen wider.

Heim — Demokratie

Ich denke, dass der hierarchische Fiihrungsstil — sofern diese
Hierarchie an eine Person oder eine Personengruppe gebun-
den ist — sich heute nicht mehr eignet, eine Lebensgemein-
schaft, die Lebensgemeinschaft Heim zu begriinden und
lebendig zu erhalten. Rudolf Steiner sagte einmal: «Die Predigt
atomisiert die Gemeinschaften.» Der Platz des Heimleiters ist
nicht mehr — im iibertragenen Sinn — die Kanzel. Er muss sich
zu seinen Leuten in die Banke des Kirchenschiffs setzen. Also
Demokratie, Heimdemokratie? Auch dieses Modell, konse-
quent angewandt, befriedigt mich nicht. Zu héufig endet
Demokratie in einem fruchtlosen, heillosen, endlosen Disku-
tieren, ndhert sie sich der Anarchie. Wie weiter, wenn alle
Meinungen in schonster Auslegeordnung vor uns liegen? Wer
wagt noch einen Schritt, wenn niemand niemandem mehr
nahetreten darf, ohne dessen Psyche empfindlich zu gefihrden
oder zu schéadigen? Lihmt so verstandene Demokratie nicht
alle Entwicklung, verhindert sie nicht vor lauter «wenn» und
«aber» jede Bewegung und Verdnderung? Im Zusammenhang
mit den demokratischen Volksabstimmungen habe ich einmal
einen bitterbosen Kommentar gelesen: «Wenn Volksabstim-
mungen wirklich etwas verdndern wiirden, wéren sie lingst
abgeschafft.»

Was bleibt? Gibt es liberhaupt so etwas wie ein «Lebensge-
meinschaftsmodell»?

Das «foderalistische» Gemeinschafismodell

Es ist klar, dass das Gesprich, das Miteinander-Sprechen, die
Transparenz Grundvoraussetzungen fiir die Lebendigkeit
einer wirklichen Gemeinschaft sind. Ich weiss nicht, ob es mir
gelingen wird, unser Lebensgemeinschaftsmodell einleuch-
tend zu skizzieren. Wir haben das Modell aus Ermangelung
eines anderen Begriffs ein «foderalistisches» genannt. Was
verstehen wir darunter?

Ich muss mich eines Bildes bedienen. Der lange, schmale
Tisch, an dessen Kopfende der Heimleiter sitzt und, funktions-
massig abgestuft, auf den Breitseiten die Mitarbeiter ihre
Plitze bezogen haben — {iber die Qualitdt der Stiihle will ich
mich hier nicht auslassen! —, erinnert mich an den patriarcha-
len Fiihrungsstil. — Eine lange, gerade ausgerichtete Stuhlreihe,
gleichwertig jeder Platz: das Bild einer demokratischen
Ordnung. Jeder argumentiert, sicher gescheit, versucht den
anderen zu liberzeugen, aber niemand hort zu, weil alle mit
sich selber beschiftigt sind... Die Demokraten im Saal
mogen mir bitte verzeihen!



Fiir eine foderalistische Gemeinschaft stelle ich mir einen
runden Tisch vor. Auch wenn an diesem Tisch prinzipiell alle
Plitze gleichwertig, «demokratischy» sind, so zwingt die runde
Anordnung der Stiihle die einzelnen Menschen doch, sich
gegenseitig wahrzunehmen, sich in die Augen zu schauen. Ein
solcher Tisch hat an sich kein «oben» oder «unteny», aber —
und hier komme ich zu dem meiner Meinung nach entschei-
denden Punkt — je nach Sachfrage ergibt sich eine Hierarchie
der Plitze. Wenn es um Fragen der Schule geht, um neue
Lehrmittel, Methoden, um Ubertritte usw., so werden die
Lehrer gewissermassen die Position des Vorsitzenden zu
iibernehmen haben. Natiirlich miissen sie alle begriindet
informieren, Red und Antwort stehen, aber wenn es darum
geht, einen Entschluss zu fassen, so ist ihre Stimme gewichtiger
als diejenige der librigen Mitarbeiter. In anderen Sachfragen
befindet sich ganz klar der Erzieher am imagindren oberen
Tischende: in Fragen des Gruppenlebens, der Elternkontakte,
der Freizeitgestaltung zdhlt seine Stimme mehr als diejenige
der Kochin, der Therapeutin. Hinwiederum wird in Dingen
der EBsaal- oder Kiicheneneinrichtung, der Verpflegung die
Ko&chin ein gewichtiges Wort zu sprechen haben . . . Ich meine,
Beschliisse diirften nur so gefasst werden, dass diejenigen, die
von der Konsequenz dieser Beschliisse in erster Linie betroffen
sind, das heisst, diese Beschliisse durchzufiihren haben,
entscheidend mitzubestimmen haben.

Und der Heimleiter? Es gibt sicher in Heimfragen Situationen,
wo sogar er an diesem entscheidenden Platz zu sitzen hat —
und dann soll er es tun, ohne Scheu und mit der nétigen
Klarheit. Ich meine aber, der Heimleiter wére in erster Linie
dazu da, den einzelnen Mitarbeitern zu ihrem Recht zu
verhelfen, indem er ihnen Gehor verschafft, sie immer wieder
ermuntert, ihre Meinung vorzutragen und zu vertreten.
Natiirlich soll und darf er mitreden; er darf wohl auch seine
Erfahrung ins Spiel bringen, aber er darf nicht verunmogli-
chen, dass die Mitarbeiter eigene Erfahrungen sammeln
konnen.

Vertrauen und Verantwortung

Die neue Lebensgemeinschaft Heim kann sich nur in einer
Atmosphire recht verstandener Freiheit entfalten, in einer
Freiheit «flir» und nicht «gegen» oder «von» etwas. Und der
Heimleiter hat iiber diesen Freiraum, den alle Heimmitarbei-
ter wie das tidgliche Brot brauchen, zu wachen. Denn dieser
Freiraum ist zugleich Vertrauens- und Verantwortungsraum
des einzelnen. Ich bin immer wieder erstaunt, wieviel Verant-
wortung unsere Leute zu tragen bereit sind, wenn man ihnen
das notwendige Vertrauen schenkt. Und wenn es einmal zu
einem «Unfall» kommt, zu einer Situation, in der sich zeigt,
dass sich der einzelne zuviel zugemutet hat und die Konse-
quenzen nicht allein zu tragen imstande ist, so sollte der
Heimleiterriicken breit genug sein, um mitzutragen, ohne
gleich den Drohfinger zu erheben. Geistiges Leben — und eine
wirkliche Lebensgemeinschaft lebt vom Geistigen her — kann
sich nur in der Freiheit entfalten.

Vor ein paar Wochen hatte ich in Bern vor Jugendpsychologen
und Kinderpsychiatern das «Weissenheim» vorzustellen. In
der anschliessenden Diskussion tauchte dann die Frage auf:
Und die Probleme mit den Mitarbeitern? Davon haben Sie
gar nichts erwihnt . . . Ich musste mich besinnen. Wirklich,
ich hitte Miihe, ihnen Probleme mit Mitarbeitern aufzuti-
schen, die nicht auch meine Probleme wiren. Sind nicht die
Mitarbeiter letzten Endes so gut, so vertrauenswiirdig, wie ich
es selber bin?

14

Verstehen Sie mich bitte recht: Wir leben und erleben keine
Idylle, auch wir haben unsere Knorze und Schwierigkeiten.
Auch wir miissen immer wieder miithsam lernen, die auftau-
chenden oder bestehenden Probleme in ihrer wahren Natur
zu erkennen, um mit ihnen auf — wenn moglich — menschen-
wiirdige Weise umzugehen. Eine Lebensgemeinschaft ist, wie
ich bereits mehrmals erwihnte, eine dusserst ungesicherte,
leicht verletzliche Form des Zusammenlebens. Und doch:
Unsere Erfahrungen sind ermutigend. Wir versuchen, uns
gegenseitig wahr- und anzunehmen, mit all unseren Ecken
und Kanten. Da wir diese aber als zu unserer Individualitat
gehorend betrachten, versuchen wir auch, sie zu akzeptieren.
Und mir scheint, dass wir, alles in allem, doch recht frohlich
leben.

Mut zur Heimerziehung!
Ich komme zum Schluss.

Es ist nicht unbedingt meine Art, jemanden liberzeugen zu
wollen, schon gar nicht eine so grosse Fach-Gemeinde. Dass
Sie mir zugehort haben, freut mich. Obwohl vieles ungesagt
bleiben musste —aus Zeitmangel, aus personlichem Unvermo-
gen oder weil es sich nicht in Worte fassen ldsst —, hoffe ich
doch, Thnen nicht nur einfach «neuen Wein in alten Schlau-
chen» vorgesetzt zu haben. Was ich wollte, war dies: zu zeigen,
dass es sich lohnt — in der heutigen Zeit mehr denn je lohnt —,
sich Gedanken zu machen tiber «den fast vergessenen Gedan-
ken der Lebensgemeinschaft in der Heimerziehung» und dass
die auf diesem Wege gemachten Erfahrungen, auch wenn sie
noch ganz anfinglich sind, den Schauplatz Heim zu einem
spannenden, lebendigen Lebensraum machen.

Es braucht in der heutigen Zeit Mut zur Heimerziehung, und
ich glaube, dass — in aller Bescheidenheit sei dies gesagt — die
Zukunft des Heims nicht unwesentlich davon abhéngt, ob es
uns wieder gelingt, unsere Institutionen zu wirklichen Lebens-
gemeinschaften zu entwickeln, zu Lebensgemeinschaften zwi-
schen Betreuten und Betreuern.

Denken Sie auch schon an den
nachsten Sommer?

Mitten im Winter miissen wir daran denken und unser

Lager fiir geistig und
korperlich behinderte
Erwachsene

planen. Im Jahr 1988 fiihren wir dies vom 16.-30. Juli in
Hasliberg (Berner Oberland) durch. 22 behinderte Frauen
und Manner finden dort 14 Tage Erholung in einer neuen
Umgebung, wéahrend ihre Eltern sich ebenfalls entspannen
kénnen. Flr diese Zeit suchen wir:

einen Lagerleiter / eine Lagerleiterin
Begleiterinnen

2 Koche/Kochinnen

Weitere Auskiinfte erteilen lhnen gerne: Werner Good oder

Bernhard Krapf, Caritas Aargau, Feerstr. 2, 5001 Aarau,
Tel. 064 22 90 90.

Schweizer Heimwesen 1/88



	"Das Heim als Lebensgemeinschaft. Nähe und Distanz" : Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke im Heim

