
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 59 (1988)

Heft: 1

Artikel: "Das Heim als Lebensgemeinschaft. Nähe und Distanz" :
Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke im Heim

Autor: Bärtschi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das Heim als Lebensgemeinschaft. Nähe und Distanz»

Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke im Heim
Von Christian Bärtschi, « Weissenheim», Bern

Die letztjährige VSA-Jahresversammlung, die am
13./14. Mai 1987 im zürcheroberländischen Wald
durchgeführt wurde, war dem Thema «Das Heim als
Lebensgemeinschaft. Nähe und Distanz» gewidmet.
Christian Bärtschi, seit 1970 Vorsteher des heilpädagogischen

Schulheims «Weissenheim» in Bern und bis
Ende 1987 Präsident der Kommission Heimerziehung
des VSA, hielt an dieser Jahresversammlung ein
vielbeachtetes und im VSA seither immer wieder
zitiertes Einführungsreferat, das den Titel trug:
«Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke
im Heim». Es wird hier im Wortlaut wiedergegeben,
die Zwischentitel sind von der Redaktion gesetzt. Die
diesjährige VSA-Jahresversammlung - es wird die
144ste sein - findet am 18./19. Mai 1988 in Herisau
statt und trägt den verheissungsvollen Titel: «Das Heim
als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft».

Bereits die Tatsache, dass ich hier zu diesem Thema zu Ihnen
sprechen soll, ist eigentlich aufschlussreich und kann zunächst
eine gewisse Verlegenheit hervorrufen. Stellt nicht das Heim,
gewissermassen defmitionsgemäss, eine Lebensgemeinschaft
dar? Was hätten unsere Väter, die Pioniere der Heimerziehung,

wohl dazu gesagt, wenn sie geahnt hätten, dass 1987,
im Nach-Tschernobyl-Jahr, der Eröffnungsvortrag der VSA-
Jahresversammlung unter dem Thema «Lebensgemeinschaft -
ein (fast) vergessener Gedanke im Heim» stehen würde? Dass
also der Gedanke der «Lebensgemeinschaft» im Heimzusammenhang

fast in Vergessenheit zu geraten droht?

Wahr ist, dass das Thema «Das Heim als Lebensgemeinschaft»

uns in der Kommission für Heimerziehung des VSA
seit geraumer Zeit beschäftigt hat und wohl auch noch weiter
beschäftigen wird; wahr ist, dass die Kommissionsmitglieder
in zahlreichen Sitzungen um das Thema gerungen haben. Und
wahr ist schliesslich auch, dass damals, vor 2-3 Jahren, als
das Stichwort «Lebensgemeinschaft» erstmals (wieder) fiel,
dies so etwas wie ein Reizwort darstellte, auf etliche von den

Kommissionsmitgliedern wie ein rotes Tuch wirkte. Als
Präsident der besagten Kommission möchte ich eingangs den

Kommissionsmitgliedern danken, dass wir zusammen einen
Weg zurücklegen durften - den Weg auf der Suche nach dem
«(fast) vergessenen Gedanken der Lebensgemeinschaft im
Heim».

Lebensgemeinschaft oder Arbeitsgemeinschaft?

Die angedeutete Skepsis drückte sich damals etwa folgender-
massen aus: höchstens und im besten Fall seien heute noch
Arbeitsgemeinschaften möglich; mehr zu verlangen, hiesse
doch das Rad der Geschichte zurückdrehen Natürlich:
bereits funktionierende Arbeitsgemeinschaften, Gemeinschaf¬

ten, in denen man sich in die Hände arbeitet, sind viel,
unendlich viel. Und sie stellen beileibe keine Selbstverständlichkeit

dar. Aber reicht eine gut funktionierende
Arbeitsgemeinschaft - wie sie übrigens in jedem Büro, in jedem
Fabrikbetrieb angestrebt und zum Teil verwirklicht wird -
aus, der fast unmöglichen Aufgabe der Heimerziehung gerecht
zu werden? Ich fürchte (hoffe) nein; ich meine, es müsste noch
etwas dazu kommen, das über die perfekte Erledigung der
Arbeit hinausgeht.

Ich habe von «Verlegenheit» gesprochen... Unser Thema
entspringt wohl der heutigen Verlegenheit dem Heimgedanken

als solchem gegenüber. Natürlich, wir haben noch Heime,
es braucht weiterhin Heime (so sagen es uns auch die
Fachleute), es geht nicht ohne Heime ab, auch in der Zukunft
nicht. Aber: Haben wir noch wirkliche Heime? Haben wir
nicht einfach noch mehr oder weniger kinder- und
jugendfreundliche Organisationen (ähnliches liesse sich wohl auch
von den Altersinstitutionen sagen), die fast nur noch aus
Tradition und Pietät den Namen «Heim» tragen? Sind wir
nicht alle schon bei der Nennung des Begriffs «Heim» leicht
verlegen geworden? Ich weiss, dass wir fast alle noch wirkliche
Heime führen möchten. Aber können wir das noch? Hindern
uns nicht schon die äusseren Umstände daran? Bei diesem
fliegenden Wechsel der Mitarbeiter, bei all den Forderungen
nach Arbeitszeitverkürzung, nach mehr Freizeit, mehr
Ferien? Wie sagt der Altmeister der Heimerziehung, Andreas
Mehringer: «Ob sie - die gute Heimerziehung - aber in

Christian Bärtschi: «Es braucht Mut in der heutigen Zeit zur
Heimerziehung, und ich glaube, dass die Zukunft des Heims nicht
unwesentlich davon abhängt, ob es uns wieder gelingt, unsere
Institutionen zu wirklichen Lebensgemeinschaften zu entwickeln, zu
Lebensgemeinschaften zwischen Betreuten und Betreuern.»

5



VSA-Kurse, Seminare und Tagungen 1988
11.-15. Januar
Probstei Wislikofen

26./27. Januar
Bad Schönbrunn

5. Februar
Krankenheim Wülflingen

25.2., 10./17./24.3.
Romero-Haus Luzern

22.2. bis 31.10.
IAP, Zürich

8./9.3. [besetzt]
Mattli, Morschach

14.-16.3.
St. Stephanus, Rüschlikon

13.4., 5.5., 14.6.
Region Graubünden

21.4., 4.5., 15.6.
Region Bern

11.4.1988 bis 3.4.1989
Krankenheim Wülflingen

26.4., 10./24. 5., 7./21.6., 5.7.
Alterswohnheim Wiedikon, Zürich

18./19.5.
Herisau

31.5., 1.6.
Franziskushaus Dulliken

2./3.6.
Bildungszentrum Einsiedeln

8.6.
AH Limmat, Zürich

22.6.
Paulus-Akademie, Zürich

22./29.8„ 5./12./19./26.9.
Zentralschweiz

23.8., 21.9., 27.10.
Region St. Gallen

31.8., 7./14./21./28.9.
HPS Zürich

15. /16. 9.
Paulus-Akademie, Zürich

1.9.
Paulus-Akademie, Zürich

2.-4.11.
St. Stephanus, Rüschlikon

8./9.11.

22./23.11.
Mattli, Morschach

24./25.11.
Nidelbad, Rüschlikon

Freiheit für den Widerspruch!
Seminarwoche mit Dr. Imelda Abbt

Der Chef als Vorbild
Seminar mit Pater Dr. Albert Ziegler

Lernveranstaltung mit der Instant Soft AG
(Wiederholung: 29.8., Ittigen BE)

Anthropologie der Sucht
mit Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld (4 Nachmittage)

Einführung in die Arbeit mit Betagten im Heim
in Zusammenarbeit mit dem IAP (27 Montagvormittage)

Ich möchte an der Hand eines Menschen sterben
Dr. Imelda Abbt, Pfr. Klaus Dürig (Wiederholung)

Macht/Ohnmacht der Freiheit
8. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen; Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer künftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer künftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Das Begleiten von Langzeitpatienten
Dr. Imelda Abbt, Paul Gmünder (10 Tage)

Unsere Arbeit im Heute muss getragen sein vom Hören
auf das Gestern und vom Blicken auf das Morgen
Leseseminar mit Dr. Imelda Abbt

VSA-Jahresversammlung :

Das Heim als kulturelle Geburtsstätte der Zukunft
«Das Recht auf Tötung ist etwas anderes als das Recht
auf Sterben», 6. Praxis-Seminar;
Dr. I. Abbt und Dr. K. H. Bauersfeld

Kunst und Spiel in der Betreuung, 9. Einsiedler Forum
4. Malen und bildende Kunst; Dr. I. Abbt und Dr. H. Siegenthaler

Grundprinzipien des Arbeitsrechts
Adrian Brunner, Fürsprecher

Der Zeitgeist und die Postmoderne
Paul Gmünder, Dr. Imelda Abbt

Nur wo ein Mass ist, kann Vermessenheit sein
Leseseminar mit Dr. Imelda Abbt

Helfen: Auf der Suche nach einer künftigen Anthropologie
des Helfens. Dr. Imelda Abbt

Fortbildungsseminar
mit HPS; Dr. Ruedi Arn, Dr. Imelda Abbt

Personalfragen im Heim
Seminar mit Werner Vonaesch, VSA

Wer perfekt ist, ist defekt; zur Psychohygiene des Helfers
Dr. iur. Heinrich Sattler

Macht/Ohnmacht der Freiheit
8. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen, Dr. Imelda Abbt

Sterbehilfe - Patientenrecht
Fortbildungstagung für Altersheimleitung

Kommunikation mit Geistigbehinderten
Dr. J. Kaufmann, Dr. Imelda Abbt

Ausgewählte Probleme der Alters- und Pflegeheimleitung
mit Prof. Dr. Ernst Kilgus

6 Schweizer Heimwesen 1/88



Zukunft auch möglich bleibt, hängt davon ab, ob dort (wieder)
ohne Schichtdienst gearbeitet wird und gearbeitet werden
darf.. .» Lässt sich unter den Bedingungen, unter welchen wir
heute unsere Institutionen führen, ein «Daheim» noch schaffen,

lässt sich «Heimat» noch verwirklichen? Ohne Heimat
aber, ohne ein Daheim, kann der Mensch nicht Mensch
werden. Unter Heimat aber verstehe ich einen Ort, wo ich
verstanden werde, einen Ort, wo ich auf- und angenommen
werde wie ich bin, einen Ort, wo mich jemand liebt -
vorbehaltlos und nicht nur professionell und stundenweise!

Die Verwandtschaft von Heim und Heimat

Heim, Heimerziehung, Erziehung im Heim: Der Begriff des

«Heims», der schillernde Begriff des Heims hat mich immer
wieder fasziniert, herausgefordert - aber auch nachdenklich
gestimmt. Die Verwandtschaft von Heim und Heimat... In
meinem Beruf suchte ich immer wieder von der Frage
auszugehen: Ist mir an meinem Arbeits- und Lebensort wohl?
Bin ich selber gerne dort, kehre ich immer wieder gerne
dorthin zurück? Und wenn ich von mir spreche, meine ich
auch meine Angehörigen, meine Kinder, meine Frau. Konkret:

Ist das Heim, «mein» Heim ein Ort, der mir selber
Heimat bedeutet, bedeuten kann?

Wenn ich im Heim nicht mehr daheim bin, wenn ich nur noch
mit einem Fuss drin, mit halbem Herzen dabei bin, spüren
das meine Angehörigen, spüren das aber auch die Mitarbeiter
und nicht zuletzt die Kinder und Jugendlichen. Gerade
kleinere Heimkinder wollen immer wieder wissen, ob man
denn wirklich selber auch im Heim daheim sei. Mehrmals ist
es schon vorgekommen, dass ihr Fragen nach meinem Daheim
erst dann für sie befriedigend geklärt werden konnte, wenn sie

siçh mein Schlafzimmer, mein Bett, die Betten meiner Frau
und meiner Kinder anschauen durften. Sie wussten dann
wirklich, dass das, was von ihnen tagtäglich gefordert wird,
nämlich im Heim daheim zusein, auch von den Erwachsenen,
beziehungsweise von einem Teil der Erwachsenen - ich meine
damit neben den Heimeltern in erster Linie die Erzieher, aber
auch Lehrer, den Landwirt, den Abwart... -, praktiziert wird.

Wenn ich diesen Gedanken als These formulieren müsste,
würde ich sagen:

Das Heim kann für den Zögling nur dann wirklich «Heim»
sein, wenn es auch für den Mitarbeiter - und da schliesse
ich den Heimleiter, die Heimleiterin, das Heimleiterehepaar

ein - ein Daheim ist.

Um kein Missverständnis aufkommen zu lassen: Natürlich
machen wir den Begriff des Daheimseins nicht von der Anzahl
der Nächte abhängig, die ein Mitarbeiter im Heim verbringt
- soll ich sagen: im Heim verbringen muss?

Das Heim als lebendiger Organismus

Ich bin davon ausgegangen, dass wir Erwachsene uns im Heim
zunächst wohlfühlen müssten - wohlfuhlen nicht verstanden
im Sinne von äusserer Sicherheit, Sicherung, sondern im Sinne
einer inneren Stimmigkeit, im Sinne der Möglichkeit, sich im
Heim kreativ entfalten zu können. Das Gegenteil davon wäre:
bloss äusserliche, zutiefst unschöpferische Pflichterfüllung.

Arbeit, degradiert zur blossen Pflichterfüllung, bedeutet Tod.
Die heutige Arbeitssituation bringt es ja im allgemeinen mit
sich, dass die Mehrzahl der Menschen erst am Feierabend
richtig zu «leben» beginnt, am Wochenende, in den Ferien.

Es ist dies eine in mancher Hinsicht verhängnisvolle Entwicklung.

Nun gehören wir im Heim aber grundsätzlich zu einer
privilegierten Klasse von Arbeitenden, bei denen das Tun
selber sinnvoll ist, sinnvoll sein kann. Wir haben es mit
lebendigem «Material», mit Menschen zu tun. Fördern wir
die Lebendigkeit, lassen wir uns durch die Lebendigkeit
herausfordern? Lebendigkeit aber heisst, dass etwas in Bewegung

ist.

Nun sind unsere Heime ja meist fertige Institutionen, an denen
es kaum noch etwas zu verändern gibt - abgesehen von
gelegentlichen Neubauten, die uns so lange belasten, als sie
noch nicht mit behördlichem Segen eingeweiht wurden.
Fertige Heime: alles ist da, ist gegeben, ist gebrauchsfertig,
hat seine bestimmte, vorgeschriebene Funktion, ist zementiert.

Es lässt sich nichts mehr ändern, verändern. Die «beste
aller (möglichen) Welten» (Leibniz) hat im Heim ihren
Niederschlag gefunden, hat sich im fertigen, perfekt ausgestatteten

Heim verkörpert.

Aber eben: Ist Fertiges nicht gleichzeitig Totes oder zumindest
nicht mehr Entwicklungsfähiges? Wie soll das Heim noch
leben, wirklich leben, wenn alles bereits unveränderlich und
unabänderlich gegeben ist und sich nicht oder kaum mehr
verändern lässt? (Zwischenbemerkung: Glücklicherweise sind
da noch die Kinder, die Jugendlichen, die das Nicht-Gegebene
verkörpern. Sie zwingen uns immer wieder zu einer nicht
immer willkommenen Dynamik.) Und mit dem «Gegebenen»
meine ich nicht nur das Bauliche, das Architektonische. Ich
meine damit auch: die Heimordnung, den Heimalltag, die
Führungsstruktur, den Stil, das innere Konzept, die Regelung.
Lichtenberg sagt in einem bissigen Aphorismus: «Es ist
unglaublich, wieviel die Regeln verderben können, sobald
einmal alles zu gut geregelt ist...»

Verstehen Sie mich recht: Ich möchte mich keineswegs zum
Anwalt von bloss kurzlebigen Veränderungstendenzen
machen, ich will keiner blinden Veränderungs- und
Erneuerungswut das Wort sprechen! Ich meine aber, dass das Heim
(wieder) als lebendiger Organismus verstanden werden muss,
und nur der Organismus, nicht die Organisation, so perfekt
sie auch funktionieren mag, ist etwas Lebendiges, Wachstümliches.

Das heute überall mit Vorliebe verwendete Schlagwort
vom «Nullwachstum» beinhaltet eine absurde, sich selbst
aufhebende Vorstellung. Es gibt kein Null-Wachstum, auch
im Heim nicht. Nullwachstum ist Stillstand, ist Tod. Leben
ist Wachstum, das freilich nicht immer gegen aussen sichtbar
wird. Aberjeder Wachstumsprozess kennt auch seinen Gegenpol:

das Sterben. Es muss, wenn etwas neu entstehen soll, auch
etwas sterben, absterben dürfen. Das gilt im Physischen, aber
auch im Seelischen und Geistigen. Auch wir im Heim müssen
bereit sein, überlebte Ordnungen, unfruchtbare Strukturen
sterben zu lassen - mit all den schmerzlichen Begleitumständen,

die ein Sterben verursacht.

Ich weiss nicht, ob es statthaft ist, das Dichterwort: «Was du
ererbt von Deinen Vätern hast, erwirb es, um es zu besitzen»
etwas pietätlos abzuwandeln in: «. erwirb es - soll ich
sagen -, um es zu verändern»? Oder besser: «. erwirb es,

um es zu wandeln, zu verwandeln»; «erwirb es, aber gib acht,
dass dieses Erbe sich nicht vor lauter Besitzenwollen entwertet,
in Asche und Staub auflöst...»

Veränderungen können weh tun, unangenehm und unbequem
sein. Sie stellen liebgewonnene Sicherheiten in Frage; man
kann sich nicht mehr im Äussern absichern, verliert (scheinbar)

den Halt. Die traditionelle Ordnung trägt nicht mehr

7



In einer Zeit, in der das Versicherungswesen zum Teil
unsinnige Formen angenommen hat, in der wir alle uns so

sehr um Sicherheit bemühen, kann man solche Gedanken als

eine Zumutung empfinden!

Zwischenbetrachtung über das Unfertige in der Kunst...

In Zeiten allgemeiner (innerer) Verunsicherung klammert
man sich um so krampfhafter an äussere Sicherungen. Der
äussere Perfektionismus, auch im ganzen Sozialwesen, treibt
Blüten

Ueli Seiler vom Schlössli Ins sprach vor Jahresfrist in Chur
vom Heim als von einem «sozialen Kunstwerk».

Moderne Kunstwerke lassen sich nicht ohne weiteres mit den

grossen künstlerischen Schöpfungen der Vergangenheit, zum
Beispiel der Renaissance, vergleichen. Sie tragen den Stempel
unserer Zeit, einer Zeit der Verunsicherung, des Umbruchs,
der Neubesinnungen und Neuorientierung. Sie fordern auch
eine andere Betrachtungsweise heraus. Nicht von ungefähr hat
der Kunsthistoriker Dieter Rudioff sein Buch über die
moderne Kunstentwicklung mit den Worten «Unvollendete
Schöpfung» betitelt. Damit will er ausdrücken: Moderne
Kunstwerke sind nicht (mehr) einfach fertig. Im Gegenteil: Sie
sind offen, fordern heraus, verlangen eine intensive
Auseinandersetzung vom Betrachter. Dieser wird aufgerufen, seinen
Teil zur Vollendung eines Kunstwerkes beizutragen. Es ist
dies der zeitgemässe Aufruf: Die Schöpfung liegt nicht einfach
fertig vor uns; der Mensch muss aktiv am Prozess der
Ganzwerdung mitwirken. Dem Beuys'schen Ausruf: «Jeder
Mensch ist ein Künstler», müssten wir also beifügen: «Jeder
Mensch trägt (auch) die Möglichkeit zum ,sozialen Künstler'
in sich.» Dies zu betonen scheint mir im Zusammenhang mit
unserem Tagungsthema wichtig: Neue Lebensgemeinschaften
(im Heim) können aus eben dieser Einsicht entstehen, dass

ein soziales Kunstwerk in unserer Zeit nur dann möglich wird,
wenn jeder der daran Beteiligten - unabhängig von der
Funktion, die er darin bekleidet- sich mitverantwortlich fühlt,
an dieser neuen Ganzheit zu arbeiten, wenn er sich bewusst
wird, dass es auf ihn und vor allem auf ihn ankommt, ob eine
lebendige Gemeinschaft zustande kommt oder nicht. Dass ein
solches Denken, ein solches Bewusstsein Konsequenzen nach
sich ziehen muss bis in die Heimstruktur, liegt auf der
Hand.

Ich war in den letzten Jahren wiederholt in Chartres, zum Teil
mit meinen Mitarbeitern und Kollegen, zum Teil allein. Die
Kathedrale von Chartres ist ja ein ganz besonderes, fast
unfassbares Kunstwerk der Frühgotik. Wer sich in ihren
Anblick und in ihre wechselvolle Geschichte vertieft, kommt
aus dem Staunen nicht heraus: kaum ein Stein, der bloss
zufallig gesetzt worden wäre, kein Mass und keine Proportion,
die nicht eine tiefere harmonikale Bedeutung hätten. Ein
Freund, der seit Jahren in Chartres lebt und sich wie kaum
ein zweiter mit diesem «Wunder von Chartres» auseinandergesetzt

hat, machte mich auf eine kunsthistorisch merkwürdige
Tatsache aufmerksam: dass nämlich keine dieser grossen

gotischen Kathedralen - Chartres nicht ausgenommen - je
ganz fertig wurden. Alle haben sie so etwas wie eine «offene
Wunde», eine oder mehrere Stellen, die zum Teil sogar
bewusst offengelassen wurden und die es ermöglichten, am
grossen Werk immer wieder weiterzubauen. Ja, es gehörte
geradezu zur Tradition gewisser mittelalterlicher Bauhütten,
dass jedes wichtige Gebäude einen unfertigen Teil, eine
unfertige Ecke aufweisen musste - neben der Perfektion der
übrigen Architektur. Aber diese unfertige Ecke war es, auf die

es in einem gewissen Sinne ankam: Sie stellte die Öffnung
für die Zukunft dar, die offengelassene Möglichkeit, die

Möglichkeit zum Weiterbauen, Umgestalten, Weiterdenken.
Eine offene Ganzheit gewissermassen - vielleicht auch eine
verletzliche Ganzheit -, jedenfalls eine wandlungs- und
entwicklungsfähige Ganzheit, die neue Möglichkeiten ein-
schloss, miteinbezog.

und im Heim

Diese Tatsache hat mir spontan eingeleuchtet. Es will mir
scheinen, es verberge sich dahinter ein «offenbares Geheimnis».

Und dieses Geheimnis möchte ich aufunsere Heimsituation

übertragen: Wir brauchen die offenen Ecken, die
offengebliebenen Möglichkeiten, ja sogar offene Wunden. Wir
brauchen den lebendigen Prozess, um nicht zu erstarren, um
nicht zu «verbürgerlichen». Freilich: Auch ich weiss um die
Schwierigkeit der Umsetzung solcher Gedankengänge, in
einem System von äusseren Einschränkungen und Zwängen.
Was lässt sich noch offenhalten, können wir fragen, wenn
Instanzen ausserhalb des Heims über die Effizienz unserer
Arbeit zu befinden sich anmassen, wenn wir gezwungen
werden, die Zahl der notwendigen Mitarbeiterstellen zu
Beginn des Jahres auf mindestens zwei Kommastellen genau
ausrechnen, wenn wir gezwungen werden, Arbeitszeiten bis
auf eine Minute genau festzulegen Ich denke immer
wieder: Lassen wir uns nicht zu sehr beeindrucken? - Lassen
wir uns nicht zu sehr beeindrucken! Arbeiten wir an der
Offenheit, denn nur durch sie wird Ganzheit - als Ziel -
sichtbar. Hüten wir uns vor allzu fertigen Organisationen, die
zwar statistisch erfasst und verglichen werden können, in
denen sich aber Resignation und Uberdruss breit machen.

Ist Ihnen übrigens auch schon aufgefallen, dass das Wörtlein
«fertig» in unserer Zeit eine merkwürdige Doppelbedeutung
angenommen hat? Man macht eine Arbeit «fertig», hoffentlich
gut fertig. Man ist fertig mit den Aufgaben, die es zu lösen
gibt. Oder: Mein Vortrag ist bald fertig. Man kann aber auch,
am Ende eines anstrengenden Tages, völlig «fertig» sein, das
heisst zum Umfallen müde. Schlimmer noch: Jemand kann
uns, wir können jemanden «fertig»-machen. «Er het mi
fertiggmacht», oder: «Mach mi doch nid fertig!» Was drücken
wir damit aus? Doch genau das Gegenteil von jenem edlen
Fertigmachen im Sinne von Beenden. Wenn wir jemanden
«fertigmachen», heisst das, dass wir nicht auf- sondern
abbauende Kritik an ihm üben, dass wir ihn als Person
gleichsam «demontieren». Er ist für uns erledigt, wir glauben
nicht mehr an ihn, wir nehmen ihm aber auch die Möglichkeit,
sich zu ändern.

Es drückt sich in dieser Doppelbedeutung das Janusköpfige
des Begriffs des Fertigen aus. Wir sollen zwar eine angefangene
Sache fertig machen, doch als Menschen sollten wir nie
«fertig» sein. Einen Menschen in diesem zweiten Sinne
«fertigmachen» verstösst gegen das Gebot, sich «kein Bildnis»
zu machen. Es heisst auch: Denke nie, du habest eine Sache
oder einen Menschen nun wirklich und endgültig «im Griff»,
du wissest nun wirklich, mit wem du es zu tun habest - weder
bei Mitarbeitern noch bei Zöglingen noch bei sich selber.
Lassen wir uns Raum, Spielraum, offene Möglichkeiten,
Entwicklungsmöglichkeiten.

Und vor allem: Lassen wir uns selber nicht «fertigmachen»
durch Umstände, Behörden, abschliessende Regelungen -
auch wenn sie im Gewand von Verordnungen» auf uns
zukommen. Kämpfen wir unbeirrt um den Spielraum, den
alles Lebendige zu seiner Entfaltung braucht. Gehen wir das

8



VSA-Kurs in Luzern

Anthropologie der Sucht
mit Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld / Dr. Imelda Abbt

Das Reden über Suchtprobleme orientiert sich an der äusseren Erscheinung süchtigen Verhaltens. Die
vielfältigen Ursachen führen zur Fragestellung nach der Existenzweise des süchtigen Mitmenschen.
Dabei kann die Frage nach dem Sinn der Sucht nicht überhört werden. Wir orientieren uns mit Referaten
und Diskussionen auf der Grundlage reichhaltiger Informationen.

Angaben zur Person : Dr. med. K. H. Bauersfeld, Spezialarzt FMH für Kinder- und Jugendpsychiatrie
und Psychotherapie. Er befasste sich seit 1960 mit Sucht- und Drogenproblemen in der
psychiatrischen Klinik, in Jugendheimen und in der ambulanten Tätigkeit als Schulpsychiater in
Zürich. Seit 1972 ist er leitender Arzt des Kinder- und Jugendpsychiatrischen Dienstes des Kantons
Luzern und seit 1980 ist er im Nebenamt als leitender Arzt der Drogenberatungsstelle des Kantons
Luzern tätig. Als Psychotherapeut daseinsanalytischer Richtung hat er sich insbesondere auch mit
anthropologischen Problemen der verschiedenartigsten Sucht-Phänomene befasst.
Dr. Imelda Abbt ist seit 1978 hauptverantwortlich für die Fortbildung des VSA.

Kursort: 6006 Luzern, Romero-Haus, Bildungszentrum, Kreuzbuchstrasse 44 (ab Bahnhof SBB
mit Bus Nr. 2 Richtung Würzenbach bis Haltestelle Brüelstrasse; erste Haltestelle nach
«Verkehrshaus»).

Kursdauer: Vier Nachmittage, jeweils von 15.00 bis 18.00 Uhr.

Der Kurs ist für Interessierte aus der ganzen Schweiz zugänglich, kann aber nur en bloc
besucht werden.

Kurstermine: Beginn 25. Februar 1988. Weitere Daten: 10., 17. und 24. März 1988.

Kurskosten: Fr. 120- (inkl. Pausenkaffee)
9 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen
3 % Ermässigung für persönliche VSA-Mitgliedschaft

12 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit persönlicher
VSA-Mitgliedschaft

Anmeldetalon (Anthropologie der Sucht)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche VSA-Mitgliedschaft

Der Anmeldetalon ist ausgefüllt bis spätestens 17. Februar 1988 einzusenden



Wagnis zu unfertigen Heimen, zu unfertiger Pädagogik, zu
unfertiger Lebensführung ein. Denn wenn das Heim, die
Pädagogik, wenn wir selber einmal fertig sind: Was gibt es da
noch zu tun an Lebenswertem, an Kreativem, an Aufbauendem?

Wir würden degradiert zu bloss noch Ausführenden, zu
blossen - zwar vielleicht gutbezahlten - Söldnern.

Die Mündigkeit der Mitarbeiter im Heim

Das Heim also zunächst als Ort der Unsicherheit, der offenen
Möglichkeiten, der Verunsicherung. Was ist durch diesen
Verlust eines Teils der äusseren Sicherheit - zunächst einmal
einstellungsmässig - gewonnen?

Hier komme ich nicht darum herum, eigene Erfahrungen
einzuflechten, aber auch von eigenen Wandlungen zu berichten,

wie sie sich mir in meiner Arbeit im Heim ergaben.

Eine erste Einsicht war die, dass der Heimleiter/das
Heimleiterehepaar das Heim nicht allein, im Alleingang auf die
Dauer zu tragen vermag. Wir sind auf wirkliche Mitarbeiter,
nicht bloss auf Personal angewiesen. Was nützt es, wenn wir
in der «Chefetage» Entschlüsse fassen und diese zur Durchführung

weitergeben, wenn wir nicht wissen, ob sich unsere
sogenannten Mitarbeiter mit diesen Entschlüssen auch wirklich

identifizieren können?

Es wurde uns bewusst, dass man in unserer Arbeit Beschlüsse
immer nur mit Menschen, nicht gegen Menschen fassen kann,
sofern man vorauszusetzen bereit ist, dass es sich bei den
Mitarbeitern um prinzipiell mündige Menschen handelt. Eine
solche Voraussetzung ist freilich unumgänglich; sie will aber
nicht nur Theorie bleiben, sie will Praxis werden. Mündigsein
heisst in unserem Zusammenhang: Man ist fähig, an Entschei-
dungsprozessen mitzuarbeiten; man ist aber auch bereit, die

Konsequenzen mitzutragen. Denn nicht wahr: Man kann
ernstlich nur Entschlüsse fassen mit Menschen, die wirklich
bereit sind, die Folgen dieser Entschlüsse auf sich zu
nehmen... v

Eine zweite Einsicht war die, dass es uns nur dann möglich
wäre, der Heimarbeit die Treue zu halten, wenn es gelingen
würde, den Gemeinschaftsgedanken im Heim zu wecken und
schrittweise zu verwirklichen.

Das Werden der Lebensgemeinschaft Heim

Im altchinesischen Weisheitsbuch I GING werden 64 archetypische

Lebenssituationen beschrieben. Die Chinesen benutzten

das Buch auch zu Orakelzwecken. Eine dieser Situationen
ist überschrieben mit FU, die WIEDERKEHR oder
WENDEZEIT. Der Begriff «Wendezeit» lieferte übrigens den Titel
zu Fritjof Capras Erfolgsbuch. Der Kommentar zu diesem
FU-Zeichen könnte für die heutige Zeit verfasst worden sein.
Ich zitiere:

«Nach einer Zeit des Verfalls kommt die Wendezeit. Das
starke Lichte, das zuvor vertrieben war, tritt wieder ein. Es

gibt Bewegung. Diese Bewegung ist aber nicht erzwungen

Es ist also eine natürliche Bewegung, die sich

von selbst ergibt. Darum ist die Umgestaltung des Alten
auch ganz leicht. Altes wird abgeschafft, Neues wird
eingeführt, beides entspricht der Zeit und bringt daher
keinen Schaden. Vereinigungen von Gleichgesinnten
bilden sich. Aber dieser Zusammenschluss vollzieht sich in
voller Öffentlichkeit, er entspricht der Zeit, und darum ist
jedes egoistische Sonderbestreben ausgeschlossen Die

Wendezeit ist im Naturlauf begründet. Die Bewegung ist
kreisförmig. Der Weg ist in sich geschlossen. Darum braucht
man nichts künstlich zu überstürzen. Es kommt alles von
selber, wie es an der Zeit ist. Das ist der Sinn von Himmel
und Erde

Meine Frage: Ist nicht dâs Heim als soziales Gebilde geradezu
prädestiniert, nach neuen Formen des Zusammenlebens zu
suchen, eine neue Art von Lebensgemeinschaft zu begründen,
zu verwirklichen?

Man verstehe mich recht: Auch ich misstraue manchen
modernen Versuchen, durch sogenannte Lebens- oder
Wohngemeinschaften der Enge der Kleinfamilie zu entrinnen. Was
mit grossem Enthusiasmus und Einsatz beginnt, endet häufig
in Ernüchterung - Folge von Egoismen, Empfindlichkeiten,
enttäuschten Erwartungen. Warum wollen solche Experimente

nicht gelingen? Doch wohl deshalb, weil ihnen aufdie Dauer
die gemeinsame Idee, das gemeinsame Tun «an etwas»
fehlt...

Wenn ich trotzdem ein Verfechter der (fast) vergessenen Idee
der Lebensgemeinschaft im Heim bin, so deshalb, weil es im
Heim niemals um die Gemeinschaft an sich geht, sondern um
eine Gemeinschaft, die sich klar einer bestimmten Aufgabe
verpflichtet weiss, eine Gemeinschaft, die sich freiwillig
zusammenfindet, um miteinander Schritte zu versuchen, die
es ermöglichen, eine tragfahige Basis für unsere Zöglinge zu
schaffen. Allerdings: Auch die Lebensgemeinschaft Heim
«ist» nicht einfach, stellt sich nicht ohne weiteres ein. Sie kann
immer nur werden, im Werden begriffen sein. Auch sie ist
anfallig für die oben erwähnten Schwächen und Unvollkom-
menheiten. Sie lebt aber vom guten Willen, der Einsicht und
dem täglichen Einsatz aller an ihr Beteiligten.

Äussere und innere Bedingungen für die
Lebensgemeinschaft Heim

Die Lebensgemeinschaft Heim kann nur entstehen und
bestehen, wenn gewisse äussere und innere Bedingungen
erfüllt sind. Diese allerdings scharf voneinander zu trennen,
ist nur in der Theorie einigermassen möglich. In der Praxis
durchdringen sie sich.

Beginnen wir mit den äusseren Bedingungen. Sie sind zwar,
obschon wesentlich, weniger entscheidend als die inneren,
dafür lassen sie sich besser formulieren.

Mitarbeiter wohnen im Heim

Es ist für mich selbstverständlich, dass die Lebensgemeinschaft

Heim es notwendigerweise mit sich bringt, dass ein

grosser Teil der Mitarbeiter im Heim wohnt. Hier taucht eine
erste Schwierigkeit auf: das Wohnproblem.

Als meine Familie und ich vor bald 17 Jahren im Weissenheim,

Bern, einzogen, stand der neuen Heimleiterfamilie zwar
eine geräumige, schöne Wohnung zur Verfügung - aber es war
die einzige Wohnung im ganzen Heim. Natürlich wohnten
damals noch weitere Mitarbeiter im Heim: junge Erzieherinnen,

die Köchin, der ledige Landwirt. Aber es war damals
offenbar noch selbstverständlich, dass ein kleines Zimmerchen
genügen musste, um die persönlichen Bedürfnisse der Mitarbeiter

zu befriedigen. Sie blieben in der Regel ja ohnehin nicht
lange. Zudem sollte offenbar auch äusserlich dokumentiert
werden, dass «dienende Berufe» sich eigener Bescheidenheit
zu befleissigen hätten Nun, es kamen bald andere Zeiten.
Die Erzieherausbildung wurde zur Zweitausbildung - ein

10 Schweizer Heimwesen 1/88



Beruf, den auch Männer immer häufiger ergriffen (als
Vorsteher eines damaligen Mädchenheims eine Vorstellung, die
schlaflose Nächte bereiten konnte!).

Die neue Erziehergeneration war also beim Heimeintritt
(sofern sie überhaupt eintrat!) wesentlich älter, ja zum Teil
schon verheiratet und mit eigenen Kindern gesegnet. Diese
Leute scheuten sich auch kaum mehr, ihre eigenen, legitimen
Bedürfnisse anzumelden. Viele von ihnen lebten in einer
ständigen Zerreissprobe zwischen den Heimansprüchen und
denjenigen der eigenen Familie (oder auch der «persönlichen
Entwicklung»), War das Dilemma überhaupt zu lösen? War
es nur lösbar auf Kosten der Kinder im Heim: kürzere
Arbeitszeit, mehr Erzieher? Wir versuchten, einen anderen
Weg einzuschlagen. Mit etwas Phantasie und kleinen baulichen

Veränderungen gelang es uns, für einzelne Erzieherpaare
wohnungsähnliche Verhältnisse zu schaffen - ohne allzugros-
sen finanziellen Aufwand übrigens, da unsere Geldgeber
(Fürsorgedirektion, IV) noch heute davon ausgehen, dass eine
Wohnung pro Heim den allgemeinen Bedürfnissen gerecht
werde.

Keine Trennung von Arbeits- und Lebensraum

Nun, ich will nicht länger bei Einzelheiten bleiben. Wichtig
ist mir aber zu betonen, dass sich, auch unter diesen zum Teil
sehr provisorischen Verhältnissen, Erzieher einfanden, die das
Abenteuer «Lebensgemeinschaft» auf sich zu nehmen gewillt
waren. Und es waren und wurden gute Mitarbeiter; ihre
Bereitschaft, Arbeit und Freizeit nicht mehr säuberlich mit
dem Rechenschieber zu trennen, sondern das Heim als
Arbeits- und Lebensraum zu bejahen, hat sich bewährt. Im
Laufe der Jahre wurde die Zahl der Familien, die auch im
Heim wohnten, grösser; neben den 30 Heimkindern zählen
wir im Moment 16 Mitarbeiterkinder. Es wäre gerechtfertigt,
einmal ein Loblied auf die Mitarbeiterkinder anzustimmen.
Ich habe sie immer wieder als eine ausserordentliche Bereicherung

empfunden; die Durchmischung mit den Heimkindern
brachte uns unzählige positive Erlebnisse («Kinder erziehen
Kinder»; Pestalozzi, Stanserbrief). Wir wollen auch nicht
übersehen, dass für viele Mitarbeiterkinder das Aufwachsen
im Heim nicht nur Überforderung, sondern auch ebensosehr
eine Chance bedeutet.

Ich habe meine Mitarbeiter auch immer wieder ermuntert:
Bringt eure Freunde und Bekannten ins Heim, lasst sie
teilnehmen an eurer Arbeit, an eurem Leben. Sucht auch
Wege, eure persönlichen Hobbies im Heim zu verwirklichen.
Platz hat's genug, unbenutzte Räumlichkeiten ebenfalls. Lasst
die Heimkinder und die eigenen soweit es geht an euren
Freizeitbeschäftigungen teilnehmen. Erziehung, vielleicht
sogar die wirksamste Erziehung, kann auch «nebenbei» geschehen!

Wenn ich abends durchs Heim gehe, sehe ich noch spät in
vielen Mitarbeiterzimmern und -Wohnungen das Licht brennen.

Auch in der Werkstatt wird noch gebastelt und geschreinert.

Aus einem entlegenen Raum dringen die Töne eines
Instruments. Ich weiss, was es für Kinder bedeutet, wenn ihre
Erzieher unter dem gleichen Dach wohnen!

Sich im gemeinsamen Tun verbunden fühlen
Eine Lebensgemeinschaft kann nur dann entstehen und
wachsen, wenn man viel gemeinsam tut. Man kann natürlich
einwenden, jedes Heim zeichne sich durch gemeinsames Tun
aus - Ergebnis der gemeinsamen Bemühung um die Zöglinge.
Unter gemeinsamem Tun verstehe ich jedoch mehr. Ich meine
gemeinsame Tätigkeiten, die vorerst nur mittelbaren Bezug

zum Pädagogischen haben. Ich zähle auf: gemeinsames
Singen, Musizieren, gemeinsames Theaterspielen. So versuchen

wir zum Beispiel jedes Jahr, unseren Kindern ein von
uns Erwachsenen erarbeitetes Stück - ein Märchenspiel, ein
Weihnachtsspiel - zu «schenken». Das gemeinsame Üben
beinhaltet unvergessliche Erlebnisse; sich den Kindern aufder
Bühne in einer bestimmten Rolle zu präsentieren, schafft
Verbindungen besonderer Art. Ich meine aber auch: gemeinsames

Arbeiten mit den Händen in Kursform, wobei wir
versuchen, dass ein Mitarbeiter selber, der sich auf einem
besonderen Gebiet eine gewisse Meisterschaft erworben hat,
sein Wissen oder Können an die Gemeinschaft weitergibt.
Plötzlich wird der Erzieher zum «Dozenten», zum Werklehrer;

seine Schüler sind die Heimlehrer, die Heimeltern, die
Kollegen. Wir haben gemeinsam gemalt, gesponnen und
gewoben, geschreinert und gekorbt, getanzt und gekocht.

Durch gemeinsame Reisen suchen wir unseren kulturellen
Horizont zu erweitern. Wir waren zusammen (in den Ferien)
in Mailand, in Ravenna, in den Pyrenäen, in Chartres; wir
bereisten gemeinsam die oberschwäbischen Barockkirchen.
Wir folgten den Spuren eines Pestalozzi, Gotthelf Bruder
Klaus, Oberlin... Selbstverständlich werden diese Reisen
und Exkursionen gemeinsam geplant und vorbereitet, wobei
nicht etwa der Heimleiter immer die Initiative zu ergreifen
braucht. Allerdings: Er soll, wenn immer möglich, dabeisein,
mitmachen

Welches sind nun aber die inneren Bedingungen, die eine
Lebensgemeinschaft fordern, nähren?

Diese sind naturgemäss schwieriger zu formulieren, sie sind
subtiler. Und oft liegen sie jenseits des Sag- und Mitteilbaren.
Immerhin, der Versuch, sie zu umschreiben, soll gewagt
werden, denn sie sind es ja eigentlich, die das Fundament einer
Lebensgemeinschaft im Heim darstellen. Denn, wie ich gesagt
habe: Eine Gemeinschaft besteht nie; im besten Falle ist sie
im Werden begriffen. Und wenn man einmal meint, sie zu
«haben», so entgleitet sie einem zwischen den Händen. Sie ist
auch nicht einfach äusserlich machbar; sie lässt sich nicht in
Rezepte fassen.

Aufdem Wege sein zu einem gemeinsamen Menschenbild

Ein Grundsätzliches: Ich bin überzeugt, dass jedem Bemühen
um echte Gemeinschaft ein Bemühen um ein tragfähiges
Menschenbild voraus- und parallelgehen muss. Ich hüte mich,
zu sagen, ein abgerundetes Menschenbild sei eine der
Voraussetzungen echter Gemeinschaft. Ich meine, dass es vielmehr
am Wege selber liegt, dass dem «Auf-dem-Wege-Sein»
zentrale Bedeutung zukommt. Es hat einmal jemand sehr zu
Recht gesagt: «Wer genau weiss, wie alles werden soll, ist
lebensgefährlich für die Gemeinschaft.» Ich denke auch, dass

es zunächst nicht so entscheidend ist, wonach sich eine
Gemeinschaft orientiert, aber dass sie sich zu orientieren
versucht - spirituell, geistig -, scheint mir wesentlich. Und in
diesem Suchen, diesem Sich-Ausrichten kommt sicher dem
Heimleiter - unter anderem dank seiner Kontinuität -
entscheidende, richtungsweisende Bedeutung zu.

Ich kann es mir hier nicht versagen, ein paar Quellen zu

nennen, aus denen ich persönlich, aber auch wir als Heim-
Gemeinschaft geschöpft haben und immer neu schöpfen.

In bezug auf ein tragfahiges Menschenbild komme ich
persönlich nie um Pestalozzi herum. Sein «Stanserbrief»
begleitet uns seit Jahren, und seine «Nachforschungen»
stellen, wie mir scheint, immer noch ein unausgeschöpftes und
unausschöpfbares philosphisches Reservoir dar. Auch Rudolf



Das vollständige
Programm

für den modernen
Ausgussraum

25
\A Jahre a0

Le programme
complet

pour le local
vidoir moderne

Beckenspülautomaten Ausgusseinheiten
Appareils lave-vases Vidoirs

Wandmodell
Modèle mural

m •
V*

Serie SM 20

Wandmodul
Module mural I

TT
• •

• • *:::

Type SM 22

Kombinationen
Combinaisons

Abdeckungen 18/8
Tables inox

Einsatzkörbe
Paniers

S

Tischmodell
Modèle sur-table

O

Serie
SM 10

Einschweissmodell
Modèle à souder

Type
SM 12

ri
• •

Tablare 18/8
Etageres inox

•

•
•

LÜJ

Lagergestelle
Stockage

Der moderne Ausgussraum muss hohe
Anforderungen in Bezug auf rationellen Arbeitsablauf,

Hygiene, Qualität und Zuverlässigkeit
erfüllen. Dabei muss eine gute Lösung immer
an die örtlichen Gegebenheiten angepasst
sein.
Als schweizer Hersteller sind wir in der Lage
auf Ihre Wünsche einzugehen. Dabei ermöglicht

unsere grosse Erfahrung und ein
komplettes Produktsortiment die umfassende und
objektive Beratung. Stellen Sie uns auf die
Probe - wir freuen uns auf Ihre Anfrage.

Le local vidoir moderne doit répondre aux
hautes exigences de rationalité, d'hygiène, de
qualité et de sûreté. En outre une bonne solution

doit toujours s'adapter aux données
locales.

Comme producteur suisse, nous sommes en
mesure d'aller à la rencontre de vos souhaits.
Notre expérience et notre gamme complète de
produits nous permettent de vous conseiller
objectivement et intégralement. Mettez-nous à
l'épreuve, nous nous réjouissons d'être à votre
sen/ice.

SIC AG

Wartenbergstrasse 15
4020 Basel
Telex 62640

OCH IAA 070/t

Konsolenmodell
Modèle à supports

Untertischmodell
Modèle sous-table

Pflegegefässe
Ustensiles de soins

Schrankmöbel
Meubles sur mesure



Steiner wissen wir uns, vor allem im pädagogischen und
heilpädagogischen Bereich, verpflichtet. Darüber hinaus
haben uns gerade seine Gedanken und Ideen zur
Gemeinschaftsbildung mitgeprägt. Das Weissenheim ist kein im
üblichen Sinne anthroposophisches Heim; es ist eher eine
behäbige, wenn auch nicht unkämpferische berndeutsche
Version anthroposophischer Gedanken, wie wir sie etwa im
Werk Friedrich Eymanns finden, die unsere «Heimphilo-
sphie» mitbestimmt. Auch das Werk C.G. Jungs hat mich
seit Jahren begleitet und nicht zuletzt - als relativ neue, aber
beglückende Entdeckung - die Kulturphilosophie Jean
Gebsers.

Das nicht-bewertende Interesse am andern Menschen

RudolfSteiner weist daraufhin, dass eine wichtige Voraussetzung

jeder Gemeinschaft darin besteht, dass sich ein Mensch
für den anderen zu interessieren beginnt, gleichsam an ihm
erwacht. Zitat: «Der Mensch will an Seele und Geist des
anderen Menschen erwachen.» Das heisst, das Interesse am
anderen Menschen darf sich nicht nur auf seine Arbeitsleistung

beziehen, sondern es muss an seinem Menschsein, an
seiner geistigen Biographie erwachen. Damit meine ich gerade
nicht ein analysierendes Grübeln in der Lebensgeschichte
eines jeden, sondern ein nicht-bewertendes Interesse, das den
einzelnen aus seiner Vereinzelung und Isolierung heraushebt
und in meinen Augen einmalig, unverwechselbar macht. Eine
Erzieherin sagte mir nach unserer letzten gemeinsamen
Ravenna-Reise: Es ist für mich erstaunlich, wie sehr man sich
auf einer solchen Reise näher kommt, wieviel besser man sich
kennenlernt, auch wenn man vorher Jahre miteinander
gearbeitet hat.

Ich will nicht ungerecht sein: Ich weiss, wie unendlich viel
echtes Interesse und tiefe Anteilnahme in unseren Heimen
unseren Schützlingen entgegengebracht wird. Vergessen wir
darüber aber nicht häufig die Erwachsenen - oder haben wir
einfach keine Zeit für die Mitarbeiter? Es liegt auf der Hand,
dass in einer solchen Sicht der Gemeinschaft sich zum
Mitarbeiter so etwas wie ein Freundschaftsverhältnis einstellen

wird. Man sagt sich «Du» - vom Praktikant bis zum
Heimleiter, auch wenn dieser vertraulichen verbalen
Umgangsform nach kein Gütezeichen in bezug auf eine Gemeinschaft

zukommt. Vielleicht trifft das Wort «Freundschaft» den
Sachverhalt nur ungenau. Es ist gleichzeitig mehr und weniger
als ein Freundschaftsverhältnis. Eine Lebensgemeinschaft ist
so etwas wie eine «Schicksalsgemeinschaft». Je länger man
zusammen arbeitet und lebt, desto schwerer fallt es zu
glauben, man sei ganz «zufallig» zusammengewürfelt.
Entsprechendes gilt übrigens auch in bezug auf die Heimkinder.

Ist die Lebensgemeinschaft Heim überhaupt leitbar?

Es wird sich nun die Frage stellen: Ist ein Heim, wo versucht
wird, nach diesen Gesichtspunkten zu arbeiten, überhaupt
noch leit- und «regierbam? Schliesslich hat jedes Heim seinen
Heim-Leiter, der für die Heim-Führung die Verantwortung
trägt!

Es dürfte klar sein, dass unter den geschilderten Voraussetzungen

nach Führungs- beziehungsweise Strukturierungsmodel-
len gesucht werden muss, die den Gemeinschaftsgedanken
fördern.

Das hierarchisch-patriarchale Führungsmodell

Wenn wir in der Geschichte der Heimerziehung zurückblättern,

werden wir finden, dass das hierarchisch-patriarchale
Führungsmodell die Heimgeschichte wohl am nachhaltigsten

geprägt hat. Dieses Modell hatte zweifellos seine Bedeutung
und seine grossen Verdienste. Es stellte gewissermassen das
Pendant zur alttestamentlichen «Du sollst»-Gesinnung oder
-Philosophie dar. Der Heimleiter wusste, befahl. Das Personal
führte aus. Natürlich bemühte der Heimleiter sich immer
wieder, nicht nur zu befehlen, sondern in echt pestalozzischem
Sinne vorzuleben, Beispiel zu sein. Aber er verkörperte doch
das Heimgewissen, und ein mehr oder weniger ausgesprochenes

Gefalle war unverkennbar. Noch 1970, bei meinem
Stellenantritt im Weissenheim, spiegelte sich dieses Gefalle
am Mittagstisch drastisch wider: Oben sass, ganz
selbstverständlich, der Heimleiter mit seiner Familie. Dann, klar
abgestuft, die Lehrer, die Erzieher, die Gehilfen, der Landwirt
und das übrige Personal. Keinem wäre es eingefallen, diese
«gottgewollte» Ordnung zu durchbrechen. Heute hat sich
dieses Rangordnungsdenken in den meisten Heimen gottsei-
dank überlebt; sie spiegelt sich nur noch, versteckter, in den
Lohnklassen wider.

Heim - Demokratie

Ich denke, dass der hierarchische Führungsstil - sofern diese
Hierarchie an eine Person oder eine Personengruppe gebunden

ist - sich heute nicht mehr eignet, eine Lebensgemeinschaft,

die Lebensgemeinschaft Heim zu begründen und
lebendig zu erhalten. RudolfSteiner sagte einmal: «Die Predigt
atomisiert die Gemeinschaften.» Der Platz des Heimleiters ist
nicht mehr - im übertragenen Sinn - die Kanzel. Er muss sich
zu seinen Leuten in die Bänke des Kirchenschiffs setzen. Also
Demokratie, Heimdemokratie? Auch dieses Modell, konsequent

angewandt, befriedigt mich nicht. Zu häufig endet
Demokratie in einem fruchtlosen, heillosen, endlosen Diskutieren,

nähert sie sich der Anarchie. Wie weiter, wenn alle
Meinungen in schönster Auslegeordnung vor uns liegen? Wer
wagt noch einen Schritt, wenn niemand niemandem mehr
nahetreten darf, ohne dessen Psyche empfindlich zu gefährden
oder zu schädigen? Lähmt so verstandene Demokratie nicht
alle Entwicklung, verhindert sie nicht vor lauter «wenn» und
«aber» jede Bewegung und Veränderung? Im Zusammenhang
mit den demokratischen Volksabstimmungen habe ich einmal
einen bitterbösen Kommentar gelesen: «Wenn Volksabstimmungen

wirklich etwas verändern würden, wären sie längst
abgeschafft.»

Was bleibt? Gibt es überhaupt so etwas wie ein
«Lebensgemeinschaftsmodell»?

Das «föderalistische» Gemeinschaftsmodell

Es ist klar, dass das Gespräch, das Miteinander-Sprechen, die
Transparenz Grundvoraussetzungen für die Lebendigkeit
einer wirklichen Gemeinschaft sind. Ich weiss nicht, ob es mir
gelingen wird, unser Lebensgemeinschaftsmodell einleuchtend

zu skizzieren. Wir haben das Modell aus Ermangelung
eines anderen Begriffs ein «föderalistisches» genannt. Was
verstehen wir darunter?

Ich muss mich eines Bildes bedienen. Der lange, schmale
Tisch, an dessen Kopfende der Heimleiter sitzt und, funktions-
mässig abgestuft, auf den Breitseiten die Mitarbeiter ihre
Plätze bezogen haben - über die Qualität der Stühle will ich
mich hier nicht auslassen! -, erinnert mich an den patriarcha-
len Führungsstil. - Eine lange, gerade ausgerichtete Stuhlreihe,
gleichwertig jeder Platz: das Bild einer demokratischen
Ordnung. Jeder argumentiert, sicher gescheit, versucht den
anderen zu überzeugen, aber niemand hört zu, weil alle mit
sich selber beschäftigt sind. Die Demokraten im Saal

mögen mir bitte verzeihen!

13



Für eine föderalistische Gemeinschaft stelle ich mir einen
runden Tisch vor. Auch wenn an diesem Tisch prinzipiell alle
Plätze gleichwertig, «demokratisch» sind, so zwingt die runde
Anordnung der Stühle die einzelnen Menschen doch, sich
gegenseitig wahrzunehmen, sich in die Augen zu schauen. Ein
solcher Tisch hat an sich kein «oben» oder «unten», aber -
und hier komme ich zu dem meiner Meinung nach entscheidenden

Punkt - je nach Sachfrage ergibt sich eine Hierarchie
der Plätze. Wenn es um Fragen der Schule geht, um neue
Lehrmittel, Methoden, um Übertritte usw., so werden die
Lehrer gewissermassen die Position des Vorsitzenden zu
übernehmen haben. Natürlich müssen sie alle begründet
informieren, Red und Antwort stehen, aber wenn es darum
geht, einen Entschluss zu fassen, so ist ihre Stimme gewichtiger
als diejenige der übrigen Mitarbeiter. In anderen Sachfragen
befindet sich, ganz klar der Erzieher am imaginären oberen
Tischende: in Fragen des Gruppenlebens, der Elternkontakte,
der Freizeitgestaltung zählt seine Stimme mehr als diejenige
der Köchin, der Therapeutin. Hinwiederum wird in Dingen
der Eßsaal- oder Kücheneneinrichtung, der Verpflegung die
Köchin ein gewichtiges Wort zu sprechen haben Ich meine,
Beschlüsse dürften nur so gefasst werden, dass diejenigen, die

von der Konsequenz dieser Beschlüsse in erster Linie betroffen
sind, das heisst, diese Beschlüsse durchzuführen haben,
entscheidend mitzubestimmen haben.

Und der Heimleiter? Es gibt sicher in Heimfragen Situationen,
wo sogar er an diesem entscheidenden Platz zu sitzen hat -
und dann soll er es tun, ohne Scheu und mit der nötigen
Klarheit. Ich meine aber, der Heimleiter wäre in erster Linie
dazu da, den einzelnen Mitarbeitern zu ihrem Recht zu
verhelfen, indem er ihnen Gehör verschafft, sie immer wieder
ermuntert, ihre Meinung vorzutragen und zu vertreten.
Natürlich soll und darf er mitreden; er darf wohl auch seine

Erfahrung ins Spiel bringen, aber er darf nicht verunmöglichen,

dass die Mitarbeiter eigene Erfahrungen sammeln
können.

Vertrauen und Verantwortung

Die neue Lebensgemeinschaft Heim kann sich nur in einer

Atmosphäre recht verstandener Freiheit entfalten, in einer
Freiheit «für» und nicht «gegen» oder «von» etwas. Und der
Heimleiter hat über diesen Freiraum, den alle Heimmitarbeiter

wie das tägliche Brot brauchen, zu wachen. Denn dieser
Freiraum ist zugleich Vertrauens- und Verantwortungsraum
des einzelnen. Ich bin immer wieder erstaunt, wieviel
Verantwortung unsere Leute zu tragen bereit sind, wenn man ihnen
das notwendige Vertrauen schenkt. Und wenn es einmal zu
einem «Unfall» kommt, zu einer Situation, in der sich zeigt,
dass sich der einzelne zuviel zugemutet hat und die

Konsequenzen nicht allein zu tragen imstande ist, so sollte der
Heimleiterrücken breit genug sein, um mitzutragen, ohne

gleich den Drohfinger zu erheben. Geistiges Leben - und eine

wirkliche Lebensgemeinschaft lebt vom Geistigen her - kann
sich nur in der Freiheit entfalten.

Vor ein paar Wochen hatte ich in Bern vor Jugendpsychologen
und Kinderpsychiatern das «Weissenheim» vorzustellen. In
der anschliessenden Diskussion tauchte dann die Frage auf:

Und die Probleme mit den Mitarbeitern? Davon haben Sie

gar nichts erwähnt... Ich musste mich besinnen. Wirklich,
ich hätte Mühe, ihnen Probleme mit Mitarbeitern aufzutischen,

die nicht auch meine Probleme wären. Sind nicht die

Mitarbeiter letzten Endes so gut, so vertrauenswürdig, wie ich
es selber bin?

Verstehen Sie mich bitte recht: Wir leben und erleben keine
Idylle, auch wir haben unsere Knörze und Schwierigkeiten.
Auch wir müssen immer wieder mühsam lernen, die
auftauchenden oder bestehenden Probleme in ihrer wahren Natur
zu erkennen, um mit ihnen auf- wenn möglich - menschenwürdige

Weise umzugehen. Eine Lebensgemeinschaft ist, wie
ich bereits mehrmals erwähnte, eine äusserst ungesicherte,
leicht verletzliche Form des Zusammenlebens. Und doch:
Unsere Erfahrungen sind ermutigend. Wir versuchen, uns
gegenseitig wahr- und anzunehmen, mit all unseren Ecken
und Kanten. Da wir diese aber als zu unserer Individualität
gehörend betrachten, versuchen wir auch, sie zu akzeptieren.
Und mir scheint, dass wir, alles in allem, doch recht fröhlich
leben.

Mut zur Heimerziehung!

Ich komme zum Schluss.

Es ist nicht unbedingt meine Art, jemanden überzeugen zu
wollen, schon gar nicht eine so grosse Fach-Gemeinde. Dass
Sie mir zugehört haben, freut mich. Obwohl vieles ungesagt
bleiben musste - aus Zeitmangel, aus persönlichem Unvermögen

oder weil es sich nicht in Worte fassen lässt -, hoffe ich
doch, Ihnen nicht nur einfach «neuen Wein in alten Schläuchen»

vorgesetzt zu haben. Was ich wollte, war dies: zu zeigen,
dass es sich lohnt - in der heutigen Zeit mehr denn je lohnt -,
sich Gedanken zu machen über «den fast vergessenen Gedanken

der Lebensgemeinschaft in der Heimerziehung» und dass

die auf diesem Wege gemachten Erfahrungen, auch wenn sie

noch ganz anfanglich sind, den Schauplatz Heim zu einem
spannenden, lebendigen Lebensraum machen.

Es braucht in der heutigen Zeit Mut zur Heimerziehung, und
ich glaube, dass - in aller Bescheidenheit sei dies gesagt - die
Zukunft des Heims nicht unwesentlich davon abhängt, ob es

uns wieder gelingt, unsere Institutionen zu wirklichen
Lebensgemeinschaften zu entwickeln, zu Lebensgemeinschaften
zwischen Betreuten und Betreuern.

Denken Sie auch schon an den
nächsten Sommer?
Mitten im Winter müssen wir daran denken und unser

Lager für geistig und
körperlich behinderte
Erwachsene
planen. Im Jahr 1988 führen wir dies vom 16.-30. Juli in
Hasliberg (Berner Oberland) durch. 22 behinderte Frauen
und Männer finden dort 14 Tage Erholung in einer neuen
Umgebung, während ihre Eltern sich ebenfalls entspannen
können. Für diese Zeit suchen wir:

einen Lagerleiter / eine Lagerleiterin
Begleiterinnen
2 Köche/Köchinnen

Weitere Auskünfte erteilen Ihnen gerne: Werner Good oder
Bernhard Krapf, Caritas Aargau, Feerstr. 2, 5001 Aarau,
Tel. 064 22 90 90.

14 Schweizer Heimwesen 1/88


	"Das Heim als Lebensgemeinschaft. Nähe und Distanz" : Lebensgemeinschaft - ein (fast) vergessener Gedanke im Heim

