
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 12

Artikel: Staunen Sie, dass Sie noch staunen können? : Eine anthropologische
Deutung des Staunens

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staunen Sie, dass Sie noch staunen können?

Eine anthropologische Deutung des Staunens

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA*

«Allem Schönen, dem Naturschönen wie dem
Kunstschönen, wird bloss das Staunen gerecht. Das Staunen ist
nicht nur der Anfang aller Religiosität und Philosphie,
sondern auch das Mass des künstlerischen Menschen. Das
Schöne verwandelt TalWanderungen in Höhenflüge und
wird zum Platz des himmlischen Friedens», so der
Schriftsteller Dominik Jost. Was heisst eigentlich Staunen?
Oder fragen wir doch gleich konkret: Wann haben Sie das
letzte Mal gestaunt? Können Sie sich noch daran erinnern?
War es ein Mensch, bei dem Sie Unerwartetes erlebten?
Waren es Gefühle, Affekte, von denen Sie glaubten, dass
sie im Leben nie mehr wach würden? War es ein
Natur-Erlebnis? Oder haben Sie eventuell gar gestaunt,
dass Sie zum Staunen fähig sind? Glaubt man denn zum
Teil nicht tatsächlich, dass die Fähigkeit zu staunen eine
Angelegenheit der Kinder sei?

Ja, Kinder können es noch. Kürzlich erzählte mir eine
Fünftklässlerin folgendes: Es war zur Weihnachtszeit, und
sie wollte sich, zusammen mit ihrer Freundin, einmal ganz
besonders auf das kommende Fest vorbereiten. Die beiden
stellten sich an ein paar freien Nachmittagen vor ein sehr
belebtes Warenhaus und warteten, bis betagte oder körperlich

unbeholfene Menschen, bepackt mit Weihnachtseinkäufen,

aus dem Warenhaus kamen. Die Kinder anerboten
sich, ihnen die Taschen abzunehmen und sie auf den Bus
oder auch sogar heim zu begleiten. Dabei kamen sie aus
dem Staunen nicht heraus. Die Menschen, die doch
allesamt eine Hilfe hätten brauchen können, lehnten ab.
Sie glaubten ihnen nicht; sie muteten ihnen Hilfsbereitschaft,

oder gar Güte, nicht zu. Vielmehr vermuteten sie
andere Absichten, etwa dass sie etwas aus der Tasche
nehmen wollten oder sich sonst irgendwie bereichern
möchten. Ich nahm dabei in den Augen der Schülerin, als
sie das erzählte, Traurigkeit und gleichzeitig ein Staunen
wahr.

Ist es ein Privileg der Kinder, staunen zu können? An das
Gute zu glauben und sich darüber zu wundern, wenn
andere Menschen das nicht mehr können? Das wäre ein
voreiliger Schluss.

Staunen ist der Anfang der Philosophie

Staunen gehört wesentlich zum Menschen. Es hat denn
auch immer schon Staunende gegeben. Menschen, die
imstande waren, sich über das alltägliche «Das-versteht-

* Leicht gekürzte und redigierte Fassung des von Dr. Imelda Abbt verfassten
Schlusstextes «Staunen und Danken» im Band IV der Schriften zur
Anthropologie des Behinderten («Staunen und Danken»), erschienen
1984 im VSA-Verlag.

sich-doch-von-selbst» hinwegzusetzen und grundsätzliche
Fragen zu stellen. Das Staunen ist denn auch der Anfang
der Philosophie. Im Staunen transzendieren wir die sichtbare

Seite der Welt. Wir begnügen uns nicht mit dem was
messbar, wägbar, beherrschbar, nutzbar ist. Wir sind vom
Hintergrund der Dinge angerührt, von ihrer Bedeutung im
Ganzen, von ihrem Sinn, aber auch von ihrer Zerbrechlichkeit

und Vergänglichkeit, von ihrer doppelten Möglichkeit,
das Wahre und Eigentliche, je nach dem, zu verhüllen oder
durchscheinen zu lassen.

Einer dieser grossen Staunenden, der die Philosophie vom
Himmel auf die Erde geholt, das heisst, den Blick von der
äusseren Welt zur innerlichen gelenkt hat, ist Sokrates
(479-399 v.Chr.). Wohl staunten vor ihm bereits die
Naturphilosophen über die Ordnung in der Welt, über die
Gestirne, die ihren Bahnen folgen, überhaupt über die
Wunder der Natur. Dieses Staunen bewegte sie, auch nach
deren Gesetzmässigkeiten zu fragen. Sokrates hingegen
setzte beim Menschen an, bei seiner Fähigkeit, Fragen zu
stellen und staunen zu können. Beides, Fragen-Können
wie Staunen-Können, sind urmenschliche Fähigkeiten, ein
charakteristisches Distinktiv des Menschen.

Sokrates: Fragen, um wahrhaft Mensch zu sein

Die Leidenschaft des Sokrates war sein quälendes Nachfragen.

Eine glatte oder flotte oder mutige Antwort genügte
ihm nicht. Er sah die Vordergründigkeit oder Einseitigkeit
oder Interessegeleitetheit solcher Antworten. Sie kamen
dem, worum es wirklich geht, dem Leben aus dem Guten,
nicht nahe. Deshalb mussten sie relativiert und musste ihre
Dürftigkeit aufgedeckt werden, damit der Weg zum Leben
aus dem Guten frei wurde. Er wollte also damit nichts
anderes, als den Menschen dahin bringen, wahrhaft
Mensch zu sein. Menschlich-angemessenes Denken soll
zum menschlich-angemessenen Handeln führen. Das
schien Sokrates zu keiner Zeit so notwendig wie in seiner
Zeit zu sein. Er sah mit Schrecken die Anzeichen des

Verfalls im Leben seiner griechischen Zeitgenossen und,
damit verbunden, eine Ratlosigkeit auf allen Gebieten.
Und gerade weil Sokrates dies erkannte, lag ihm so viel
daran, dass man ehrlich zu fragen beginne. Denn Fragen
heisst doch, sich nicht von Illusionen einhüllen zu lassen.
Es heisst den Mut haben, auch die Bitternis der Wahrheit
zu ertragen, heisst auch - missbilligend - zu staunen über
Ungerechtigkeit, Bosheit, Misstrauen.

Sokrates scheint mir für unsere Zeit nicht ohne Aktualität
zu sein. Sein Fragen gibt den Menschen zunächst vielleicht
nicht das, was sie von ihm erwarten, nämlich hieb- und
stichfeste Antworten auf alle Fragen, im Gegenteil. Durch
sein Fragen und Nachfragen liess Sokrates Gesprächspart-

740 Schweizer Heimwesen XII/87



VSA-Weiterbildungskurs

Das Begleiten von Langzeitpatienten
Kursleitung: Dr. Imelda Abbt; Paul Gmünder, VSA, Zürich; es werden verschiedene Fachkräfte

zugezogen.

Zielsetzung: Das berufliche Zusammenleben mit Langzeitpatienten hat seine spezifischen
Probleme. Nicht um diese geht es primär, sondern um den persönlichen Umgang
damit, um den Sinn dieser Arbeit.

Zielgruppe: Betreuer/innen von Alters- und Pflegeheimen, welche seit mindestens einem Jahr
in der Betreuung und/oder Pflege von Langzeitpatienten tätig sind.

Im einzelnen
kommt u.a.
zur Sprache:

- Die Verarbeitung von aufgestauten bzw. laufend anfallenden Problemen

- Die persönliche Zuwendung zu Langzeitpatienten und deren Angehörigen
- Die unterschiedliche Einstellung zu Leben, Leiden, Sterben und Tod

- Der Umgang mit Mitarbeitern bei der Betreuung
- Das Umgehen mit eigener und fremder Trauer
- Das Erkennen der Grenzen punkto Zuständigkeit

Kursort: Krankenheim Wülflingen, Winterthur

Kursdaten: 10 Tage, verteilt auf ein Jahr (jeweils montags)
Beginn: 11. April 1988
weitere Daten: 1988: 9.5./6.6./12.9./10.10./7.11 ./5.12.

1989: 23.1./27.2./3.4.
jeweils: 09.30-17.00 Uhr

Kurskosten: Fr. 500- (Mittagessen separat)
9 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen
3 % Ermässigung für persönliche VSA-Mitgliedschaft

12 % Ermässigung für Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit persönlicher
VSA-Mitgliedschaft

Teilnehmerzahl: max. 20 Personen

Begleitbuch: Die Kursleitung erstellt ein Textbuch mit ausgewählter Lektüre zum Thema. Die
Auseinandersetzung mit diesen Texten soll dem Teilnehmer die Möglichkeit geben,
den Problemhorizont zu erweitern und so die anfallenden Fragen in einen
grösseren Zusammenhang zu stellen.

Anmeldetalon Das Begleiten von Langzeitpatienten 1988

Name, Vorname

Privat-Adresse

Name + Adresse des Heims

Berufliche Tätigkeit

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heimes
Persönliche VSA-Mitgliedschaft Zutreffendes bitte ankreuzen

Bis 20. März senden an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Telefon 01 252 47 07
(nur vormittags)

741



ner, die sich gescheit wähnten, mit der Zeit innewerden
und gar zugeben, dass es mit ihrem Wissen eigentlich nicht
so weit her ist. Aber auch er, Sokrates, hatte nicht gleich
eine passende Antwort parat, die er nun triumphierend
hätte an den Mann bringen können. Ja, er gibt nicht selten
seine eigene Unwissenheit ganz offen zu. Aber das ist dann
bei ihm nicht auch schon alles. Er erzählte einmal vor
Gericht: «Im Weggehen überlegte ich bei mir selber, dass

ich wissender sei als jener Mensch. Denn keiner von uns
beiden scheint etwas Gutes und Rechtes zu wissen; jener
aber meint zu wissen und weiss doch nicht; ich jedoch, der
ich nicht weiss, glaube auch nicht zu wissen; ich scheine
somit um ein Geringeres wissender zu sein als er, weil ich
nicht meine zu wissen, was ich nicht weiss.»

Wissende Unwissenheit als Zugang zur inneren Wahrheit

Aber in dieser wissenden Unwissenheit besteht das
eigentümliche Geheimnis des Wirkung des Sokrates bis heute.
Darin wird nämlich offenbar, dass er sich selbst jeweils
offenen Auges in die menschliche Situation zu stellen
vermochte und auch die Gefahr auf sich nahm, sich in der
Weglosigkeit des Nichtwissens zu verirren und in der
Fragwürdigkeit gefangen zu bleiben. Indem Sokrates seine

Gesprächs-Partner und Schüler, und damit auch uns, zum
gleichen Mut herausfordert, weist er uns aber auch aufden

Weg des Staunens und von da zum gemeinsamen Fragen.
Zu Sokrates' Entdeckungen gehört nämlich auch die, dass

im Zerbrechen der Gewissheiten doch ein Gewisses bleibt:
die unbedingte Verpflichtung zum Rechttun, die unzerstörbar

im Grunde des Heizens ruht. Es war sein Sinn für
Gerechtigkeit, der ihn zum Urteil führte, er wisse tatsächlich

- wenn auch nur ein Geringes - mehr als ein
Gesprächs-Partner, der nicht einmal um seine Unwissenheit

weiss. Aber es war nicht er, der diese Gerechtigkeit
begründete! - Und da begann sich seine eingestandene
Unwissenheit in vielem Äusserlichen und Vordergründigen

als Zugang zur inneren, zur eigentlich menschlichen
Wahrheit zu entpuppen. Es war in ihm etwas, über das er
nicht verfügte und das er seinen «Daimon» nannte. Darum
konnte er auch nicht schlicht sein (geringes) Mehr-Wissen
als Triumph auskosten. Darum konnte er nach der ersten
kritischen Phase seiner Gespräche, in der er ein eingebildetes

Wissen zerstörte, zu einer zweiten Phase übergehen, in
der es darum ging, gemeinsam nach Wahrheit zu suchen.

Vermutlich muss die oben erwähnte Fünftklässlerin noch
viel lernen. Aber sie und ihre Kameradin wollten etwas
Gutes tun. Und sie erlebten eine Enttäuschung durch das
Verhalten der älteren Menschen, die ihnen das nicht
zutrauten. Daher ihre staunend-traurige Frage: Ist denn
Gutes tun wollen nicht etwas Selbstverständliches? Was
sie bei Sokrates lernen könnte, ist, dass Staunen nicht alles
ist, auch nicht trauriges, enttäuschtes, empörtes Staunen.
Staunen darf, und sollte in vielen Fällen, in Fragen
übergehen und von da zu Antworten fuhren, die wir
Menschen gemeinsam, und zwar junge wie alte, als wahr
und richtig einsehen können.

Die Gewissheit des Fragenden ist nicht einfach Wissen

Staunen und Fragen gehören so zueinander. Fragen führt
dabei nicht selten weg vom nur Vordergründigen, vom
schnellen Wissen um etwas, in letzte Tiefen unseres

Menschseins, wo wir an uns vorausliegende und letztlich
unverfugbare Wahrheit rühren. Und doch gilt auch hier:
wer wirkliche Fragen hat, muss auch da Antworten zu
finden trachten. Über Welt, Gott und Menschen zu staunen
ist doch bloss der Anfang. Für einen wirklich Fragenden
kann das jedenfalls nicht auch schon das Ende sein. Fichte
hat in diesem Zusammenhang einmal etwas Treffliches
bemerkt: «Wir fingen an zu philosophieren aus Übermut
und brachten uns dadurch um unsere Unschuld; wir
erblickten unsere Nacktheit, und philosophieren seitdem
aus Not für unsere Erlösung.» Das bedeutet, dass ein
fragend Staunender innerlich getrieben wird, ja geradezu
bedrängt wird. Auch Sokrates wusste von dieser inneren
Bedrängnis. Er sagte von sich einmal: «Ich aber bin von
etwas gebissen, was noch weit grösseren Schmerz bereitet,
und zwar an der empfindlichsten Stelle, an der man
gebissen werden kann; ins Herz oder in die Seele, oder wie
man es immer nennen soll, bin ich getroffen, und gebissen
worden von den Worten der Weisheit, welche sich noch
wilder fortbeissen als eine Natter, wenn sie eine junge, nicht
unedle Seele zu fassen bekommen und sie zum Äussersten
treiben in Handlungen und Worten.» Fragen, das aus
Staunen kommt, macht den Betroffenen unruhig, bis
Gewissheit gefunden ist - Gewissheit, nicht Wissen!
Gewissheit nämlich schliesst einen Bereich des Nichts-
Wissens und des Geheimnisses nicht aus. Solche Gewissheit

ermöglicht dann auch freies innerliches Annehmen-
Können von Unumgänglichem, von Dingen, die wir nicht
ändern können.

Dieses Annehmen-Können hat etwas mit Bescheidenheit
zu tun, mit Demut. Damit führen uns die Überlegungen
zum Staunen zu einem eher unpopulären Thema: zur
Demut.

Staunen setzt Demut voraus

Wenn Sokrates unter uns wäre und uns fragen würde: Was
ist denn Demut?, würden wir wahrscheinlich ziemlich
verlegen. Aus modernem Lebensgefühl heraus würden
einige vielleicht sagen: Kriecherei; keinen Mut oder wenig
Selbstsicherheit haben; nach den Launen und Wünschen
anderer zu tanzen Andere würden vielleicht sagen,
Demut gehöre der Vergangenheit an, davon hätten wir
Menschen des 20. Jahrhunderts uns gelöst. Heute müsste
man statt nach Demut eher nach Grossmut fragen; das
brauche unsere Welt.

Aber sind denn Grossmut und Demut so total verschieden?
Bei den Hellenen der griechischen Antike war der Grossmut

der Männer vollendete Männlichkeit und die Grossmut

der Frauen vollendetes Frauentum. Aber das schloss
Demut nicht aus, im Gegenteil. Man fürchtete die Masslo-
sigkeit des Stolzes und forderte Masshalten, Selbstbescheidung

(Sokrates) und Pietät. Daneben gab es durchaus auch
die Auffassung, Demut zeuge von einer knechtischen,
niedrigen, sklavischen Gesinnung und sei deshalb nicht
erstrebenswert. Daraus ist mindestens zu entnehmen, dass
Demut offensichtlich zwei Seiten hat und dass man in ihrer
Beurteilung unterscheiden muss: eine in der Natur des
Menschen gründende (Seins-)Demut und eine durch
Menschen erzwungene Demut. Letztere erniedrigt, erstere
adelt.

In der jüngeren alttestamentlichen Weisheitsliteratur meint
Demut das Verhältnis des Menschen zu Gott. Es ist die

742 Schweizer Heimwesen XII/87



Lernveranstaltung mit der Instant-Soft AG

Das Arbeiten mit einem modernen Personal Computer bringt Einsparungen vor allem bei den überall
anfallenden Routinetätigkeiten. Pensionärfakturierungen, Lohnabrechnung und Finanzbuchhaltung sind
neben der meistens auch eingeführten Textverarbeitung die hauptsächlichen Aufgabengebiete für die
Umstellung auf EDV. Dieser Kurs ermöglicht die Einarbeitung.

Termine und Orte
5. Februar 1988: Krankenheim Wülflingen, Winterthur

29. August 1988: Altersheim Aespliz, Ittigen (BE)

Lernprogramm
09.00 Begrüssungskaffee und Begrüssung durch VSA und Instant-Soft AG
09.30 Pensionärfakturierung auf einem modernen Personal Computer

Sie lernen den Umgang mit einem solchen System
- Bewohnerverwaltung
- Fakturastammdaten
- Monatsdatenverwaltung
- Fakturierung
- Auswertungen

11.00 Kaffeepause
11.15 Vertiefung der Anwendung

- Weitere Auswertungen
- Statistik

12.30 Gemeinsames Mittagessen
14.00 Die Anwendung «Lohn und Gehalt»
15.15 Kaffeepause
15.30 Die Anwendung «Textverarbeitung»
16.15 Diskussion und Fragenbeantwortung
16.45 Ende der Veranstaltung

Teilnehmerzahl: Höchstens 15 Personen. Die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres
Eingangs berücksichtigt.

Kurskosten: Fr. 60- (inkl. Mittagessen)
9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Anmeldung: bis 18. Januar 1988 bzw. 16. August 1988 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Kursunterlagen und Rechnung werden eine
Woche vor Kursbeginn zugestellt.

Anmeldung Lernveranstaltung mit der Instant-Soft

Name, Vorname

Name und Adresse des Heimes (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heimes Persönliche Mitgliedschaft Wülflingen Ittigen

743



richtige Geisteshaltung Gott gegenüber. Der Mensch ist

gerecht und gottesfurchtig. Beides ist aufs engste miteinander

verbunden. Man kann nicht Gott fürchten und
gleichzeitig ein Beutelschneider, ein Ehrverletzer, ein
Unterdrücker von Volksgenossen sein. Die Profeten wachten

eifersüchtig darüber, dass diese Wahrheit im Volke
nicht in Vergessenheit geriet.

In Neuen Testament erhält die Demut noch eine weitere
Begründung und eine Vertiefung. Das Reich Gottes ist
nicht von dieser Welt. Es bringt der Welt gegenüber eine
umgekehrte Ordnung. Nicht die Mächtigen und Gewalttätigen,

sondern die Sanften und Demütigen haben in diesem
Reiche Heimat. Das lehrt die Menschwerdung Gottes, in
der sich Gottes Sohn entäusserte (Phil. 2,5 ff.), und mehr
noch das Kreuz, an dem er sich erniedrigte, ja ganz aufgab.
Er hat dadurch uns Menschen seine unendliche Liebe
gezeigt, aber uns zugleich bewusst gemacht, wie sehr wir
auf Gottes Liebe und Barmherzigkeit angewiesen sind.
Selbstruhm wird durch dieses Ereignis zur Torheit - vor
Gott und vor Menschen. Menschen, die das nicht verstehen,

sind denn auch keine tragfähigen Mitglieder einer
christlichen Gemeinde. Demut meint im Neuen Testament
nicht bloss eine erstrebenswerte menschliche
Charaktereigenschaft, sondern eine begnadete Antwort auf Gottes
gnadenhaftes Handeln an uns.

Demut - eine Tugend, die nicht von sich weiss

Im Laufe der Zeit bekommt denn Demut auch Züge einer
(christlichen) Tugend. Schon die Kirchenväter leiteten

Ein schneller Griff schafft
Überblick.

Es tönt fast zu einfach, aber es
ist wahr. Einige wenige Griffe
genügen, und Sie haben Ihre
optische Organisation voll in
der Hand. Da gibt es nichts zu
rütteln-. Kein Termin entgeht
Ihnen mehr und Sie sind immer
Herr über Ihre Organisation.
Und nicht die Organisation
über Sie.

Profitieren Sie von unserer
Erfahrung. Sprechen Sie mit uns
Warum nicht gleich jetzt?
Tel. Ol 44 5510

WAGNER0UmMJSIML
Überblick durch Organisation.
Josefstrasse 129, 8031 Zürich, Telefon 01 445510

diese Entwicklung ein. Für Augustin war Demut noch
etwas spezifisch Christliches, für Thomas von Aquin gehört
sie zu den moralischen Tugenden, die der Kardinaltugend
der Massigkeit zuzuordnen ist. In der Geschichte des

Mönchtums war die Demut teilweise der Prüfstein für die
Echtheit einer Berufung. Sie wurde darum geradezu Sinn
und Ziel aller Askese und aller Belehrung. Sinnenfällig
wurde das in der Bereitschaft des Mönches, für sich
persönlich im Willen des Oberen Gottes Willen zu sehen.
Noch bei Martin Luther nimmt die Demut einen wichtigen
Platz ein. Wer könnte denn im Kreuz sein Heil erkennen,
und nicht in die Demut des Gekreuzigten eingehen wollen!
Aber, so Luther, die rechte Demut weiss nicht, dass sie

demütig ist.

Auch Philosophen beschäftigten sich mit dem Thema
Demut. In der Aufklärung erhielt Demut die Bedeutung
«Bescheidenheit». Sie galt als «die Fertigkeit zur möglichen
Betrachtung der Vorzüge anderer» (A.J. Baumgarten). Für
Gottsched war sie «ein billiger Richter eigener und fremder
Vollkommenheiten», ohne dem Willen, «durch lobwürdige

Taten nach Ehre zu streben, zuwider zu sein». Kant hob
die Demut über den Bereich des Individuellen hinaus und
ortete sie im Kontext der (moralisch) praktischen
Vernunft. «Das Bewusstsein und Gefühl der Geringfügigkeit
seines moralischen Werts in Vergleichung mit dem
(moralischen) Gesetz ist die Demut, die sich wohl davor bewahrt,
durch Vergleichung mit anderen Menschen und durch das

Bestreben, sie zu übertreffen, zum Hochmut zu werden.»
Mit anderen Worten ist Demut eine vernunftgemässe
Selbsteinschätzung, die sich trotz allem der Würde, ein
moralisches Wesen zu sein, bewusst ist. HegeI meinte gar:
«Die wahre Demut besteht darin, den (eigenen, persönlichen)

Geist in die (mir vor- und übergeordnete) Wahrheit
zu versenken.» Nicolai Hartmann hat Demut als Gefühl,
das erdrückt und zugleich erhebt, beschrieben.

Demut ist Mut zur Wahrhaftigkeit

Voraussetzung für wahre Demut ist Selbsterkenntnis. In
einem Tempel des Apollon war in grossen Lettern zu lesen :

«Erkenne dich selbst!» Nur Selbsterkenntnis führt letztlich
zur Wahrhaftigkeit uns gegenüber und damit zugleich weg
von Selbsttäuschungen und falschen Selbsteinschätzungen.
Und deshalb ist solche Demut Mut. Sie ist Mut zum Dienst
an der Wahrheit, ob religiös oder mehr humanistisch
begründet. Demut ist Niedrigkeit und Hoheit zugleich.
Niedrigkeit verstanden als Kindesgesinnung oder gar als
Armsein im Geiste; Hoheit verstanden als Würde und
Absage an alle Servilität und Selbstverachtung. So gesehen
sind Grossmut und Demut eng miteinander verwandt, ja
ohne einander nicht möglich.

Wahre Demut zeigt sich im alltäglichen Leben mindestens
in dreifacher Hinsicht:

- Als Grund-Haltung, als innerliches Sein des Menschen.
Der Mensch kennt und anerkennt dann seine Grenzen und
Unzulänglichkeiten. Doch ist dies nur die eine Seite. Der
Mensch beginnt auch zu sehen, was alles ihm unverdienterweise

zukommt. Staunend fragt er: Wer bin ich, dass man
an mich denkt? Diese Haltung macht ihn zu einem
Erwartenden und Hoffenden.

- Als Selbsttreue zum eigenen innerlichen Sein. Sich selber
treu, wissend um seine Grenzen und Abhängigkeiten,
öffnet er sich zum Du hin. Er ist bereit und offen, sich vom
Du beschenken zu lassen. Er weiss sich sogar aufdas andere

Planungstafeln für Dienst- und
Einsatzpläne, Ganzjahresübersichten,

Bettenbelegung,
Arbeitspläne (Güfeliplan).

744 Schweizer Heimwesen XII/87



Du verwiesen und weiss zugleich, dass er keine Ansprüche
an den andern stellen kann. Es gibt Dinge im Umkreis des

Du, die man nur als Geschenk «bekommen» kann. Und
eben das lässt einen wachen Menschen staunen und gibt
ihm Mut, auch den zweiten Platz einzunehmen.

-Als soziale Gesinnung ganz allgemein. Recht verstandene
Demut ist nicht nur eine persönliche Haltung oder
allenfalls noch eine Angelegenheit zwischen Ich und Du.
Befördert Demut in mir das wahrhaft Menschliche, dann
muss ich das von jedem andern auch annehmen und es

auch ihm gönnen. Und ich habe das Meine beizutragen,
dass Demut möglich wird, ohne dass daraus ein sklavisches
Verhalten entsteht. Dafür setzt sich wahre Demut ein, und
zwar in allen Belangen des menschlichen Lebens: in der
Wirtschaft, in der Politik, in der Familie, im Heim, in ganz
bescheidenen Aufgaben, die von der grossen Öffentlichkeit
kaum bemerkt werden.

Staunen ist ohne demütige Haltung nicht möglich. Im
ersten Abschnitt wurde gesagt, Staunen stehe am Beginn
des Fragens. Jetzt müssen wir sagen: noch vordem Staunen
steht Demut. Erst sie ermöglicht Staunen, das zu angemessenem

Fragen und entsprechender Selbsteinschätzung
führt.

Vom Staunen zum Danken

Und was ist mit dem Danken? Ich hatte ursprünglich an
einen eigenen Abschnitt gedacht: «Staunen führt zum
Danken». Aber dann habe ich mich gefragt: Tut es das

wirklich? Geht das Staunen so naht- und bruchlos in
Danken über? Und was für ein Danken wäre das denn
allenfalls? Bloss eine vage Freude am Dasein, verbunden
mit dem Gefühl: wie schön, dass es mich gibt? Dankbarkeit

aber ist doch mehr! Der Begriff stammt aus dem
interpersonalen Bereich. Wenn Staunen schliesslich im
Dank enden soll, dann muss er an ein Du gerichtet werden,
dem ich mein irdisches Leben, meine Freude an demselben,

die glückliche Überwindung von Gefährdungen,
Problemen verdanke, kurz: an ein göttliches Du.

Da aber nun kommen die Probleme. Auch ich bin ein
Mensch des 20. Jahrhunderts. Um danken zu können,
braucht es Demut! Und wenn nun Nicolai Hartmann
Demut als Gefühl beschreibt, das zugleich erdrückt und
erhebt, so ist mir das nicht fremd. Ich verstehe auch, dass

man der Meinung ist, der moderne Mensch müsste eher
zu Gross-, als zu Demut aufgerufen werden. Andererseits
beeindruckt mich das Masshalten, das die Griechen und
das christliche Mittelalter vom Menschen abforderten.
Was wäre denn zum Beispiel das «Mass» heute, etwa in
Sachen Umweltzerstörung, Aufrüstung, Verteilung des

Reichtums, Ausbeutung der Welt-Ressourcen? Und wo
lässt man dem einzelnen noch Freiheit? Wo wird man sie
ihm in Zukunft überhaupt noch gewähren können? Um
danken zu können, muss man doch frei sein!

Auch das Danken, das aus dem Staunen gespiesen ist, geht
nicht an der Freiheit vorbei. Danken ist immer ein freies
Geschehen. Es wäre auch in unserem Fall ein freies Tun,
begründet freilich in Staunen, Fragen und Demut. Und so
möchte ich das Danken nicht noch lange in die Reflexion
nehmen. Nach allem, meine ich, könnte, nein müsste eine
Bereitschaft zu Dankbarkeit da sein. Aber ein Dank ist nur
dann wirklicher Dank, wenn er letztlich aus Freiheit
erwachsen ist.

Pilot-Weiterbildungskurs
für Erzieher/innen
zum Praktikumsanleiter/zur
Praktikumsanleiterin (PAL)
Der Kurs versteht sich als Angebot für alle
Erzieher/innen, Sozialarbeiter/innen und
Erziehungsleiter/innen, die praktisch im Bereich der
Heimerziehung tätig sind.

Kursziel:
Der Praktikumsanleiterkurs soll die Teilnehmer/
innen befähigen, das Praktikum zu planen und
die Praktikanten kompetenter und differenzierter
einzuführen, anzuleiten und zu beurteilen.

Kursinhalt:
Auswahl der Praktikanten. Wie bereitet die/der
PAL ein Praktikum vor? Ziel des Praktikums?
Gegenseitige Erwartungen. Funktion und Rolle
der PAL. Das Beziehungsgeflecht. Die
Gesprächsführung. Führen und Anleiten. Beurteilung

der Praktikanten und Berichterstattung,
u. a. m.

Aufnahmekriterien:
Abgeschlossene Grundausbildung als Erzieher/
in oder Sozialarbeiter/in an einer von der SAH
oder SASSA anerkannten Ausbildungsstätte.

Anerkennung:
Der Kurs erfolgt im Rahmen der Schulplanung
1987 (Fürsorgedirektion des Kantons Bern) mit
einem Ausweis der BFF Bern.

Kursdauer:
14 Monate

Kursstruktur:
9 Kurseinheiten von je 2 Tagen sowie
5 Gruppensupervisionen à 3 Std. und
5 Einzelgespräche à 2 Std. mit dem Kursleiter

Kurskosten:
Fr. 800.- (exklusive Verpflegung und Unterkunft)

Kursbeginn:
22. Februar 1988.

Veranstalter:
BFF BERN, Abteilung Sozial- und Sonderpädagogik

Auskünfte und Anmeldung:
Informationsblatt und Anmeldeformular können
bei der BFF BERN, Abteilung Sozial- und
Sonderpädagogik, Kapellenstrasse 4, Postfach 1406,
3001 Bern, bezogen werden (Tel. 031 25 34 61

Anmeldeschluss:
Freitag, 15. Januar 1988

745


	Staunen Sie, dass Sie noch staunen können? : Eine anthropologische Deutung des Staunens

