Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 12

Artikel: Staunen Sie, dass Sie noch staunen kénnen? : Eine anthropologische
Deutung des Staunens

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Staunen Sie, dass Sie noch staunen konnen?

Eine anthropologische Deutung des Staunens

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA*

«Allem Schonen, dem Naturschonen wie dem Kunst-
schonen, wird bloss das Staunen gerecht. Das Staunen ist
nicht nur der Anfang aller Religiositdt und Philosphie,
sondern auch das Mass des kiinstlerischen Menschen. Das
Schone verwandelt Talwanderungen in Hohenfliige und
wird zum Platz des himmlischen Friedens», so der
Schriftsteller Dominik Jost. Was heisst eigentlich Staunen?
Oder fragen wir doch gleich konkret: Wann haben Sie das
letzte Mal gestaunt? Konnen Sie sich noch daran erinnern?
War es ein Mensch, bei dem Sie Unerwartetes erlebten?
Waren es Gefiihle, Affekte, von denen Sie glaubten, dass
sie im Leben nie mehr wach wiirden? War es ein
Natur-Erlebnis? Oder haben Sie eventuell gar gestaunt,
dass Sie zum Staunen fahig sind? Glaubt man denn zum
Teil nicht tatsdchlich, dass die Fihigkeit zu staunen eine
Angelegenheit der Kinder sei?

Ja, Kinder konnen es noch. Kiirzlich erzidhlte mir eine
Fiinftkldsslerin folgendes: Es war zur Weihnachtszeit, und
sie wollte sich, zusammen mit ihrer Freundin, einmal ganz
besonders auf das kommende Fest vorbereiten. Die beiden
stellten sich an ein paar freien Nachmittagen vor ein sehr
belebtes Warenhaus und warteten, bis betagte oder korper-
lich unbeholfene Menschen, bepackt mit Weihnachtsein-
kdufen, aus dem Warenhaus kamen. Die Kinder anerboten
sich, ihnen die Taschen abzunehmen und sie auf den Bus
oder auch sogar heim zu begleiten. Dabei kamen sie aus
dem Staunen nicht heraus. Die Menschen, die doch
allesamt eine Hilfe hitten brauchen konnen, lehnten ab.
Sie glaubten ihnen nicht; sie muteten ihnen Hilfsbereit-
schaft, oder gar Giite, nicht zu. Vielmehr vermuteten sie
andere Absichten, etwa dass sie etwas aus der Tasche
nehmen wollten oder sich sonst irgendwie bereichern
mochten. Ich nahm dabei in den Augen der Schiilerin, als
sie das erzahlte, Traurigkeit und gleichzeitig ein Staunen
wahr.

Ist es ein Privileg der Kinder, staunen zu konnen? An das
Gute zu glauben und sich dariiber zu wundern, wenn
andere Menschen das nicht mehr konnen? Das wire ein
voreiliger Schluss.

Staunen ist der Anfang der Philosophie
Staunen gehort wesentlich zum Menschen. Es hat denn

auch immer schon Staunende gegeben. Menschen, die
imstande waren, sich tiber das alltdgliche «Das-versteht-

* Leicht gekiirzte und redigierte Fassung des von Dr. Imelda Abbt verfassten
Schlusstextes «Staunen und Danken» im Band IV der Schriften zur
Anthropologie des Behinderten («Staunen und Danken»), erschienen
1984 im VSA-Verlag.

740

sich-doch-von-selbst» hinwegzusetzen und grundsétzliche
Fragen zu stellen. Das Staunen ist denn auch der Anfang
der Philosophie. Im Staunen transzendieren wir die sicht-
bare Seite der Welt. Wir begniigen uns nicht mit dem was
messbar, wigbar, beherrschbar, nutzbar ist. Wir sind vom
Hintergrund der Dinge angeriihrt, von ihrer Bedeutung im
Ganzen, von ihrem Sinn, aber auch von ihrer Zerbrechlich-
keit und Vergénglichkeit, von ihrer doppelten Moglichkeit,
das Wahre und Eigentliche, je nach dem, zu verhiillen oder
durchscheinen zu lassen.

Einer dieser grossen Staunenden, der die Philosophie vom
Himmel auf die Erde geholt, das heisst, den Blick von der
dusseren Welt zur innerlichen gelenkt hat, ist Sokrates
(479-399 v.Chr.). Wohl staunten vor ihm bereits die
Naturphilosophen tiber die Ordnung in der Welt, iiber die
Gestirne, die ithren Bahnen folgen, tiberhaupt tiber die
Wunder der Natur. Dieses Staunen bewegte sie, auch nach
deren Gesetzmadssigkeiten zu fragen. Sokrates hingegen
setzte beim Menschen an, bei seiner Fahigkeit, Fragen zu
stellen und staunen zu konnen. Beides, Fragen-Konnen
wie Staunen-Konnen, sind urmenschliche Fahigkeiten, ein
charakteristisches Distinktiv des Menschen.

Sokrates: Fragen, um wahrhaft Mensch zu sein

Die Leidenschaft des Sokrates war sein quilendes Nachfra-
gen. Eine glatte oder flotte oder mutige Antwort geniigte
ithm nicht. Er sah die Vordergriindigkeit oder Einseitigkeit
oder Interessegeleitetheit solcher Antworten. Sie kamen
dem, worum es wirklich geht, dem Leben aus dem Guten,
nicht nahe. Deshalb mussten sie relativiert und musste ithre
Diirftigkeit aufgedeckt werden, damit der Weg zum Leben
aus dem Guten frei wurde. Er wollte also damit nichts
anderes, als den Menschen dahin bringen, wahrhaft
Mensch zu sein. Menschlich-angemessenes Denken soll
zum menschlich-angemessenen Handeln fiihren. Das
schien Sokrates zu keiner Zeit so notwendig wie in seiner
Zeit zu sein. Er sah mit Schrecken die Anzeichen des
Verfalls im Leben seiner griechischen Zeitgenossen und,
damit verbunden, eine Ratlosigkeit auf allen Gebieten.
Und gerade weil Sokrates dies erkannte, lag ihm so viel
daran, dass man ehrlich zu fragen beginne. Denn Fragen
heisst doch, sich nicht von Illusionen einhtillen zu lassen.
Es heisst den Mut haben, auch die Bitternis der Wahrheit
zu ertragen, heisst auch — missbilligend — zu staunen tiber
Ungerechtigkeit, Bosheit, Misstrauen.

Sokrates scheint mir fiir unsere Zeit nicht ohne Aktualitét
zu sein. Sein Fragen gibt den Menschen zunichst vielleicht
nicht das, was sie von ihm erwarten, nimlich hieb- und
stichfeste Antworten auf alle Fragen, im Gegenteil. Durch
sein Fragen und Nachfragen liess Sokrates Gespriachspart-

Schweizer Heimwesen X11/87



VSA-Weiterbildungskurs

Das Begleiten von Langzeitpatienten

Kursleitung: Dr. Imelda Abbt; Paul GmUinder, VSA, Zlrich; es werden verschiedene Fachkrafte
zugezogen.
Zielsetzung: Das berufliche Zusammenleben mit Langzeitpatienten hat seine spezifischen

Probleme. Nicht um diese geht es primar, sondern um den persénlichen Umgang
damit, um den Sinn dieser Arbeit.

Zielgruppe: Betreuer/innen von Alters- und Pflegeheimen, welche seit mindestens einem Jahr
in der Betreuung und/oder Pflege von Langzeitpatienten tatig sind.

Im einzelnen — Die Verarbeitung von aufgestauten bzw. laufend anfallenden Problemen

kommt u.a. — Die personliche Zuwendung zu Langzeitpatienten und deren Angehdrigen

I

Die unterschiedliche Einstellung zu Leben, Leiden, Sterben und Tod
Der Umgang mit Mitarbeitern bei der Betreuung

Das Umgehen mit eigener und fremder Trauer

Das Erkennen der Grenzen punkto Zustandigkeit

zur Sprache:

|

|

Kursort: Krankenheim Wilflingen, Winterthur

Kursdaten: 10 Tage, verteilt auf ein Jahr (jeweils montags)
Beginn: 11. April 1988
weitere Daten: 1988: 9.5./6.6./12.9./10.10./7.11./5.12.
1989: 23.1./27.2./3.4.
jeweils: 09.30-17.00 Uhr

Kurskosten: Fr. 500.— (Mittagessen separat)
9 % Ermassigung flr Mitarbeiterlnnen von VSA-Heimen
3 % Ermassigung flir personliche VSA-Mitgliedschaft
12 % Ermassigung fur Mitarbeiterinnen von VSA-Heimen mit personlicher
VSA-Mitgliedschaft

Teilnehmerzahl: max. 20 Personen

Begleitbuch: Die Kursleitung erstellt ein Textbuch mit ausgewahlter Lektlire zum Thema. Die
Auseinandersetzung mit diesen Texten soll dem Teilnehmer die Méglichkeit geben,
den Problemhorizont zu erweitern und so die anfallenden Fragen in einen
grésseren Zusammenhang zu stellen.

Anmeldetalon Das Begleiten von Langzeitpatienten 1988

Name, Vorname

Privat-Adresse

Name + Adresse des Heims

Berufliche Tatigkeit

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heimes Ll
Personliche VSA-Mitgliedschaft [J Zutreffendes bitte ankreuzen

Bis 20. Marz senden an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich, Telefon 01 252 47 07
(nur vormittags)

741




ner, die sich gescheit wihnten, mit der Zeit innewerden
und gar zugeben, dass es mit ihrem Wissen eigentlich nicht
so weit her ist. Aber auch er, Sokrates, hatte nicht gleich
eine passende Antwort parat, die er nun triumphierend
hitte an den Mann bringen konnen. Ja, er gibt nicht selten
seine eigene Unwissenheit ganz offen zu. Aber das ist dann
bei ihm nicht auch schon alles. Er erzdhlte einmal vor
Gericht: «Im Weggehen iiberlegte ich bei mir selber, dass
ich wissender sei als jener Mensch. Denn keiner von uns
beiden scheint etwas Gutes und Rechtes zu wissen; jener
aber meint zu wissen und weiss doch nicht; ich jedoch, der
ich nicht weiss, glaube auch nicht zu wissen; ich scheine
somit um ein Geringeres wissender zu sein als er, weil ich
nicht meine zu wissen, was ich nicht weiss.»

Wissende Unwissenheit als Zugang zur inneren Wahrheit

Aber in dieser wissenden Unwissenheit besteht das eigen-
tiimliche Geheimnis des Wirkung des Sokrates bis heute.
Darin wird niamlich offenbar, dass er sich selbst jeweils
offenen Auges in die menschliche Situation zu stellen
vermochte und auch die Gefahr auf sich nahm, sich in der
Weglosigkeit des Nichtwissens zu verirren und in der
Fragwiirdigkeit gefangen zu bleiben. Indem Sokrates seine
Gesprichs-Partner und Schiiler, und damit auch uns, zum
gleichen Mut herausfordert, weist er uns aber auch auf den
Weg des Staunens und von da zum gemeinsamen Fragen.
Zu Sokrates’ Entdeckungen gehort ndmlich auch die, dass
im Zerbrechen der Gewissheiten doch ein Gewisses bleibt:
die unbedingte Verpflichtung zum Rechttun, die unzerstor-
bar im Grunde des Heizens ruht. Es war sein Sinn fiir
Gerechtigkeit, der ihn zum Urteil fiihrte, er wisse tatsdch-
lich — wenn auch nur ein Geringes — mehr als ein
Gesprichs-Partner, der nicht einmal um seine Unwissen-
heit weiss. Aber es war nicht er, der diese Gerechtigkeit
begriindete! — Und da begann sich seine eingestandene
Unwissenheit in vielem Ausserlichen und Vordergriindi-
gen als Zugang zur inneren, zur eigentlich menschlichen
Wahrheit zu entpuppen. Es war in ihm etwas, liber das er
nicht verfiigte und das er seinen «Daimon» nannte. Darum
konnte er auch nicht schlicht sein (geringes) Mehr-Wissen
als Triumph auskosten. Darum konnte er nach der ersten
kritischen Phase seiner Gespriche, in der er ein eingebilde-
tes Wissen zerstorte, zu einer zweiten Phase libergehen, in
der es darum ging, gemeinsam nach Wahrheit zu suchen.

Vermutlich muss die oben erwidhnte Fiinftkldsslerin noch
viel lernen. Aber sie und ihre Kameradin wollten etwas
Gutes tun. Und sie erlebten eine Enttduschung durch das
Verhalten der dlteren Menschen, die ihnen das nicht
zutrauten. Daher ihre staunend-traurige Frage: Ist denn
Gutes tun wollen nicht etwas Selbstverstindliches? Was
sie bei Sokrates lernen konnte, ist, dass Staunen nicht alles
ist, auch nicht trauriges, enttduschtes, emportes Staunen.
Staunen darf, und sollte in vielen Fillen, in Fragen
iibergehen und von da zu Antworten fiithren, die wir
Menschen gemeinsam, und zwar junge wie alte, als wahr
und richtig einsehen konnen.

Die Gewissheit des Fragenden ist nicht einfach Wissen

Staunen und Fragen gehoren so zueinander. Fragen fiihrt
dabei nicht selten weg vom nur Vordergriindigen, vom
schnellen Wissen um etwas, in letzte Tiefen unseres

742

Menschseins, wo wir an uns vorausliegende und letztlich
unverfiighare Wahrheit rithren. Und doch gilt auch hier:
wer wirkliche Fragen hat, muss auch da Antworten zu
finden trachten. Uber Welt, Gott und Menschen zu staunen
ist doch bloss der Anfang. Fiir einen wirklich Fragenden
kann das jedenfalls nicht auch schon das Ende sein. Fichte
hat in diesem Zusammenhang einmal etwas Treffliches
bemerkt: «Wir fingen an zu philosophieren aus Ubermut
und brachten uns dadurch um unsere Unschuld; wir
erblickten unsere Nacktheit, und philosophieren seitdem
aus Not flir unsere Erlosung.» Das bedeutet, dass ein
fragend Staunender innerlich getrieben wird, ja geradezu
bedriangt wird. Auch Sokrates wusste von dieser inneren
Bedrdangnis. Er sagte von sich einmal: «Ich aber bin von
etwas gebissen, was noch weit grosseren Schmerz bereitet,
und zwar an der empfindlichsten Stelle, an der man
gebissen werden kann; ins Herz oder in die Seele, oder wie
man es immer nennen soll, bin ich getroffen, und gebissen
worden von den Worten der Weisheit, welche sich noch
wilder fortbeissen als eine Natter, wenn sie eine junge, nicht
unedle Seele zu fassen bekommen und sie zum Aussersten
treiben in Handlungen und Worten.» Fragen, das aus
Staunen kommt, macht den Betroffenen unruhig, bis
Gewissheit gefunden ist — Gewissheit, nicht Wissen!
Gewissheit ndmlich schliesst einen Bereich des Nichts-
Wissens und des Geheimnisses nicht aus. Solche Gewiss-
heit ermoglicht dann auch freies innerliches Annehmen-
Konnen von Unumgénglichem, von Dingen, die wir nicht
andern konnen.

Dieses Annehmen-Konnen hat etwas mit Bescheidenheit
zu tun, mit Demut. Damit fiihren uns die Uberlegungen
zum Staunen zu einem eher unpopuldren Thema: zur
Demut.

Staunen setzt Demut voraus

Wenn Sokrates unter uns wire und uns fragen wiirde: Was
ist denn Demut?, wiirden wir wahrscheinlich ziemlich
verlegen. Aus modernem Lebensgefiihl heraus wiirden
einige vielleicht sagen: Kriecherei; keinen Mut oder wenig
Selbstsicherheit haben; nach den Launen und Wiinschen
anderer zu tanzen... Andere wiirden vielleicht sagen,
Demut gehore der Vergangenheit an, davon hitten wir
Menschen des 20. Jahrhunderts uns gelost. Heute miisste
man statt nach Demut eher nach Grossmut fragen; das
brauche unsere Welt.

Aber sind denn Grossmut und Demut so total verschieden?
Bei den Hellenen der griechischen Antike war der Gross-
mut der Ménner vollendete Méannlichkeit und die Gross-
mut der Frauen vollendetes Frauentum. Aber das schloss
Demut nicht aus, im Gegenteil. Man fiirchtete die Masslo-
sigkeit des Stolzes und forderte Masshalten, Selbstbeschei-
dung (Sokrates) und Pietidt. Daneben gab es durchaus auch
die Auffassung, Demut zeuge von einer knechtischen,
niedrigen, sklavischen Gesinnung und sei deshalb nicht
erstrebenswert. Daraus ist mindestens zu entnehmen, dass
Demut offensichtlich zwei Seiten hat und dass man in ithrer
Beurteilung unterscheiden muss: eine in der Natur des
Menschen griindende (Seins-)Demut und eine durch Men-
schen erzwungene Demut. Letztere erniedrigt, erstere
adelt.

In der jiingeren alttestamentlichen Weisheitsliteratur meint
Demut das Verhiltnis des Menschen zu Gott. Es ist die

Schweizer Heimwesen X11/87



Lernveranstaltung mit der Instant-Soft AG

Das Arbeiten mit einem modernen Personal Computer bringt Einsparungen vor allem bei den (berall
anfallenden Routinetatigkeiten. Pensionarfakturierungen, Lohnabrechnung und Finanzbuchhaltung sind
neben der meistens auch eingefiihrten Textverarbeitung die hauptsachlichen Aufgabengebiete fiir die
Umstellung auf EDV. Dieser Kurs ermdglicht die Einarbeitung.

Termine und Orte

5. Februar 1988: Krankenheim W(ilflingen, Winterthur
29. August 1988: Altersheim Aespliz, Ittigen (BE)

Lernprogramm

09.00 Begrussungskaffee und Begriissung durch VSA und Instant-Soft AG
09.30 Pensionarfakturierung auf einem modernen Personal Computer
Sie lernen den Umgang mit einem solchen System
— Bewohnerverwaltung
Fakturastammdaten
Monatsdatenverwaltung
Fakturierung
— Auswertungen
11.00 Kaffeepause
11.15 Vertiefung der Anwendung
— Weitere Auswertungen
— Statistik
12.30 Gemeinsames Mittagessen
14.00 Die Anwendung «Lohn und Gehalt»
15.15 Kaffeepause
15.30 Die Anwendung «Textverarbeitung»
16.15 Diskussion und Fragenbeantwortung
16.45 Ende der Veranstaltung

|

Teilnehmerzahl: Hoéchstens 15 Personen. Die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres
Eingangs berlicksichtigt.
Kurskosten: Fr. 60— (inkl. Mittagessen)

9 % Erméassigung flr Teilnehmerlnnen aus VSA-Heimen
3 % Ermaéssigung bei persénlicher VSA-Mitgliedschaft

Anmeldung: bis 18. Januar 1988 bzw. 16. August 1988 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Kursunterlagen und Rechnung werden eine
Woche vor Kursbeginn zugestellt.

Anmeldung Lernveranstaltung mit der Instant-Soft

Name, Vorname

Name und Adresse des Heimes (PLZ, Ort)

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heimes [  Personliche Mitgliedschaft 0 Wilflingen O lttigen O

743



richtige Geisteshaltung Gott gegentliber. Der Mensch ist
gerecht und gottesflirchtig. Beides ist aufs engste miteinan-
der verbunden. Man kann nicht Gott flirchten und
gleichzeitig ein Beutelschneider, ein Ehrverletzer, ein
Unterdriicker von Volksgenossen sein. Die Profeten wach-
ten eifersiichtig dariiber, dass diese Wahrheit im Volke
nicht in Vergessenheit geriet.

In Neuen Testament erhilt die Demut noch eine weitere
Begriindung und eine Vertiefung. Das Reich Gottes ist
nicht von dieser Welt. Es bringt der Welt gegeniiber eine
umgekehrte Ordnung. Nicht die Méchtigen und Gewaltta-
tigen, sondern die Sanften und Demiitigen haben in diesem
Reiche Heimat. Das lehrt die Menschwerdung Gottes, in
der sich Gottes Sohn entausserte (Phil. 2,5 ff.), und mehr
noch das Kreuz, an dem er sich erniedrigte, ja ganz aufgab.
Er hat dadurch uns Menschen seine unendliche Liebe
gezeigt, aber uns zugleich bewusst gemacht, wie sehr wir
auf Gottes Liebe und Barmherzigkeit angewiesen sind.
Selbstruhm wird durch dieses Ereignis zur Torheit — vor
Gott und vor Menschen. Menschen, die das nicht verste-
hen, sind denn auch keine tragfihigen Mitglieder einer
christlichen Gemeinde. Demut meint im Neuen Testament
nicht bloss eine erstrebenswerte menschliche Charakter-
eigenschaft, sondern eine begnadete Antwort auf Gottes
gnadenhaftes Handeln an uns.

Demut — eine Tugend, die nicht von sich weiss

Im Laufe der Zeit bekommt denn Demut auch Ziige einer
(christlichen) Tugend. Schon die Kirchenviter leiteten

Ein schneller Griff schafft
Uberblick.

Es tont fast zu einfach, aber es
ist wahr. Einige wenige Griffe
genlgen, und Sie haben lhre
optische Organisation voll in
der Hand. Da gibt es nichts zu
ritteln: Kein Termin entgeht
lhnen mehr und Sie sind immer
Herr Uber |hre Organisation.
Und nicht die Organisation
ber Sie.

Profitieren Sie von unserer
Erfahrung. Sprechen Sie mit uns.
Warum nicht gleich jetzt?

Tel. 01 44 5510

WAGNER /2525717

Uberblick durch Organisation.
Josefstrasse 129, 8031 Zirich, Telefon 01 44 5510

Planungstafeln fir Dienst- und
Einsatzpldne, Ganzjahres-
Ubersichten, Bettenbelegung,
Arbeitspléne (Gifeliplan).

744

diese Entwicklung ein. Fiir Awugustin war Demut noch
etwas spezifisch Christliches, fiir Thomas von Aquin gehort
sie zu den moralischen Tugenden, die der Kardinaltugend
der Missigkeit zuzuordnen ist. In der Geschichte des
Monchtums war die Demut teilweise der Priifstein fir die
Echtheit einer Berufung. Sie wurde darum geradezu Sinn
und Ziel aller Askese und aller Belehrung. Sinnenfallig
wurde das in der Bereitschaft des Monches, fiir sich
personlich im Willen des Oberen Gottes Willen zu sehen.
Noch bei Martin Luther nimmt die Demut einen wichtigen
Platz ein. Wer konnte denn im Kreuz sein Heil erkennen,
und nicht in die Demut des Gekreuzigten eingehen wollen!
Aber, so Luther, die rechte Demut weiss nicht, dass sie
demiitig ist.

Auch Philosophen beschiftigten sich mit dem Thema
Demut. In der Aufkldrung erhielt Demut die Bedeutung
«Bescheidenheit». Sie galt als «die Fertigkeit zur moglichen
Betrachtung der Vorziige anderer» (A./J. Baumgarten). Fiir
Gottsched war sie «ein billiger Richter eigener und fremder
Vollkommenheiten», ohne dem Willen, «durch lobwiirdi-
ge Taten nach Ehre zu streben, zuwider zu sein». Kant hob
die Demut iiber den Bereich des Individuellen hinaus und
ortete sie im Kontext der (moralisch) praktischen Ver-
nunft. «Das Bewusstsein und Gefiihl der Geringfligigkeit
seines moralischen Werts in Vergleichung mit dem (mora-
lischen) Gesetz ist die Demut, die sich wohl davor bewahrt,
durch Vergleichung mit anderen Menschen und durch das
Bestreben, sie zu lbertreffen, zum Hochmut zu werden.»
Mit anderen Worten ist Demut eine vernunftgemaisse
Selbsteinschitzung, die sich trotz allem der Wiirde, ein
moralisches Wesen zu sein, bewusst ist. Hege/ meinte gar:
«Die wahre Demut besteht darin, den (eigenen, personli-
chen) Geist in die (mir vor- und iibergeordnete) Wahrheit
zu versenken.» Nicolai Hartmann hat Demut als Gefiihl,
das erdriickt und zugleich erhebt, beschrieben.

Demut ist Mut zur Wahrhaftigkeit

Voraussetzung flir wahre Demut ist Selbsterkenntnis. In
einem Tempel des Apollon war in grossen Lettern zu lesen:
«Erkenne dich selbst!» Nur Selbsterkenntnis fiihrt letztlich
zur Wahrhaftigkeit uns gegeniiber und damit zugleich weg
von Selbsttauschungen und falschen Selbsteinschédtzungen.
Und deshalb ist solche Demut Mut. Sie ist Mut zum Dienst
an der Wahrheit, ob religios oder mehr humanistisch
begriindet. Demut ist Niedrigkeit und Hoheit zugleich.
Niedrigkeit verstanden als Kindesgesinnung oder gar als
Armsein im Geiste; Hoheit verstanden als Wiirde und
Absage an alle Servilitdt und Selbstverachtung. So gesehen
sind Grossmut und Demut eng miteinander verwandt, ja
ohne einander nicht moglich.

Wahre Demut zeigt sich im alltdglichen Leben mindestens
in dreifacher Hinsicht:

— Als Grund-Haltung, als innerliches Sein des Menschen.
Der Mensch kennt und anerkennt dann seine Grenzen und
Unzuldnglichkeiten. Doch ist dies nur die eine Seite. Der
Mensch beginnt auch zu sehen, was alles ihm unverdienter-
weise zukommt. Staunend fragt er: Wer bin ich, dass man
an mich denkt? Diese Haltung macht ihn zu einem
Erwartenden und Hoffenden.

— Als Selbsttreue zum eigenen innerlichen Sein. Sich selber
treu, wissend um seine Grenzen und Abhéingigkeiten,
offnet er sich zum Du hin. Er ist bereit und offen, sich vom
Du beschenken zu lassen. Er weiss sich sogar auf das andere

Schweizer Heimwesen X11/87



Du verwiesen und weiss zugleich, dass er keine Anspriiche
an den andern stellen kann. Es gibt Dinge im Umkreis des
Du, dic man nur als Geschenk «bekommen» kann. Und
eben das lasst einen wachen Menschen staunen und gibt
ithm Mut, auch den zweiten Platz einzunehmen.
—Alssoziale Gesinnung ganz allgemein. Recht verstandene
Demut ist nicht nur eine personliche Haltung oder
allenfalls noch eine Angelegenheit zwischen Ich und Du.
Befordert Demut in mir das wahrhaft Menschliche, dann
muss ich das von jedem andern auch annehmen und es
auch ithm gonnen. Und ich habe das Meine beizutragen,
dass Demut moglich wird, ohne dass daraus ein sklavisches
Verhalten entsteht. Dafiir setzt sich wahre Demut ein, und
zwar in allen Belangen des menschlichen Lebens: in der
Wirtschaft, in der Politik, in der Familie, im Heim, in ganz
bescheidenen Aufgaben, die von der grossen Offentlichkeit
kaum bemerkt werden.

Staunen ist ohne demiitige Haltung nicht moglich. Im
ersten Abschnitt wurde gesagt, Staunen stehe am Beginn
des Fragens. Jetzt miissen wir sagen: noch vor dem Staunen
steht Demut. Erst sie ermdglicht Staunen, das zu angemes-
senem Fragen und entsprechender Selbsteinschitzung
fiihrt.

Yom Staunen zum Danken

Und was ist mit dem Danken? Ich hatte urspriinglich an
einen eigenen Abschnitt gedacht: «Staunen fithrt zum
Dankeny». Aber dann habe ich mich gefragt: Tut es das
wirklich? Geht das Staunen so naht- und bruchlos in
Danken iiber? Und was fiir ein Danken wéire das denn
allenfalls? Bloss eine vage Freude am Dasein, verbunden
mit dem Gefiihl: wie schon, dass es mich gibt? Dankbar-
keit aber ist doch mehr! Der Begriff stammt aus dem
interpersonalen Bereich. Wenn Staunen schliesslich im
Dank enden soll, dann muss er an ein Du gerichtet werden,
dem ich mein irdisches Leben, meine Freude an demsel-
ben, die gliickliche Uberwindung von Gefihrdungen,
Problemen . . . verdanke, kurz: an ein gottliches Du.

Da aber nun kommen die Probleme. Auch ich bin ein
Mensch des 20. Jahrhunderts. Um danken zu konnen,
braucht es Demut! Und wenn nun Nicolai Hartmann
Demut als Gefiihl beschreibt, das zugleich erdriickt und
erhebt, so ist mir das nicht fremd. Ich verstehe auch, dass
man der Meinung ist, der moderne Mensch miisste eher
zu Gross-, als zu Demut aufgerufen werden. Andererseits
beeindruckt mich das Masshalten, das die Griechen und
das christliche Mittelalter vom Menschen abforderten.
Was wire denn zum Beispiel das «Mass» heute, etwa in
Sachen Umweltzerstorung, Aufristung, Verteilung des
Reichtums, Ausbeutung der Welt-Ressourcen? Und wo
ldsst man dem einzelnen noch Freiheit? Wo wird man sie
ithm in Zukunft iiberhaupt noch gewihren kdnnen? Um
danken zu konnen, muss man doch frei sein!

Auch das Danken, das aus dem Staunen gespiesen ist, geht
nicht an der Freiheit vorbei. Danken ist immer ein freies
Geschehen. Es wire auch in unserem Fall ein freies Tun,
begriindet freilich in Staunen, Fragen und Demut. Und so
mochte ich das Danken nicht noch lange in die Reflexion
nehmen. Nach allem, meine ich, konnte, nein miisste eine
Bereitschaft zu Dankbarkeit da sein. Aber ein Dank ist nur
dann wirklicher Dank, wenn er letztlich aus Freiheit
erwachsen ist.

Pilot-Weiterbildungskurs
fur Erzieher/innen

zum Praktikumsanleiter/zur
Praktikumsanleiterin (PAL)

Der Kurs versteht sich als Angebot fur alle
Erzieher/innen, Sozialarbeiter/innen und Erzie-
hungsleiter/innen, die praktisch im Bereich der
Heimerziehung tatig sind.

Kursziel:

Der Praktikumsanleiterkurs soll die Teilnehmer/
innen befahigen, das Praktikum zu planen und
die Praktikanten kompetenter und differenzierter
einzufuhren, anzuleiten und zu beurteilen.

Kursinhalt:

Auswahl der Praktikanten. Wie bereitet die/der
PAL ein Praktikum vor? Ziel des Praktikums?
Gegenseitige Erwartungen. Funktion und Rolle
der PAL. Das Beziehungsgeflecht. Die Ge-
sprachsfiuhrung. Fihren und Anleiten. Beurtei-
lung der Praktikanten und Berichterstattung,
u.a.m.

Aufnahmekriterien:

Abgeschlossene Grundausbildung als Erzieher/
in oder Sozialarbeiter/in an einer von der SAH
oder SASSA anerkannten Ausbildungsstatte.

Anerkennung:

Der Kurs erfolgt im Rahmen der Schulplanung
1987 (Fursorgedirektion des Kantons Bern) mit
einem Ausweis der BFF Bern.

Kursdauer:
14 Monate

Kursstruktur:

9 Kurseinheiten von je 2 Tagen sowie
5 Gruppensupervisionen a 3 Std. und
5 Einzelgesprache a 2 Std. mit dem Kursleiter

Kurskosten:
Fr. 800~ (exklusive Verpflegung und Unterkunft)

Kursbeginn:
22. Februar 1988.

Veranstalter:

BFF BERN, Abteilung Sozial- und Sonderpad-
agogik

Auskiinfte und Anmeldung:

Informationsblatt und Anmeldeformular kénnen
bei der BFF BERN, Abteilung Sozial- und Sonder-
padagogik, Kapellenstrasse 4, Postfach 14086,
3001 Bern, bezogen werden (Tel. 031 2534 61).

Anmeldeschluss:
Freitag, 15. Januar 1988

745




	Staunen Sie, dass Sie noch staunen können? : Eine anthropologische Deutung des Staunens

