
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 8

Artikel: Philosophie kann auch vergnüglich sein : Sokrates und die Stossstange

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie kann auch vergnüglich sein

Sokrates und die Stoßstange

Sokrates lebte von 469 bis 399 vor Christus im antiken Athen. Er kann als der grosse Lehrer des Gesprächs bezeichnet
werden. Das Gespräch gilt ihm als Weg zur sittlichen Erkenntnis, das heisst zur Erkenntnis dessen, was ich bin und
was ich tun soll. Dieses Ziel erreicht das Gespräch aber nicht, wenn es ein belehrendes Gespräch ist, in dem einer dem
andern sagt, was recht ist. Sondern im echten Gespräch machen sich die Gesprächspartner, von denen keiner im voraus
weiss, was recht ist, gemeinsam auf den Weg zur Wahrheit, indem jeder den andern mit ständigem Nachfragen zu
gedanklich präzisen Äusserungen zwingt. Dadurch werden unkritisch übernommene Urteile, die den Zugang zu dem,

was wahr ist, versperren, Schritt für Schritt abgebaut, und langsam kommt man der Wahrheit immer näher. Wenn das
Sittliche nur im Gespräch erkennbar und lehrbar ist, ist es sinnlos, ja sogar falsch, die vorläufig gewonnenen sittlichen
Erkenntnisse schriftlich festzuhalten. Sokrates hinterliess denn auch keine Schriften. Seinem Schüler Piaton haben wir
es zu verdanken, dass die wertvollsten Dialoge, die Sokrates mit seinen Gesprächspartnern - übrigens meist junge Leute,
die er auf den öffentlichen Plätzen in Athen angesprochen hat - geführt hat, der Nachwelt erhalten geblieben sind. In
Anlehnung an diese Gespräche (aufgriechisch «oi dialogoi») hat nun der Neapolitaner Luciano de Crescenzo, der sich

einen Rufgemacht hat als Schriftsteller, der aufunterhaltsame Art dem heutigen Leser den Wert der antiken Philosophie
nahebringt, ein Buch geschrieben mit dem Titel: «Ol DIALOGOI. Über die Kunst, miteinander zu reden.» Aus diesem

Werk, das 1987 im Diogenes Verlag AG, Zürich, erschienen ist, stammt der hier abgedruckte Dialog zwischen Sokrates,
wie er heute sprechen würde, und seinen Freunden. Mit diesem Abdruck soll nicht nur einem Antrag aus der
Fachblattkommission, der mehr unterhaltsamen Stoff im Fachblatt wünschte, Rechnung getragen werden, sondern es soll damit
auch gezeigt werden, dass Fragen über Lebensanschauung und Lebenssinn sehr wohl auch aufunterhaltsame und
verständliche Art und Weise erörtert werden können.

Sokrates: Lieber Phaidros! Woher kommst du und wohin
führt dich dein Weg?
Phaidros: Ich komme von Lysias, dem Sohn des Kephalos,
o Sokrates. Jetzt verlasse ich die Mauern unserer Stadt,
denn um mir ein gebrauchtes Auto zu kaufen, möchte ich
einen Gebrauchtwagenmarkt besuchen, der, wie man mir
sagte, vor kurzem an der Strasse von Eleusis eröffnet wurde.
Sokrates: Da du entschlossen bist, ein Auto zu kaufen,
warum wartest du nicht, bis du genug Geld hast, um einen
Neuwagen zu erwerben?
Phaidros: Da ich noch nicht über ausreichende Fahrpraxis
verfüge, möchte ich lieber auf einem gebrauchten üben.
Warum aber hast du, o Sokrates, obgleich du über die
nötigen Mittel verfügst, dir nie ein Auto gekauft?
Sokrates: Wozu?
Phaidros: Um damit zu fahren, wohin es dir beliebt.
Sokrates: Und wohin sollte ich fahren?
Phaidros: Na, ich weiss nicht... zur Agora zum Beispiel,
da du doch in Demos Alopeke wohnst und gezwungen
bist, jeden Morgen mehr als ein halbe Stunde zu Fuss zu
gehen
Sokrates: Und du meinst, es würde mir missfallen, zu Fuss
zu gehen?
Phaidros: Das glaube ich, o Sokrates.
Sokrates: Ganz im Gegenteil, lieber Phaidros, ich habe so
viel Freude am Spazierengehen, dass ich, wenn ich reich
wäre und einen Wagen besässe, nur, um meinen Chauffeur
nicht entlassen zu müssen, diesem das Auto anvertraute
und ihn im Schrittempo hinter mir herfahren liesse. Und
meinst du nicht auch, ich verlöre, wenn ich mich nur noch
im Auto fortbewegte, jede Möglichkeit, meine Freunde zu
treffen, ein wenig zu verweilen und mit ihnen zu sprechen?
Phaidros: Du magst recht haben, was kurze Entfernungen

angeht, für lange Strecken aber gilt das nicht. Wie könntest
du, ohne Automobil, in kurzer Zeit ferne und sehenswerte
Orte erreichen?
Sokrates: Xenophanes ist, wie man erzählt, siebenundsiebzig

Jahre lang kreuz und quer durch die Welt gezogen und
sogar bis ins ferne Elea gelangt, und soviel ich weiss, hat
er niemals auch nur einen Fiat 500 besessen. Aber selbst

wenn wir, einfach so, aus Liebe am Gespräch, einmal
annehmen, dass ein Auto unverzichtbar ist, wenn man die
Welt durchstreifen will, so stellt sich doch immer noch die
Frage, ob es einen guten Grund gibt, dies zu tun?
Phaidros: Welch eine Frage? Das tut man, um sich alles
anzusehen, um sich an der Natur zu erfreuen. Hast du
jemals die Anhöhen gesehen, die Pylos umgeben? Die
Felsen und Klüfte des Kithairon? Die Olivenbäume, die
die liebliche Landschaft Thessaliens beleben? Willst du am
Ende gar sterben, ohne all diese Dinge kennengelernt zu
haben?
Sokrates: Mach mir die Freude, o Phaidros, und sage mir,
der ich leidenschaftlich gerne etwas dazulerne: Was sollte
ich deiner Meinung nach von den Felsen, Klüften und
Bäumen lernen, wo ich doch noch so viel von den
Menschen zu lernen habe. Und Menschen gibt es, finde
ich, hier in Athen so viele, dass ich nicht gezwungen bin
umherzustreifen, um noch mehr von ihnen aufzuspüren.
Und schliesslich will ich dich an einem Zweifel, den ich
hege, teilnehmen lassen.
Phaidros: Nenn ihn mir, ohne zu zögern.
Sokrates: Ich glaube, dass Autofahrer in der Regel
Menschen sind, die für die Schönheiten der Natur nicht
sonderlich empfänglich sind. So habe ich nicht ein einziges
Mal einen von ihnen längs des Weges anhalten sehen, um
die Landschaft zu bewundern. Das einzige Ziel, das sie ihr

443



Leben lang verfolgen, scheint es zu sein, auf der Autobahn
von Ausfahrt zu Ausfahrt dahinzujagen, eine bestimmte
Entfernung in einer genau festgelegten Zeit zurückzulegen.
Phaidros: Du hast recht, Sokrates. Doch sieh, da kommt
Aristogamos. Er ist, wie du weisst, Direktor bei Alfa
Romeo und könnte uns als solcher zu diesem Thema
interessante Erläuterungen geben.
Aristogamos: Wovon sprecht ihr, Freunde, und wie lautet
das Problem, zu dem ihr unterschiedlicher Meinung seid?
Phaidros: Ich schicke mich an, ein Automobil zu erwerben,
da ich es für unverzichtbar halte, Sokrates hingegen vertritt
die Ansicht, es sei zu überhaupt nichts nütze.
Sokrates: Ich hielte es für nützlich, wenn ich, zu meinem
Unglück, gelähmt wäre und meine Beine nicht gebrauchen
könnte.
Aristogamos: Das einzige, was wirklich nützt, lieber
Phaidros, ist der Versuch, mit Sokrates über den Fortschritt
zu sprechen. Wie kannst du, der du doch seine Sympathie
für die Kyniker und für Antisthenes kennst, glauben, dass

er, der nicht einmal die Nützlichkeit von Schuhen erkannt
hat, sich die des Automobils eingestehen könnte? Sokrates
sieht nicht, oder will vielleicht nicht sehen, dass der
Fortschritt die Lebensweise der Menschen verändert hat.
Sokrates: Ich glaube, dass all das, was dieser neue Gott,
den du Fortschritt nennst, uns gebracht hat, nur eine Reihe
von künstlichen «Körperfortsätzen» ist. Das Automobil
ist ein Fortsatz der Füsse, das Telefon ein Fortsatz der
Ohren, das Fernsehen hat diese Funktion für das Auge,
und der Computer für das Gehirn; aber keinem dieser
Ergebnisse verbissener Tüftelei ist meines Wissens gelungen,

den Menschen in seinem Innersten zu verändern. So

vergehen die Jahre, und ungeachtet der neuen Fortsätze,
die auf den Markt kommen, verhalten sich die Menschen
genauso wie zuvor. Gibt es denn nicht auch heute noch
Menschen, die ehrgeizig sind wie Alkibiades, eifersüchtig
wie Menelaos und missgünstig wie Thyestes? Wenn, was
ich sehr erhoffe, der Fortschritt eines Tages in der Lage ist,
uns zu einem erschwinglichen Preis auch zu Liebe und
Freiheit zu verhelfen, dann, lieber Aristogamos, werde ich
zu einem seiner glühendsten Verehrer.
Aristogamos: Lieber Sokrates, du lebst noch immer mit
dem Kopf in den Wolken. Aristophanes hat recht, wenn
er sich über dich lustig macht. Wenn es nach dir ginge,
würden die Menschen noch immer auf den Bäumen
schlafen und wären am ganzen Körper behaart.
Sokrates: Da du die Gefahren des Fortschritts
unterschätzt, will ich dir erzählen, was mir Parmenides gesagt
hat, als ich ihn im Haus des Phythodoros traf. Etwas
nördlich von Elea am Meer scheint eine grosse, sehr
eindrucksvolle und bevölkerungsreiche Stadt zu liegen,
Neapolis genannt. Zeus hat diese Stadt sehr geliebt, und
so gibt es, wie man sagt, keinen schöneren Golf auf der
Welt als den von Neapolis. In ihm liegen einige höchst
bezaubernde Inseln, die sich um die Stadt schmiegen wie
eine Perlenkette um den Hals einer orientalischen Königin,
und das Blau des Himmels darüber ist leuchtender als das
der Augen des Glaukon. Auch Hephaistos scheint zu dieser
Szenerie beigetragen zu haben, indem er dafür sorgte, dass
einer seiner Schmiedeöfen, ein Berg namens Vesuv, Lava
ausspie und dadurch die archäologischen Stätten von
Pompei und Herculaneum für zukünftige Generationen
bewahrte. Aufgrund all dieser Sehenswürdigkeiten war
Neapolis in den letzten beiden Jahrhunderten eines der
beliebtesten Ziele für Touristen aus aller Welt. Die
Engländer haben sogar einen Werbeslogan für die Stadt
geprägt: «Neapolis sehen und sterben», was heissen soll,

dass es keinen Sinn hat, noch weiterzuleben, nachdem man
das Schönste, was die Natur zu schaffen vermochte,
gesehen hat.
Aristogamos: Warum erzählst du uns das alles, o Sokrates,
und was hat die Schönheit von Neapolis mit der Nützlichkeit

des Automobils zu tun?
Sokrates : Wenn du etwas Geduld hast, bester Freund, dann
werde ich dir zeigen, dass diese Blechkiste auf vier Rädern,
die du Automobil nennst, mächtiger ist als Zeus und
Hephaistos zusammengenommen sein kann.
Phaidros: Sprich nur, Sokrates, wir werden dir aufmerksam

zuhören.
Sokrates: Wie ich euch gesagt habe, war Neapolis ein Ziel
der Touristen und der Gelehrten, bis es durch Verschulden
des Automobils plötzlich aus den Programmen aller
Reiseveranstalter gestrichen wurde. Der chaotische
Verkehr, der Lärm der Hupen, die Staus, die es einem
unmöglich machen, sich schnell von einem Ende der Stadt

zum anderen zu begeben, das alles hat dafür gesorgt, dass

es die Touristen heute vermeiden, in den Hotels dieser
Stadt zu verweilen, und nur die Strecke vom Flughafen
zum Landungssteg der Tragflächenboote befahren.
Aristogamos: Und du meinst, Neapolis würde wieder
aufblühen, würde man nur das Automobil aus ihr verbannen?

Sokrates: Da habe ich nicht den geringsten Zweifel. Auch
weil Neapolis noch von einer anderen Plage heimgesucht
wird, von der Camorra.
Phaidros: Was ist das, die Camorra - eine Krankheit?
Sokrates: In gewisser Weise, lieber Phaidros, ist sie eine
soziale Krankheit, die sogar zum Tod führen kann. Die
Camorra ist eine Vereinigung von Banditen, die die ganze
Stadt erpressen und terrorisieren.
Aristogamos: Und was hat die Camorra mit dem Automobil

zu tun?
Sokrates: Es sollte dir klar sein, dass der Besitz eines
Automobils für solche Banditen unverzichtbar ist, da doch
jedes verbrecherische Unterfangen mit der Flucht endet.
In anderen Worten, man kann nicht eine Bank ausrauben
und anschliessend auf den Bus warten. Und dann, je mehr
der Mensch an Gefühlen verarmt und anfällig wird für den
schlechten Geschmack, desto dringender ist er auf das
Automobil angewiesen. In der Nähe von Neapolis gibt es

zwei Inseln, die ein konkretes Beispiel für das sind, was
ich euch beweisen will. Diese beiden Inseln heissen Capri
und Ischia. Die erste ist wegen der Enge ihrer Strassen für
den Kraftfahrzeugverkehr gesperrt und wird dehalb von
einem gebildeten und anspruchsvollen Publikum besucht.
Bei der zweiten stossen wir auf das genaue Gegenteil:
Obwohl sie ebenso prachtvoll mit Naturschönheiten ausgestattet

ist, erlebt sie jeden Sommer die Invasion einer Schar
motorisierter Wilder, die sie unbewohnbar macht.
Aufgrund dieser Überlegungen bin ich zu der Auffassung
gelangt, dass Neapolis in einem einzige Tag alle seine
Probleme lösen könnte, vorausgesetzt, das gesamt
Stadtgebiet würde für Autos gesperrt, und man begnügte sich mit
öffentlichen Verkehrsmitteln: Die Verbrecher würden
anderswohin verschwinden, und die Touristen kämen in
Scharen zurück in dieses wiedergewonnene Paradies.
Aristogamos: Glaubst du, dass die gleiche Gefahr auch für
Athen besteht?
Sokrates: Ohne Zweifel. Es sei denn, man sperrt auch hier
ab sofort die Stadt für den Autoverkehr.
Phaidros: Wahrscheinlich, o Sokrates, hast du recht: Aber
da ich mehr als zwanzig Jahre lang ein armer Fussgänger
gewesen bin und immer zusehen musste, wie die anderen

444 Schweizer Heimwesen VIII/87



in ihren Autos herumfuhren, halte ich es nur für gerecht,
dass jetzt, wo die Reihe an mir ist, auch ich, wenigstens
für die nächsten zwanzig Jahre, vom Rausch der Geschwindigkeit

kosten kann. Danach werde ich mich vielleicht zu
deinen Ansichten bekehren.
Sokrates: Ich fürchte, mein lieber Freund, es wird schwierig

sein, in Athen vom Rausch der Geschwindigkeit zu
kosten. Hast du noch nicht bemerkt, das es von Tag zu Tag
schwieriger wird, die Altstadt zu durchqueren?
Aristogamos: Und welche Vorkehrungen würdest du, der
Weiseste von uns, den Verkehrsplanern vorschlagen, um
den Verkehr in unserer Stadt flüssiger zu gestalten?
Sokrates: Ich würde Sonderspuren einrichten, die nur gut
ausgenutzte Autos befahren dürften.
Aristogamos: Wie meinst du das, gut ausgenutzt?
Sokrates: Ich würde diejenigen bestrafen, die alleine im
Auto fahren. Wenn ich morgens aus dem Haus gehe, stelle
ich fest, dass in fast allen vorbeifahrenden Autos nur eine
Person sitzt: der Fahrer. Das bedeutet, dass die Athener
jeden Morgen einige hundertausend Kubikmeter Luft quer
durch die Stadt spazierenfahren. Bei Anwendung meiner
Methode dürften aber in den besonders überlasteten
Stadtteilen, insbesondere in der Altstadt, nur Autos mit
wenigstens drei Insassen verkehren. Diese Bestimmung
würde die Angestellten dazu bringen, sich zusammenzutun
und in Dreiergruppen ins Büro zu fahren, und das würde
auch die Kommunikation und das Verständnis zwischen
den Menschen fördern.
Aristogamos: Ich fürchte, dass es lediglich einen neuen
Berufentstehen lassen würde: den des Mitfahrers.
Phaidros: Ach übrigens, Aristogamos, wie kommt es, dass

du heute allein unterwegs bist und nicht mit deinem Freund
Meneandros?
Aristogamos: Ich bin ja gerade hier, zur Säulenhalle des

Zeus Eleutherios gekommen, weil ich an diesem Ort mit
ihm verabredet bin.
Phaidros : Habt ihr für den Rest des Tages schon etwas vor,
oder könnt ihr ein wenig im Gespräch mit uns verweilen?
Aristogamos: Nein. Meneandros kommt mit seinem Auto,
einem Land-Rover, wir wollen nach Phaleron fahren und
in einem Gasthaus Fisch essen, wo man ihn seinen Worten
zufolge ausgezeichnet zubereitet.
Sokrates: Gerade heute morgen habe ich Meneandros
gesehen, als er auf einem kleinen Platz neben dem Tempel
der Artemis sein Auto gewaschen hat. Ich glaube nicht,
dass er jemals so viel Sorgfalt aufsich selbst verwendet und
auch nicht auf seine Frau, die arme Kalimno. Nachdem
er den Wagen mit einem Purpurtuch aus Tyros trockengerieben

hatte, trat er ein paar Schritte zurück, um ihn besser
betrachten zu können und sich dann erneut darüber zu
beugen und zärtlich jeden Spalt zu liebkosen, als wäre es

seine Geliebte. Ich habe schon oft gesehen, dass sich
Sklaven so zu schaffen machten wie Meneandros, aber von
einem rechtschaffenen Athener habe ich das nicht erwartet.
Jedesmal, wenn er das Auto berührte, war zu sehen, wie
ihm der Kontakt aussergewöhnliches Vergnügen bereitete,
ein Vergnügen, das demjenigen gleichen muss, das die
Priester der Athene empfinden, wenn sie die Erlaubnis
erhalten, die Statue der Göttin zu berühren.
Phaidros: Viele Athener lieben ihr Auto auf solche Weise,
o Sokrates, ich verstehe nicht, warum du dich so darüber
wunderst.
Sokrates: Es tut mir leid, wenn ich dich enttäuschen muss,
lieber Phaidros, aber es gelingt mir einfach nicht, dieses
Gefühl zu verstehen. Ich gebe zu, dass auch ich Schwächen
habe: Ich bewundere den Busen der Phryne und bin

geneigt, den fleischlichen Gelüsten nachzugeben, wenn ich
den Körper des Sohnes von Kleinias betrachte, aber ich
glaube nicht, dass mir je irgendein «Geländewagen»
begehrenswerter erscheinen könnte als Phryne oder Alki-
biades.
Aristogamos: Jede Generation hat ihre Fetische, ihre
Mythen. Vielleicht, bester Sokrates, bist du einfach alt
geworden.
Sokrates: Aber wieso bemühst du, Aristogamos, der du in
der Kraftfahrzeugindustrie arbeitest, dich nicht in deiner
Firma darum, dass das Automobil, dieses schreckliche
Ding, verbessert wird?
Aristogamos: Was willst du daran noch verbessern? Das
Auto hat doch bereits die grösstmögliche Perfektion
erreicht.
Sokrates: Keineswegs: Meiner Meinung nach ist es eine
völlige Fehlkonstruktion, und ich könnte dir das durchaus
beweisen, vorausgesetzt, du hast Lust, mir zuzuhören.
Aristogamos: Wie ich dir bereits gesagt habe, warte ich
hier auf Meneandros. Da ich sonst nichts zu tun habe, sehe
ich keinen Grund, wieso ich mir deine Phantastereien nicht
anhören sollte.
Sokrates: Der grösste Konstruktionsfehler bei allen Autos
ist die Stoßstange.
Aristogamos: Die Stoßstange? Aber wieso denn?
Sokrates: Weil sie, so wie sie konstruiert ist, keine
defensive Einrichtung ist, was sie meinen Vorstellungen
zufolge sein sollte, sondern eine Angriffswaffe, so dass sie
wohl richtiger «Zustoßstange» heissen müsste.
Aristogamos: Könntest du das noch etwas verdeutlichen,
o Sokrates?
Sokrates: Meiner Ansicht nach müsste es eine gesetzliche
Vorschrift geben, derzufolge die Stoßstangen aller Autos
in der gleichen Höhe anzubringen sind, damit sie ihrer
Funktion wirklich bestmöglich gerecht werden können.
Solange das nicht so ist, wird es immer wieder vorkommen,
dass die Stoßstange eines Autos die Karosserie eines
anderen beschädigt und umgekehrt die Stoßstange des
zweiten die Karosserie des ersten. Habe ich recht, o
Phaidros?
Phaidros: Du hast vollkommen recht, o Sokrates.
Sokrates: Mit diesen Fragen müsste sich Perikles befassen,
wenn er zur Vollversammlung der UNO eingeladen wird.
Da all die internationalen Organisationen dieser Art in
bezug auf die grossen Probleme sowieso nichts erreichen,
sollten sie sich besser mit solchen Kleinigkeiten befassen.
Die Stoßstange müsste, um ihren Zweck zu erfüllen, immer
genau auf eine andere Stoßstange treffen. Andernfalls hätte
sie die gleiche Wirkung wie die Rammsporne, die Gaius
Duilius an den römischen Schiffen anbringen liess, um die
Karthager zu besiegen. Und da wir uns daran machen
müssen, das Auto der Zukunft zu entwerfen, gestattet mir,
euch darzulegen, was alles ich verändern würde.
Phaidros: Sprich, o Sokrates, denn deine Überlegungen
können für mich, der sich anschickt ein Auto zu kaufen,
sehr nützlich sein.
Sokrates: Erstens: Dieses Auto darfnur über zwei Sitzplätze

verfügen, und es darf nicht länger sein, als die heutigen
Autos breit sind, so dass man stets mit der Schnauze zum
Gehsteig parken kann. Viele Leute meinen noch immer,
ein grosser Wagen sei bequemer als ein kleiner, obwohl
doch die Bequemlichkeit eines Autos vor allem daran zu
messen ist, wie leicht man einen Parkplatz findet, in den es

hineinpasst.
Aristogamos: Und wenn nun jemand gewzungen ist, mit
seiner ganzen Familie zu verreisen?

445



Sokrates: Der sollte sich zunächst fragen, ob er- diese
verflixte Reise tatsächlich machen muss, und sich dann,
falls die Antwort positiv ausfallt, für das Geld, das er durch
den Kauf eines kleineren Autos gespart hat, Bahn- oder
Flugzeugtickets kaufen.
Aristogamos: Ich fürchte, o Sokrates, du würdest die
gesamte Autoindustrie in kürzester Zeit in den Ruin
treiben.
Sokrates: Zweitens: Die Höchstgeschwindigkeit der Autos
darf nicht mehr als sechzig Stundenkilometer betragen.
Heute werden Wagen gebaut, die mehr als zweihundert
Kilometer pro Stunde fahren können. Und da möchte ich
von den Kraftfahrzeugherstellern und den zuständigen
Behörden doch gerne eines wissen: Da selbst auf den
Autobahnen bei uns die Höchstgeschwindigkeit per Gesetz
auf einhundertvierzig Stundenkilometer begrenzt ist, wo
kann man da die Leistung dieser Autos eigentlich ausnutzen?

Aristogamos: Die Gesetze schränken tatsächlich die
Geschwindigkeit ein, nicht die mögliche Höchstgeschwindigkeit.

Sokrates: Du kennst meine Einstellung zu den Gesetzen.
Stell dir vor, dass mich eines Tages auf der Autobahn
Athen-Marathon, wo ich gerade mit zweihundert
Stundenkilometern dahinfahre, die Gesetze überholen, mich
anhalten und zu mir sagen: «O Sokrates, was hast du vor,
dass su solcherart dahinrast? Du sinnst doch nicht etwa
darauf, mit deiner überhöhten Geschwindigkeit uns, die
Gesetze, zu zerstören, und mit uns die ganze Nation? Du
weisst, dass in diesem Land alljährlich über achttausend
Menschen bei Verkehrsunfällen ihr Leben verlieren?
Kannst du uns sagen, wie du jetzt die sieben Minuten nutzt,
die du durch dein schnelles Fahren gewonnen hast?» Nun,
Aristogamos, da frage ich dich: Was würdest du auf diese
und ähnliche Fragen antworten?
Aristogamos: Bei deiner Argumentation, o Sokrates, fuhrst
du ausschliesslich Nützlichkeitserwägungen an und
unterschätzt die Freude am Überflüssigen, den Rausch der
Geschwindigkeit, den Schauer beim Vordringen in
Grenzbereiche, die Reinheit eines aerodynamischen Profils. Das
Auto, nach dem du sich sehnst, ist ein Eselskarren.
Sokrates: Das kann man nicht sagen, ich werde versuchen,
es dir zu beschreiben. Das Auto, so wie es meinen
Vorstellungen gemäss in der Ideenwelt meines Schülers
Piaton zu finden ist, ist ringsum von einer robusten,
zwanzig Zentimeter hohen und ebenso dicken
Gummistoßstange umgeben.
Aristogamos: Aber das Auto, das du beschreibst, gibt es

bereits, denke nur an die Autoskooter auf den Volksfesten!
Es würde sich doch jeder schämen, wenn er sich mit so
einem Auto sehen lassen müsste.
Sokrates: Doch dafür hätten die Autofahrer bessere Laune.
Heute machen alle, die hinter dem Steuer sitzen, ständig
ein grimmiges Gesicht. Sie furchten, in Kontakt mit
anderen Autos zu kommen und sehen in den anderen
Fahrern lauter Feinde, gegen die sie sich zur Wehr setzen
müssen. Dank meiner Gummipuffer müssten wohl viele
Reparaturwerkstätten schliessen, und die Versicherungsprämien

würden sinken. Es könnte richtig Spass machen,
sich, während man vor der Ampel wartet, gegenseitig
anzustossen. Aber da kommt Meneandros mit seinem
Wagen.
Phaidros: O Meneandros, wir warten auf dich, und
insbesondere ich war sehr neugierig auf dein Auto. Sag mir
alles, was du über dieses Modell weisst, damit ich mir eine
Meinung bilden kann.

Meneandros : Es ist ein Landrover, ein Geländewagen.
Sokrates: Was soll das heissen: ein Geländewagen?
Meneandros: Das bedeutet, dass man mit diesem Auto
auch abseits einer asphaltierten Strasse bequem fahren
kann.
Sokrates: Und fährst du häufig abseits von asphaltierten
Strassen?
Meneandros: Nein, nie.
Sokrates: Und wozu hast du dir dann einen Geländewagen
gekauft?
Meneandros: Weil er viel schöner ist als die normalen
Autos.
Sokrates: Ich fürchte, ich verstehe die Jugend von heute
nicht mehr. Aber ich glaube, dass mir wie gewöhnlich
Parmenides zu Hilfe kommen könnte.
Meneandros: Auch ich habe gewisse Schwierigkeiten, dich
zu verstehen, o Sokrates. Was hat denn jetzt dieser
Parmenides mit unserem Gespräch zu tun?
Sokrates: Mein Freund Parmenides ist ein alter Philosoph
aus Süditalien, der von der fixen Idee besessen ist, alle
menschlichen Handlungen und alle Gegenstände entweder
dem Seienden oder dem Nichtseienden zuzuordnen. Ich
nun bin sicher, auch ohne ihn diesbezüglich gefragt
zu haben, dass er, wäre er hier unter uns, deinen Landrover
unter die Dinge rechnete, die nicht sind.
Meneandros: Soll das ein Witz sein? Sag dem Herrn
Parmenides, dass mein Landrover ein Auto ist, das, da es

gut vier Talente kostet und mich alle jungen Athener
darum beneiden, sicher zum Seienden gehört. Und sollte
er noch irgendwelche Zweifel haben, lade ich ihn zu einer
kleinen Probefahrt aufs Land ein und zeige ihm, was für
eine Kurvenlage es hat und wie schnell es auf hundertfünfzig

Stundenkilometer beschleunigt.
Sokrates: Ich glaube nicht, dass Parmenides den Wert des
Seienden an seinem Preis oder gar an der Geschwindigkeit
misst. Ja, er ist, was das angeht, ganz im Gegenteil
überzeugt, dass sich dein Wagen überhaupt nicht in
Bewegung setzen kann. Parmenides bestreitet nämlich,
dass es so etwas wie Bewegung überhaupt gibt.
Meneandros: Dieser Parmenides muss verrückt sein.
Wenn er wirklich dein Freund ist, dann geh mit ihm zu
Hippokrates, damit der ihn wieder zur Vernunft bringt.
Sokrates: Wenn er selbst mit dir sprechen könnte, wäre
seine erste Frage an dich: «Was ist das, ein Automobil?»
Meneandros: Und ich würde ihm antworten: Es ist ein
selbstbewegliches Transportmittel, das mit Rädern und
einigen für seine Handhabung nützlichen Zubehörteilen,
wie zum Beispiel einem Lenkrad, einem Gaspedal, Bremsen

und so weiter, ausgestattet ist.
Sokrates: Ausgezeichnet. Aber auch ein kleiner Fiat 126,
der nur wenige Minen kostet, hat all dieses Zubehör, oder
irre ich mich?
Aristogamos: Du hast recht, o Sokrates.
Sokrates: Und warum hast du, Meneandros, dann vier
Talente ausgegeben, um dir ein Auto zu kaufen, das auch
nicht mehr kann als ein anderes, das nur ein paar Minen
kostet?
Meneandros: Aber was redest du da, o Sokrates! Die, die
dich den «Verrückten von Alopeke» nennen, haben doch
recht. Meinen Landrover mit einem 126er Fiat zu verglei-'
chen! Genauso könnte man sagen, dass deine Xanthippe
und die Göttin Aphrodite ein und dieselbe Frau sind, nur
weil sie beide die gleiche Anzahl von Armen und Beinen
haben! Du lässt die Schönheit, den Komfort und nicht
zuletzt das Prestige, mit dem ein Auto wie der Landrover
seinen Besitzer beglücken kann, völlig ausser acht.

446 Schweizer Heimwesen VIII/87



«Das Elend des Heimes-Der Widerspruch als Chance»
VSA-Kurs für Heimleiter, Heimmitarbeiter und Vertreter von Heimträgerschaften

15./16. September 1987
Kursleitung: Dr iur. Heinrich Sattler
Ist das Heim mit so vielen und schweren Geburtsgebrechen behaftet, dass es als absolut untauglicher Versuch,
menschliche Gemeinschaft zu schaffen, gelten muss, der auf jeden Fall im Elend endet?

- Weil es - künstlich geschaffen - immer an seiner Künstlichkeit kranken muss, seinen künstlichen Begegnungen,
seinen künstlichen Aktivitäten und Therapien, seiner professionell verabreichten Mitmenschlichkeit?

- Weil es als Gebilde mit zwei scharf getrennten sozialen Klassen, Helfer und Abhängige, nie sozial lebendig werden
kann?

- Weil es das Eigentliche, die Qualität der menschlichen Begegnung, nicht vorzeigen, sie nicht beweisen kann und
sich deshalb der Öffentlichkeit gegenüber und mit der Zeit auch im Selbstverständnis auf das Vorzeig- und
Beweisbare konzentriert, auf die «schönen» Bauten und Möbel, das «gute» Essen, die sauberen Böden, die perfekte
Organisation, den mit Spezialisten garnierten Stellenplan, die technisch perfekte Pflege, die Betreuungs-,
Erziehungs- und Personaleinsatzpläne und die Kulturaktivitäten?

- Weil eine Gemeinschaft von Menschen mit allzu gleichartigen «Problemen», von «pflegebedürftigen» Betagten, von
«geistigbehinderten» Jugendlichen, von «erziehungsschwierigen» Kindern, nie lebensfähig werden kann?

- Weil der Mensch nicht mehr Mensch sein kann, wenn all seine Lebensbereiche unter einer Organisation und an
einem Ort vereinigt sind?

- Weil die Verwaltung immer das Lebendige abwürgt, da der Mensch etwas anderes ist, als die Summe von mehr
oder weniger befriedigten Teilbedürfnissen, an die das Verwaltungsdenken anknüpft?

- Weil im Heim nur Scheinfreiheiten bleiben, bestenfalls die Freiheit, den Salat vom Buffet zu wählen, nicht aber die
Freiheit, den Zimmernachbarn oder den Betreuer, der mich pflegt, oder den Erzieher, der Gute Nacht sagt,
auszuwählen?

- Weil wir für die Arbeit im Heim weder genügend noch ausgebildetes noch persönlich geeignetes noch engagiertes
Personal finden?

- Weil die Sozialwissenschaftler, die oft vorgeben, die geeignete Therapie für den Patienten im Heim zu kennen, meist
nur in wissenschaftlichem Jargon verpackte Techno-Trivialitäten zum besten geben, da sich die eigentlichen
Probleme des Menschen nicht quantifizieren lassen und sich deshalb beharrlich dem, was sich wissenschaftlich
nennt, entziehen?

Ist das Heim aus diesem und tausend andern Gründen sozial nicht lebensfähig, ein Elend, das nur existiert, weil die
Leistungsgesellschaft willens ist, sich von persönlichen Verantwortungen loszukaufen?
Schöpfen die, die im Heim wohnen und arbeiten, ihre Hoffnung und Kraft bestenfalls aus dem bereits etwas
strapazierten Hölderlin-Wort «Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch»?
Oder zeigt sich dies Rettende konkreter, wenn wir anders fragen, wenn wir widersprechen?
Zeigt nicht die Erfahrung, dass Zwangsgemeinschaften oft zu echten Gemeinschaften wachsen? Kann nicht auch die
Notwendigkeit der gegenseitigen Hilfe über eine Art Kultur der Nachbarschaft zur wirklichen Gemeinschaft werden?
Ist nicht das Heim oft eine Insel nicht nur der Sicherheit (das auch), sondern der Freiheit vor familiärem und sozialem
Druck? Ist nicht die Offensichtlichkeit, in der sich im Heim gesamtgesellschaftlich gegebene Probleme stellen, eine
Chance, mit ihnen bewusst umzugehen? Wird nicht das Heim so zum Beweis dafür, dass eine technische Antwort
auf eine menschliche Frage immer verkehrt ist? Muss das Heim nicht - wenn es überleben soll - zu einem Ort der
innern und äussern Kultur werden, wo vor allem die Kunst der Begegnung gepflegt wird, weil es offensichtlich ist, dass
wir alle gottlob dazu verurteilt sind, diese Kunst zu lernen?

Kursort: Paulus Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zürich
Datum: Dienstag, 15. September/Mittwoch, 16. September 1987
Zeit: Jeweils 09.15 bis 16.30 Uhr
Kurskosten: Fr. 240.-

12 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persönlicher
Mitgliedschaft

9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung für Teilnehmerinnen mit persönlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: bis 30. August 1987 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (vormittags)

Die Teinehmerzahl ist begrenzt, die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berücksichtigt.
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und die Rechnung erhalten Sie spätestens 1 Woche vor
Kursbeginn.

Anmeldeformular («Das Elend des Heimes - Der Widerspruch als Chance»

Name, Vorname Name des Heims (Arbeitsort)

Adresse, PLZ, Ort

Unterschrift, Datum VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein

447



Sokrates: Da wollte ich dich haben, mein junger Freund.
Ich habe es gemacht wie Orion, der sich des Nachts in der
Nähe eines Teiches versteckt, um ein Wildschwein zu
erjagen. In diesem Fall war das Wort «Prestige» der Teich.
Wenn ich dich richtig verstanden habe, glaubst du, alle
Athener müssten beim Anblick deines Landrover ausrufen:

«Oh, was für ein schönes Auto! Wem es wohl gehören
mag?» Und dann würde irgendjemand ihnen sagen:
«Meneandros ist der Besitzer dieses Wagens, der berühmte,
grossartige Meneandros!» Und so würde der Glanz des

Gegenstandes auch auf dessen Besitzer fallen. Ich schliesse
aus alldem, dass du vier Talente ausgegeben hast, um einen
besseren Eindruck zu machen oder um bei den anderen
grössere Wertschätzung zu geniessen.
Meneandros: Und was ist Schlechtes daran, wenn man sich
der Wertschätzung seiner Mitmenschen erfreuen möchte?
Sokrates: Nichts, wenn die Wertschätzung deiner Person
gilt, schlimm wäre es hingegen, wenn du die Wertschätzung
nur deinem Auto zu verdanken hättest. Ich weiss, dass auch
Aristippos ein Auto hat und dass er sich ein Telefon hat
einbauen lassen.
Meneandros: Ja, er hat einen Mercedes Turbo.
Sokrates: Da frage ich mich: Was macht Aristippos mit
einem Telefon im Auto, wo er doch so ein liederlicher Kerl
ist, dernichts arbeitet und von seinem Vermögen lebt?
Meneandros: Ich nehme an, er wird es zum Telefonieren
brauchen.
Sokrates: Und muss er denn unbedingt während der Fahrt
telefonieren? Kann er nicht, wie alle Sterblichen, einen
Moment anhalten und das nächste öffentliche Telefon
benutzen? Ist Aristippos etwa Börsenmakler, Industrieller
oder Arzt, jemand, für den jede Sekunde Verzögerung
fatale Folgen haben kann? Aber nein, das Telefon im Auto
ersetzt in den Augen der anderen all die Eigenschaften, die
ihm, wie er selbst weiss, fehlen. Das Dilemma liegt hier in
der Frage, ob der Schein oder das Sein wichtiger ist, und
Aristippos hat sich, wie mich dünkt, für den Schein
entschieden.
Meneandros: Ich verstehe dich hier ebensowenig wie
vorhin, o Sokrates. Ich weiss nur, dass ich dieses Auto mehr
liebe als alles andere auf der Welt.
Sokrates: Man stelle sich vor! Und mich klagt Meietos
öffentlich an, neue Götter einzuführen!
Aristogamos: Du, o Sokrates, begehst einen schweren
Fehler bei der Beurteilung deiner Mitmenschen: Du
meinst, alle Menschen müssten stets die gleichen hohen
Ideale verfolgen und sogar bereit sein, für sie ihr Leben zu
opfern. Nun nimm zur Kenntnis, dass es einfache
Menschen gibt, die, ohne irgendjemandem damit zu schaden,
das Leben nehmen, wie es ist, nur von einem Tag
zum nächste planen und sich nur kleine Ziele setzen. Fügt
die Tatsache, dass Meneandros gerade in sein Auto verliebt
ist, dir etwa irgendeinen Schaden zu?
Sokrates: Mir nicht, er selbst jedoch trägt dabei einen
schweren Schaden davon. Die Lebensweise, die du
beschreibst, ist unter den Menschen sehr verbreitet. Die
neuen Turiner Philosophen haben dafür den Begriff
«Theorie des schwachen Denkens» geprägt. Die von
Neapolis, die weniger intellektuell sind und deswegen
kritisiert werden, haben es sogar in Verse gegossen, in
denen sie davon sprechen, dass doch schon ein Sonnenstrahl,

der Anblick der Meeres, ein Lied auf den Lippen
und ein Mädchen am Herzen genügen, um das Vergangene
zu vergessen und das Leben zu geniessen. Dennoch gilt,
dass ein Leben, das sich mit kleinen Zielen abfindet, den
Menschen vom Glück abhält.

REDI AG Treuhandbüro]
für Heime, Kliniken und Kurhäuser

-Wir helfen Ihnen
beim Bnägetieren.

REDI AG 8500 Frauenleid
Telefon 054 21 0921

Meneandros: Ich bin glücklich mit meinem Landrover.
Sokrates: Ist er das erste Auto, das du besitzt?
Meneandros: Nein, zuvor hatte ich einen Porsche.
Sokrates: Und hast du den Porsche auch geliebt?
Meneandros: Ja, den hab ich auch geliebt.
Sokrates: Und warum hast du ihn dann gegen den
Landrover eingetauscht?
Meneandros: Was für eine Frage! Weil mir der Landrover
besser gefällt.
Sokrates: Und vor dem Porsche, hast du da auch schon
ein Auto gehabt?
Meneandros: Ja, einen BMW. Aber warum stellst du mir
all diese sinnlosen Fragen?
Sokrates: Weil ich meine, dass ein Mensch, der immer das

gleiche Auto benutzt, auch wenn es nur ein Kleinwagen
ist, glücklicher ist als einer, der von einem Dämon
bessessen ist, der ihn zwingt, sie ständig zu wechseln. Du,
Meneandros, giesst, ohne dir dessen bewusst zu sein, Wein
in eine durchlöcherte Amphore. Du giesst und giesst, ohne
jemals zu trinken! Fühlst du nicht jetzt, wo du endlich dein
neues Auto bekommen hast, eine Art Leere in dir?
Meneandros: Und du meinst, wenn ich nur einen 126er
Fiat hätte, wäre ich glücklich?
Sokrates: Dazu genügt eine kleine Schale voll Wein, und
manchmal auch schon etwas mit der hohlen Hand
geschöpftes Wasser.
Phaidros: Deinen Worten zufolge, o Sokrates, dürfte ich
mir also überhaupt kein Auto mehr kaufen, weil, sobald
dieser Wunsch befriedigt wäre, ein anderer, noch kostspieligerer

von mir Besitz ergreifen würde.
Sokrates: Das Haben gönnt seinen Anhängern keine
Verschnaufpause. Dessen ungeachtet kannst du, o Phaidros,

dir natürlich ein Auto kaufen; wichtig ist, dass du
nicht zu seinem Sklaven wirst. Sei dir aber der Tatsache
bewusst, dass dir sicher kein Auto dabei helfen wird, deine
wichtigste Reise zu vollbringen: jene Reise, die von dem

Ort, an dem du dich jetzt aufhältst, in dein eigenes Inneres
führt.

(Aus: Luciano de Crescenzo: Ol DIALOGOI.
Copyright 1987 by Diogenes Verlag AG)

448 Schweizer Heimwesen VII1/87


	Philosophie kann auch vergnüglich sein : Sokrates und die Stossstange

