Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 8

Artikel: Philosophie kann auch vergnuglich sein : Sokrates und die Stossstange
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie kann auch vergniiglich sein
Sokrates und die Sto3stange

Sokrates lebte von 469 bis 399 vor Christus im antiken Athen. Er kann als der grosse Lehrer des Gesprdéichs bezeichnet
werden. Das Gespréch gilt ihm als Weg zur sittlichen Erkenntnis, das heisst zur Erkenntnis dessen, was ich bin und
was ich tun soll. Dieses Ziel erreicht das Gespréich aber nicht, wenn es ein belehrendes Gesprdch ist, in dem einer dem
andern sagt, was recht ist. Sondern im echten Gespréch machen sich die Gesprdchspartner, von denen keiner im voraus
weiss, was recht ist, gemeinsam auf den Weg zur Wahrheit, indem jeder den andern mit stindigem Nachfragen zu
gedanklich préizisen Ausserungen zwingt. Dadurch werden unkritisch iibernommene Urteile, die den Zugang zu dem,
was wahr ist, versperren, Schritt fiir Schritt abgebaut, und langsam kommt man der Wahrheit immer ndher. Wenn das
Sittliche nur im Gesprcich erkennbar und lehrbar ist, ist es sinnlos, ja sogar falsch, die vorldufig gewonnenen sittlichen
Erkenntnisse schrifilich festzuhalten. Sokrates hinterliess denn auch keine Schrifien. Seinem Schiiler Platon haben wir
es zu verdanken, dass die wertvollsten Dialoge, die Sokrates mit seinen Gesprdachspartnern — tibrigens meist junge Leute,
die er auf den offentlichen Pliitzen in Athen angesprochen hat — gefiihrt hat, der Nachwelt erhalten geblieben sind. In
Anlehnung an diese Gespréiche (auf griechisch «oi dialogoi») hat nun der Neapolitaner Luciano de Crescenzo, der sich
einen Ruf gemacht hat als Schrifisteller, der aufunterhaltsame Art dem heutigen Leser den Wert der antiken Philosophie
nahebringt, ein Buch geschrieben mit dem Titel: «OI DIALOGOL. Uber die Kunst, miteinander zu reden.» Aus diesem
Werk, das 1987 im Diogenes Verlag AG, Ziirich, erschienen ist, stammt der hier abgedruckte Dialog zwischen Sokrates,
wie er heute sprechen wiirde, und seinen Freunden. Mit diesem Abdruck soll nicht nur einem Antrag aus der Fachblatt-
kommission, der mehr unterhaltsamen Stoff im Fachblatt wiinschte, Rechnung getragen werden, sondern es soll damit
auch gezeigt werden, dass Fragen iiber Lebensanschauung und Lebenssinn sehr wohl auch auf unterhaltsame und ver-

stéindliche Art und Weise erértert werden konnen.

Sokrates: Lieber Phaidros! Woher kommst du und wohin
flihrt dich dein Weg?

Phaidros: Ich komme von Lysias, dem Sohn des Kephalos,
o Sokrates. Jetzt verlasse ich die Mauern unserer Stadt,
denn um mir ein gebrauchtes Auto zu kaufen, mochte ich
einen Gebrauchtwagenmarkt besuchen, der, wie man mir
sagte, vor kurzem an der Strasse von Eleusis eroffnet wurde.
Sokrates: Da du entschlossen bist, ein Auto zu kaufen,
warum wartest du nicht, bis du genug Geld hast, um einen
Neuwagen zu erwerben?

Phaidros: Da ich noch nicht iber ausreichende Fahrpraxis
verflige, mochte ich lieber auf einem gebrauchten liben.
Warum aber hast du, o Sokrates, obgleich du iiber die
notigen Mittel verfiigst, dir nie ein Auto gekauft?

Sokrates: Wozu?

Phaidros: Um damit zu fahren, wohin es dir beliebt.
Sokrates: Und wohin sollte ich fahren?

Phaidros: Na, ich weiss nicht . . . zur Agora zum Beispiel,
da du doch in Demos Alopeke wohnst und gezwungen
bist, jeden Morgen mehr als ein halbe Stunde zu Fuss zu
gehen . ..

Sokrates: Und du meinst, es wiirde mir missfallen, zu Fuss
zu gehen?

Phaidros: Das glaube ich, o Sokrates.

Sokrates: Ganz im Gegenteil, lieber Phaidros, ich habe so
viel Freude am Spazierengehen, dass ich, wenn ich reich
wire und einen Wagen besisse, nur, um meinen Chauffeur
nicht entlassen zu miissen, diesem das Auto anvertraute
und ihn im Schrittempo hinter mir herfahren liesse. Und
meinst du nicht auch, ich verlore, wenn ich mich nur noch
im Auto fortbewegte, jede Mdoglichkeit, meine Freunde zu
treffen, ein wenig zu verweilen und mit ihnen zu sprechen?
Phaidros: Du magst recht haben, was kurze Entfernungen

angeht, fiir lange Strecken aber gilt das nicht. Wie konntest
du, ohne Automobil, in kurzer Zeit ferne und sehenswerte
Orte erreichen?

Sokrates: Xenophanes ist, wie man erzéihlt, siebenundsieb-
zig Jahre lang kreuz und quer durch die Welt gezogen und
sogar bis ins ferne Elea gelangt, und soviel ich weiss, hat
er niemals auch nur einen Fiat 500 besessen. Aber selbst
wenn wir, einfach so, aus Liebe am Gesprich, einmal
annehmen, dass ein Auto unverzichtbar ist, wenn man die
Welt durchstreifen will, so stellt sich doch immer noch die
Frage, ob es einen guten Grund gibt, dies zu tun?
Phaidros: Welch eine Frage? Das tut man, um sich alles
anzusehen, um sich an der Natur zu erfreuen. Hast du
jemals die Anhohen gesehen, die Pylos umgeben? Die
Felsen und Kliifte des Kithairon? Die Olivenbdume, die
die liebliche Landschaft Thessaliens beleben? Willst du am
Ende gar sterben, ohne all diese Dinge kennengelernt zu
haben?

Sokrates: Mach mir die Freude, o Phaidros, und sage mir,
der ich leidenschaftlich gerne etwas dazulerne: Was sollte
ich deiner Meinung nach von den Felsen, Kliiften und
Baumen lernen, wo ich doch noch so viel von den
Menschen zu lernen habe. Und Menschen gibt es, finde
ich, hier in Athen so viele, dass ich nicht gezwungen bin
umbherzustreifen, um noch mehr von ihnen aufzuspiiren.
Und schliesslich will ich dich an einem Zweifel, den ich
hege, teilnehmen lassen.

Phaidros: Nenn ihn mir, ohne zu zogern.

Sokrates: Ich glaube, dass Autofahrer in der Regel Men-
schen sind, die fiir die Schonheiten der Natur nicht
sonderlich empfianglich sind. So habe ich nicht ein einziges
Mal einen von ihnen lings des Weges anhalten sehen, um
die Landschaft zu bewundern. Das einzige Ziel, das sie ihr

443



Leben lang verfolgen, scheint es zu sein, auf der Autobahn
von Ausfahrt zu Ausfahrt dahinzujagen, eine bestimmte
Entfernung in einer genau festgelegten Zeit zurlickzulegen.
Phaidros: Du hast recht, Sokrates. Doch sich, da kommt
Aristogamos. Er ist, wie du weisst, Direktor bei Alfa
Romeo und kénnte uns als solcher zu diesem Thema
interessante Erlduterungen geben.

Aristogamos: Wovon sprecht ihr, Freunde, und wie lautet
das Problem, zu dem ihr unterschiedlicher Meinung seid?
Phaidros: Ich schicke mich an, ein Automobil zu erwerben,
da ich es fiir unverzichtbar halte, Sokrates hingegen vertritt
die Ansicht, es sei zu tiberhaupt nichts niitze.

Sokrates: Ich hielte es fiir niitzlich, wenn ich, zu meinem
Ungliick, gelihmt wire und meine Beine nicht gebrauchen
konnte.

Aristogamos: Das einzige, was wirklich ntitzt, lieber
Phaidros, ist der Versuch, mit Sokrates tiber den Fortschritt
zu sprechen. Wie kannst du, der du doch seine Sympathie
fiir die Kyniker und fiir Antisthenes kennst, glauben, dass
er, der nicht einmal die Niitzlichkeit von Schuhen erkannt
hat, sich die des Automobils eingestehen konnte? Sokrates
sieht nicht, oder will vielleicht nicht sehen, dass der
Fortschritt die Lebensweise der Menschen verdndert hat.
Sokrates: Ich glaube, dass all das, was dieser neue Gott,
den du Fortschritt nennst, uns gebracht hat, nur eine Reihe
von kiinstlichen «Ko&rperfortsédtzen» ist. Das Automobil
ist ein Fortsatz der Fiisse, das Telefon ein Fortsatz der
Ohren, das Fernsehen hat diese Funktion fiir das Auge,
und der Computer fiir das Gehirn; aber keinem dieser
Ergebnisse verbissener Tiiftelei ist meines Wissens gelun-
gen, den Menschen in seinem Innersten zu verdndern. So
vergehen die Jahre, und ungeachtet der neuen Fortsitze,
die auf den Markt kommen, verhalten sich die Menschen
genauso wie zuvor. Gibt es denn nicht auch heute noch
Menschen, die ehrgeizig sind wie Alkibiades, eifersiichtig
wie Menelaos und missgilinstig wie Thyestes? Wenn, was
ich sehr erhoffe, der Fortschritt eines Tages in der Lage ist,
uns zu einem erschwinglichen Preis auch zu Liebe und
Freiheit zu verhelfen, dann, lieber Aristogamos, werde ich
zu einem seiner glithendsten Verehrer.

Aristogamos: Lieber Sokrates, du lebst noch immer mit
dem Kopf in den Wolken. Aristophanes hat recht, wenn
er sich iiber dich lustig macht. Wenn es nach dir ginge,
wiirden die Menschen noch immer auf den Bdumen
schlafen und wiren am ganzen Korper behaart.
Sokrates: Da du die Gefahren des Fortschritts unter-
schitzt, will ich dir erzdhlen, was mir Parmenides gesagt
hat, als ich thn im Haus des Phythodoros traf. Etwas
nordlich von Elea am Meer scheint eine grosse, sehr
eindrucksvolle und bevélkerungsreiche Stadt zu liegen,
Neapolis genannt. Zeus hat diese Stadt sehr geliebt, und
so gibt es, wie man sagt, keinen schoneren Golf auf der
Welt als den von Neapolis. In ihm liegen einige hochst
bezaubernde Inseln, die sich um die Stadt schmiegen wie
eine Perlenkette um den Hals einer orientalischen Konigin,
und das Blau des Himmels dariiber ist leuchtender als das
der Augen des Glaukon. Auch Hephaistos scheint zu dieser
Szenerie beigetragen zu haben, indem er dafiir sorgte, dass
einer seiner Schmiededfen, ein Berg namens Vesuv, Lava
ausspic und dadurch die archédologischen Stitten von
Pompei und Herculaneum fiir zukiinftige Generationen
bewahrte. Aufgrund all dieser Sehenswiirdigkeiten war
Neapolis in den letzten beiden Jahrhunderten eines der
beliebtesten Ziele fiir Touristen aus aller Welt. Die
Engldnder haben sogar einen Werbeslogan fiir die Stadt
gepragt: «Neapolis sehen und sterben», was heissen soll,

444

dass es keinen Sinn hat, noch weiterzuleben, nachdem man
das Schonste, was die Natur zu schaffen vermochte,
gesehen hat.

Aristogamos: Warum erzihlst du uns das alles, o Sokrates,
und was hat die Schonheit von Neapolis mit der Niitzlich-
keit des Automobils zu tun?

Sokrates: Wenn du etwas Geduld hast, bester Freund, dann
werde ich dir zeigen, dass diese Blechkiste auf vier Radern,
die du Automobil nennst, méchtiger ist als Zeus und
Hephaistos zusammengenommen sein kann.

Phaidros: Sprich nur, Sokrates, wir werden dir aufmerk-
sam zuhoren.

Sokrates: Wie ich euch gesagt habe, war Neapolis ein Ziel
der Touristen und der Gelehrten, bis es durch Verschulden
des Automobils plotzlich aus den Programmen aller
Reiseveranstalter gestrichen wurde. Der chaotische Ver-
kehr, der Larm der Hupen, die Staus, die es einem
unmoglich machen, sich schnell von einem Ende der Stadt
zum anderen zu begeben, das alles hat dafiir gesorgt, dass
es die Touristen heute vermeiden, in den Hotels dieser
Stadt zu verweilen, und nur die Strecke vom Flughafen
zum Landungssteg der Tragflachenboote befahren.
Aristogamos: Und du meinst, Neapolis wiirde wieder
aufbliihen, wiirde man nur das Automobil aus ihr verban-
nen?

Sokrates: Da habe ich nicht den geringsten Zweifel. Auch
weil Neapolis noch von einer anderen Plage heimgesucht
wird, von der Camorra.

Phaidros: Was ist das, diec Camorra — eine Krankheit?
Sokrates: In gewisser Weise, lieber Phaidros, ist sie eine
soziale Krankheit, die sogar zum Tod fiihren kann. Die
Camorra ist eine Vereinigung von Banditen, die die ganze
Stadt erpressen und terrorisieren.

Aristogamos: Und was hat die Camorra mit dem Automo-
bil zu tun?

Sokrates: Es sollte dir klar sein, dass der Besitz eines
Automobils flir solche Banditen unverzichtbar ist, da doch
jedes verbrecherische Unterfangen mit der Flucht endet.
In anderen Worten, man kann nicht eine Bank ausrauben
und anschliessend auf den Bus warten. Und dann, je mehr
der Mensch an Gefiihlen verarmt und anfillig wird fiir den
schlechten Geschmack, desto dringender ist er auf das
Automobil angewiesen. In der Ndhe von Neapolis gibt es
zwel Inseln, die ein konkretes Beispiel fiir das sind, was
ich euch beweisen will. Diese beiden Inseln heissen Capri
und Ischia. Die erste ist wegen der Enge ihrer Strassen fiir
den Kraftfahrzeugverkehr gesperrt und wird dehalb von
einem gebildeten und anspruchsvollen Publikum besucht.
Bei der zweiten stossen wir auf das genaue Gegenteil:
Obwohl sie ebenso prachtvoll mit Naturschénheiten ausge-
stattet ist, erlebt sie jeden Sommer die Invasion einer Schar
motorisierter Wilder, die sie unbewohnbar macht. Auf-
grund dieser Uberlegungen bin ich zu der Auffassung
gelangt, dass Neapolis in einem einzige Tag alle seine
Probleme l6sen konnte, vorausgesetzt, das gesamt Stadt-
gebiet wiirde fiir Autos gesperrt, und man begnligte sich mit
offentlichen Verkehrsmitteln: Die Verbrecher wiirden
anderswohin verschwinden, und die Touristen kiimen in
Scharen zuriick in dieses wiedergewonnene Paradies.
Aristogamos: Glaubst du, dass die gleiche Gefahr auch fiir
Athen besteht?

Sokrates: Ohne Zweifel. Es sei denn, man sperrt auch hier
ab sofort die Stadt fiir den Autoverkehr.

Phaidros: Wahrscheinlich, o Sokrates, hast du recht: Aber
da ich mehr als zwanzig Jahre lang ein armer Fussginger
gewesen bin und immer zusehen musste, wie die anderen

Schweizer Heimwesen VII11/87



in ihren Autos herumfuhren, halte ich es nur fiir gerecht,
dass jetzt, wo die Reihe an mir ist, auch ich, wenigstens
flir die nachsten zwanzig Jahre, vom Rausch der Geschwin-
digkeit kosten kann. Danach werde ich mich vielleicht zu
deinen Ansichten bekehren.

Sokrates: Ich flirchte, mein lieber Freund, es wird schwie-
rig sein, in Athen vom Rausch der Geschwindigkeit zu
kosten. Hast du noch nicht bemerkt, das es von Tag zu Tag
schwieriger wird, die Altstadt zu durchqueren?
Aristogamos: Und welche Vorkehrungen wiirdest du, der
Weiseste von uns, den Verkehrsplanern vorschlagen, um
den Verkehr in unserer Stadt fliissiger zu gestalten?
Sokrates: Ich wiirde Sonderspuren einrichten, die nur gut
ausgenutzte Autos befahren diirften.

Aristogamos: Wie meinst du das, gut ausgenutzt?
Sokrates: Ich wiirde diejenigen bestrafen, die alleine im
Auto fahren. Wenn ich morgens aus dem Haus gehe, stelle
ich fest, dass in fast allen vorbeifahrenden Autos nur eine
Person sitzt: der Fahrer. Das bedeutet, dass die Athener
jeden Morgen einige hundertausend Kubikmeter Luft quer
durch die Stadt spazierenfahren. Bei Anwendung meiner
Methode diirften aber in den besonders iiberlasteten
Stadtteilen, insbesondere in der Altstadt, nur Autos mit
wenigstens drei Insassen verkehren. Diese Bestimmung
wiirde die Angestellten dazu bringen, sich zusammenzutun
und in Dreiergruppen ins Biiro zu fahren, und das wiirde
auch die Kommunikation und das Verstindnis zwischen
den Menschen fordern.

Aristogamos: Ich fiirchte, dass es lediglich einen neuen
Berufentstehen lassen wiirde: den des Mitfahrers.
Phaidros: Ach tibrigens, Aristogamos, wie kommt es, dass
du heute allein unterwegs bist und nicht mit deinem Freund
Meneandros?

Aristogamos: Ich bin ja gerade hier, zur Sdulenhalle des
Zeus Eleutherios gekommen, weil ich an diesem Ort mit
ithm verabredet bin.

Phaidros: Habt ihr fiir den Rest des Tages schon etwas vor,
oder konnt ihr ein wenig im Gespriach mit uns verweilen?
Aristogamos: Nein. Meneandros kommt mit seinem Auto,
einem Land-Rover, wir wollen nach Phaleron fahren und
in einem Gasthaus Fisch essen, wo man ihn seinen Worten
zufolge ausgezeichnet zubereitet.

Sokrates: Gerade heute morgen habe ich Meneandros
geschen, als er auf einem kleinen Platz neben dem Tempel
der Artemis sein Auto gewaschen hat. Ich glaube nicht,
dass er jemals so viel Sorgfalt auf'sich selbst verwendet und
auch nicht auf seine Frau, die arme Kalimno. Nachdem
er den Wagen mit einem Purpurtuch aus Tyros trockenge-
rieben hatte, trat er ein paar Schritte zuriick, um ihn besser
betrachten zu konnen und sich dann erneut dariiber zu
beugen und zértlich jeden Spalt zu liebkosen, als wire es
seine Geliebte. Ich habe schon oft gesehen, dass sich
Sklaven so zu schaffen machten wie Meneandros, aber von
einem rechtschaffenen Athener habe ich das nicht erwartet.
Jedesmal, wenn er das Auto berlihrte, war zu sehen, wie
ihm der Kontakt aussergewthnliches Vergnligen bereitete,
ein Vergniigen, das demjenigen gleichen muss, das die
Priester der Athene empfinden, wenn sie die Erlaubnis
erhalten, die Statue der Gottin zu bertihren.

Phaidros: Viele Athener lieben ihr Auto auf solche Weise,
o Sokrates, ich verstehe nicht, warum du dich so dartiber
wunderst.

Sokrates: Es tut mir leid, wenn ich dich enttduschen muss,
lieber Phaidros, aber es gelingt mir einfach nicht, dieses
Gefiihl zu verstehen. Ich gebe zu, dass auch ich Schwichen
habe: Ich bewundere den Busen der Phryne und bin

geneigt, den fleischlichen Geliisten nachzugeben, wenn ich
den Korper des Sohnes von Kleinias betrachte, aber ich
glaube nicht, dass mir je irgendein «Geldndewagens»
begehrenswerter erscheinen kénnte als Phryne oder Alki-
biades.

Aristogamos: Jede Generation hat ihre Fetische, ihre
Mythen. Vielleicht, bester Sokrates, bist du einfach alt
geworden.

Sokrates: Aber wieso bemtihst du, Aristogamos, der du in
der Kraftfahrzeugindustrie arbeitest, dich nicht in deiner
Firma darum, dass das Automobil, dieses schreckliche
Ding, verbessert wird?

Aristogamos: Was willst du daran noch verbessern? Das
Auto hat doch bereits die grosstmogliche Perfektion
erreicht.

Sokrates: Keineswegs: Meiner Meinung nach ist es eine
vollige Fehlkonstruktion, und ich konnte dir das durchaus
beweisen, vorausgesetzt, du hast Lust, mir zuzuhoren.
Aristogamos: Wie ich dir bereits gesagt habe, warte ich
hier auf Meneandros. Da ich sonst nichts zu tun habe, sehe
ich keinen Grund, wieso ich mir deine Phantastereien nicht
anhoren sollte.

Sokrates: Der grosste Konstruktionsfehler bei allen Autos
ist die StoBstange.

Aristogamos: Die Stof3stange? Aber wieso denn?
Sokrates: Weil sie, so wie sie konstruiert ist, keine
defensive Einrichtung ist, was sie meinen Vorstellungen
zufolge sein sollte, sondern eine Angriffswaffe, so dass sie
wohl richtiger «ZustoBstange» heissen miisste.
Aristogamos: Konntest du das noch etwas verdeutlichen,
o Sokrates?

Sokrates: Meiner Ansicht nach miisste es eine gesetzliche
Vorschrift geben, derzufolge die StoBstangen aller Autos
in der gleichen Hohe anzubringen sind, damit sie ihrer
Funktion wirklich bestmoglich gerecht werden konnen.
Solange das nicht so ist, wird es immer wieder vorkommen,
dass die StoBstange eines Autos die Karosserie eines
anderen beschddigt und umgekehrt die Stofstange des
zweiten die Karosserie des ersten. Habe ich recht, o
Phaidros?

Phaidros: Du hast vollkommen recht, o Sokrates.
Sokrates: Mit diesen Fragen miisste sich Perikles befassen,
wenn er zur Vollversammlung der UNO eingeladen wird.
Da all die internationalen Organisationen dieser Art in
bezug auf die grossen Probleme sowieso nichts erreichen,
sollten sie sich besser mit solchen Kleinigkeiten befassen.
Die StoBstange miisste, um ihren Zweck zu erfiillen, immer
genau auf eine andere StoBstange treffen. Andernfalls hitte
sie die gleiche Wirkung wie die Rammsporne, die Gaius
Duilius an den romischen Schiffen anbringen liess, um die
Karthager zu besiegen. Und da wir uns daran machen
miissen, das Auto der Zukunft zu entwerfen, gestattet mir,
euch darzulegen, was alles ich veridndern wiirde.
Phaidros: Sprich, o Sokrates, denn deine Uberlegungen
konnen flir mich, der sich anschickt ein Auto zu kaufen,
sehr niitzlich sein.

Sokrates: Erstens: Dieses Auto darfnur tiber zwei Sitzplat-
ze verfligen, und es darf nicht ldnger sein, als die heutigen
Autos breit sind, so dass man stets mit der Schnauze zum
Gehsteig parken kann. Viele Leute meinen noch immer,
ein grosser Wagen sei bequemer als ein kleiner, obwohl
doch die Bequemlichkeit eines Autos vor allem daran zu
messen ist, wie leicht man einen Parkplatz findet, in den es
hineinpasst.

Aristogamos: Und wenn nun jemand gewzungen ist, mit
seiner ganzen Familie zu verreisen?

445



Sokrates: Der sollte sich zunichst fragen, ob er. diese
verflixte Reise tatsidchlich machen muss, und sich dann,
falls die Antwort positiv ausfallt, fiir das Geld, das er durch
den Kauf eines kleineren Autos gespart hat, Bahn- oder
Flugzeugtickets kaufen.

Aristogamos: Ich flirchte, o Sokrates, du wiirdest die
gesamte Autoindustrie in kiirzester Zeit in den Ruin
treiben.

Sokrates: Zweitens: Die Hochstgeschwindigkeit der Autos
darf nicht mehr als sechzig Stundenkilometer betragen.
Heute werden Wagen gebaut, die mehr als zweihundert
Kilometer pro Stunde fahren konnen. Und da mdchte ich
von den Kraftfahrzeugherstellern und den zustindigen
Behorden doch gerne eines wissen: Da selbst auf den
Autobahnen bei uns die Hochstgeschwindigkeit per Gesetz
auf einhundertvierzig Stundenkilometer begrenzt ist, wo
kann man da die Leistung dieser Autos eigentlich ausnut-
zen?

Aristogamos: Die Gesetze schrinken tatsdchlich die Ge-
schwindigkeit ein, nicht die mogliche Hochstgeschwin-
digkeit.

Sokrates: Du kennst meine Einstellung zu den Gesetzen.
Stell dir vor, dass mich eines Tages auf der Autobahn
Athen—Marathon, wo ich gerade mit zweihundert Stun-
denkilometern dahinfahre, die Gesetze iiberholen, mich
anhalten und zu mir sagen: «O Sokrates, was hast du vor,
dass su solcherart dahinrast? Du sinnst doch nicht etwa
darauf, mit deiner tiberhohten Geschwindigkeit uns, die
Gesetze, zu zerstoren, und mit uns die ganze Nation? Du
weisst, dass in diesem Land alljahrlich liber achttausend
Menschen bei Verkehrsunfdllen ihr Leben verlieren?
Kannst du uns sagen, wie du jetzt die sieben Minuten nutzt,
die du durch dein schnelles Fahren gewonnen hast?» Nun,
Aristogamos, da frage ich dich: Was wiirdest du auf diese
und dhnliche Fragen antworten?

Aristogamos: Bei deiner Argumentation, o Sokrates, fiihrst
du ausschliesslich Niitzlichkeitserwédgungen an und unter-
schitzt die Freude am Uberfliissigen, den Rausch der
Geschwindigkeit, den Schauer beim Vordringen in Grenz-
bereiche, die Reinheit eines acrodynamischen Profils. Das
Auto, nach dem du sich sehnst, ist ein Eselskarren.
Sokrates: Das kann man nicht sagen, ich werde versuchen,
es dir zu beschreiben. Das Auto, so wie es meinen
Vorstellungen gemass in der Ideenwelt meines Schiilers
Platon zu finden ist, ist ringsum von einer robusten,
zwanzig Zentimeter hohen und ebenso dicken Gummi-
stoBstange umgeben.

Aristogamos: Aber das Auto, das du beschreibst, gibt es
bereits, denke nur an die Autoskooter auf den Volksfesten!
Es wiirde sich doch jeder schimen, wenn er sich mit so
einem Auto sehen lassen miisste.

Sokrates: Doch dafiir hidtten die Autofahrer bessere Laune.
Heute machen alle, die hinter dem Steuer sitzen, stdandig
ein grimmiges Gesicht. Sie flirchten, in Kontakt mit
anderen Autos zu kommen und sehen in den anderen
Fahrern lauter Feinde, gegen die sie sich zur Wehr setzen
miissen. Dank meiner Gummipuffer miissten wohl viele
Reparaturwerkstitten schliessen, und die Versicherungs-
pramien wiirden sinken. Es konnte richtig Spass machen,
sich, wahrend man vor der Ampel wartet, gegenseitig
anzustossen. Aber da kommt Meneandros mit seinem
Wagen.

Phaidros: O Meneandros, wir warten auf dich, und
insbesondere ich war sehr neugierig auf dein Auto. Sag mir
alles, was du tiber dieses Modell weisst, damit ich mir eine
Meinung bilden kann.

446

Meneandros: Es ist ein Landrover, ein Geldndewagen.
Sokrates: Was soll das heissen: ein Gelandewagen?
Meneandros: Das bedeutet, dass man mit diesem Auto
auch abseits einer asphaltierten Strasse bequem fahren
kann.

Sokrates: Und fiahrst du hdufig abseits von asphalthierten
Strassen?

Meneandros: Nein, nie.

Sokrates: Und wozu hast du dir dann einen Geldndewagen
gekauft?

Meneandros: Weil er viel schoner ist als die normalen
Autos.

Sokrates: Ich flirchte, ich verstehe die Jugend von heute
nicht mehr. Aber ich glaube, dass mir wie gewohnlich
Parmenides zu Hilfe kommen konnte.

Meneandros: Auch ich habe gewisse Schwierigkeiten, dich
zu verstehen, o Sokrates. Was hat denn jetzt dieser
Parmenides mit unserem Gesprich zu tun?

Sokrates: Mein Freund Parmenides ist ein alter Philosoph
aus Stiditalien, der von der fixen Idee besessen ist, alle
menschlichen Handlungen und alle Gegenstidnde entweder
dem Seienden oder dem Nichtseienden zuzuordnen. Ich
nun bin sicher, auch ohne ihn diesbeziiglich gefragt
zu haben, dass er, wire er hier unter uns, deinen Landrover
unter die Dinge rechnete, die nicht sind.

Meneandros: Soll das ein Witz sein? Sag dem Herrn
Parmenides, dass mein Landrover ein Auto ist, das, da es
gut vier Talente kostet und mich alle jungen Athener
darum beneiden, sicher zum Seienden gehort. Und sollte
er noch irgendwelche Zweifel haben, lade ich ihn zu einer
kleinen Probefahrt aufs Land ein und zeige ihm, was fiir
eine Kurvenlage es hat und wie schnell es auf hundertfiinf-
zig Stundenkilometer beschleunigt.

Sokrates: Ich glaube nicht, dass Parmenides den Wert des
Seienden an seinem Preis oder gar an der Geschwindigkeit
misst. Ja, er ist, was das angeht, ganz im Gegenteil
liberzeugt, dass sich dein Wagen liberhaupt nicht in
Bewegung setzen kann. Parmenides bestreitet namlich,
dass es so etwas wie Bewegung liberhaupt gibt.
Meneandros: Dieser Parmenides muss verriickt sein.
Wenn er wirklich dein Freund ist, dann geh mit ihm zu
Hippokrates, damit der ihn wieder zur Vernunft bringt.
Sokrates: Wenn er selbst mit dir sprechen konnte, wére
seine erste Frage an dich: «Was ist das, ein Automobil?»
Meneandros: Und ich wiirde ihm antworten: Es ist ein
selbstbewegliches Transportmittel, das mit Rddern und
einigen fiir seine Handhabung niitzlichen Zubehorteilen,
wie zum Beispiel einem Lenkrad, einem Gaspedal, Brem-
sen und so weiter, ausgestattet ist.

Sokrates: Ausgezeichnet. Aber auch ein kleiner Fiat 126,
der nur wenige Minen kostet, hat all dieses Zubehor, oder
irre ich mich?

Aristogamos: Du hast recht, o Sokrates.

Sokrates: Und warum hast du, Meneandros, dann vier
Talente ausgegeben, um dir ein Auto zu kaufen, das auch
nicht mehr kann als ein anderes, das nur ein paar Minen
kostet?

Meneandros: Aber was redest du da, o Sokrates! Die, die
dich den «Verrtickten von Alopeke» nennen, haben doch
recht. Meinen Landrover mit einem 126er Fiat zu verglei-*
chen! Genauso konnte man sagen, dass deine Xanthippe
und die Go6ttin Aphrodite ein und dieselbe Frau sind, nur
weil sie beide die gleiche Anzahl von Armen und Beinen
haben! Du ldsst die Schonheit, den Komfort und nicht
zuletzt das Prestige, mit dem ein Auto wie der Landrover
seinen Besitzer begliicken kann, vollig ausser acht.

Schweizer Heimwesen VIII/87



«Das Elend des Heimes — Der Widerspruch als Chance»

VSA-Kurs flir Heimleiter, Heimmitarbeiter und Vertreter von Heimtragerschaften

15./16. September 1987
Kursleitung: Dr iur. Heinrich Sattler

Ist das Heim mit so vielen und schweren Geburtsgebrechen behaftet, dass es als absolut untauglicher Versuch,
menschliche Gemeinschaft zu schaffen, gelten muss, der auf jeden Fall im Elend endet?

— Weil es — klinstlich geschaffen — immer an seiner Klinstlichkeit kranken muss, seinen klinstlichen Begegnungen,
seinen klinstlichen Aktivitaten und Therapien, seiner professionell verabreichten Mitmenschlichkeit?

— Weil es als Gebilde mit zwei scharf getrennten sozialen Klassen, Helfer und Abhéngige, nie sozial lebendig werden
kann?

— Weil es das Eigentliche, die Qualitat der menschlichen Begegnung, nicht vorzeigen, sie nicht beweisen kann und
sich deshalb der Offentlichkeit gegentiber und mit der Zeit auch im Selbstverstandnis auf das Vorzeig- und
Beweisbare konzentriert, auf die «<schénen» Bauten und Mobel, das «gute» Essen, die sauberen Boden, die perfekte
Organisation, den mit Spezialisten garnierten Stellenplan, die technisch perfekte Pflege, die Betreuungs-,
Erziehungs- und Personaleinsatzpléane und die Kulturaktivitaten?

— Weil eine Gemeinschaft von Menschen mit allzu gleichartigen «Problemen», von «pflegebedtirftigen» Betagten, von
«geistigbehinderten» Jugendlichen, von «erziehungsschwierigen» Kindern, nie lebensfahig werden kann?

— Weil der Mensch nicht mehr Mensch sein kann, wenn all seine Lebensbereiche unter einer Organisation und an
einem Ort vereinigt sind?

— Weil die Verwaltung immer das Lebendige abwlirgt, da der Mensch etwas anderes ist, als die Summe von mehr
oder weniger befriedigten Teilbedurfnissen, an die das Verwaltungsdenken anknipft?

— Weil im Heim nur Scheinfreiheiten bleiben, bestenfalls die Freiheit, den Salat vom Buffet zu wahlen, nicht aber die
Freiheit, den Zimmernachbarn oder den Betreuer, der mich pflegt, oder den Erzieher, der Gute Nacht sagt,
auszuwahlen?

— Weil wir flir die Arbeit im Heim weder genligend noch ausgebildetes noch persénlich geeignetes noch engagiertes
Personal finden?

— Weil die Sozialwissenschaftler, die oft vorgeben, die geeignete Therapie flir den Patienten im Heim zu kennen, meist
nur in wissenschaftlichem Jargon verpackte Techno-Trivialititen zum besten geben, da sich die eigentlichen
Probleme des Menschen nicht quantifizieren lassen und sich deshalb beharrlich dem, was sich wissenschaftlich
nennt, entziehen?

Ist das Heim aus diesem und tausend andern Griinden sozial nicht lebensfahig, ein Elend, das nur existiert, weil die
Leistungsgesellschaft willens ist, sich von persénlichen Verantwortungen loszukaufen?

Schopfen die, die im Heim wohnen und arbeiten, ihre Hoffnung und Kraft bestenfalls aus dem bereits etwas
strapazierten Holderlin-Wort «Wo aber Gefahr ist, wachst das Rettende auch»?

Oder zeigt sich dies Rettende konkreter, wenn wir anders fragen, wenn wir widersprechen?

Zeigt nicht die Erfahrung, dass Zwangsgemeinschaften oft zu echten Gemeinschaften wachsen? Kann nicht auch die
Notwendigkeit der gegenseitigen Hilfe tiber eine Art Kultur der Nachbarschaft zur wirklichen Gemeinschaft werden?
Ist nicht das Heim oft eine Insel nicht nur der Sicherheit (das auch), sondern der Freiheit vor familiarem und sozialem
Druck? Ist nicht die Offensichtlichkeit, in der sich im Heim gesamtgesellschaftlich gegebene Probleme stellen, eine
Chance, mit ihnen bewusst umzugehen? Wird nicht das Heim so zum Beweis daftir, dass eine technische Antwort
auf eine menschliche Frage immer verkehrt ist? Muss das Heim nicht — wenn es (iberleben soll — zu einem Ort der
innern und aussern Kultur werden, wo vor allem die Kunst der Begegnung gepflegt wird, weil es offensichtlich ist, dass
wir alle gottlob dazu verurteilt sind, diese Kunst zu lernen?

Kursort: Paulus Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zirich
Datum: Dienstag, 15. September/Mittwoch, 16. September 1987
Zeit: Jeweils 09.15 bis 16.30 Uhr

Kurskosten: Fr. 240.—

12 % Ermassigung fiir Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit personlicher
Mitgliedschaft
9 % Erméssigung flir Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Erméssigung flir Teilnehmerinnen mit persdénlicher Mitgliedschaft
Anmeldung: bis 30. August 1987 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8008 Zirich,
Tel. 01 252 47 O7 (vormittags)

Die Teinehmerzahl ist begrenzt, die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berticksichtigt.

Die Anmeldung wird nicht bestétigt. Die Kursunterlagen und die Rechnung erhalten Sie spatestens 1 Woche vor
Kursbeginn.

Anmeldeformular («Das Elend des Heimes — Der Widerspruch als Chance»

Name, Vorname Name des Heims (Arbeitsort)

Adresse, PLZ, Ort

Unterschrift, Datum VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja O Nein O

Personliche Mitgliedschaft Ja 0O Nein O

447



Sokrates: Da wollte ich dich haben, mein junger Freund.
Ich habe es gemacht wie Orion, der sich des Nachts in der
Nihe eines Teiches versteckt, um ein Wildschwein zu
erjagen. In diesem Fall war das Wort «Prestige» der Teich.
Wenn ich dich richtig verstanden habe, glaubst du, alle
Athener miissten beim Anblick deines Landrover ausru-
fen: «Oh, was flir ein schones Auto! Wem es wohl gehoren
mag? Und dann wiirde irgendjemand ihnen sagen:
«Meneandros ist der Besitzer dieses Wagens, der bertihmte,
grossartige Meneandros!» Und so wiirde der Glanz des
Gegenstandes auch auf dessen Besitzer fallen. Ich schliesse
aus alldem, dass du vier Talente ausgegeben hast, um einen
besseren Eindruck zu machen oder um bei den anderen
grossere Wertschatzung zu geniessen.

Meneandros: Und was ist Schlechtes daran, wenn man sich
der Wertschatzung seiner Mitmenschen erfreuen mochte?
Sokrates: Nichts, wenn die Wertschédtzung deiner Person
gilt, schlimm wiére es hingegen, wenn du die Wertschédtzung
nur deinem Auto zu verdanken héttest. Ich weiss, dass auch
Aristippos ein Auto hat und dass er sich ein Telefon hat
einbauen lassen.

Meneandros: Ja, er hat einen Mercedes Turbo.

Sokrates: Da frage ich mich: Was macht Aristippos mit
einem Telefon im Auto, wo er doch so ein liederlicher Kerl
ist, der nichts arbeitet und von seinem Vermogen lebt?
Meneandros: Ich nehme an, er wird es zum Telefonieren
brauchen.

Sokrates: Und muss er denn unbedingt wiahrend der Fahrt
telefonieren? Kann er nicht, wie alle Sterblichen, einen
Moment anhalten und das ndchste offentliche Telefon
benutzen? Ist Aristippos etwa Borsenmakler, Industrieller
oder Arzt, jemand, fiir den jede Sekunde Verzogerung
fatale Folgen haben kann? Aber nein, das Telefon im Auto
ersetzt in den Augen der anderen all die Eigenschaften, die
ihm, wie er selbst weiss, fehlen. Das Dilemma liegt hier in
der Frage, ob der Schein oder das Sein wichtiger ist, und
Aristippos hat sich, wie mich diinkt, fiir den Schein
entschieden,

Meneandros: Ich verstehe dich hier ebensowenig wie
vorhin, o Sokrates. Ich weiss nur, dass ich dieses Auto mehr
liebe als alles andere auf der Welt.

Sokrates: Man stelle sich vor! Und mich klagt Meletos
offentlich an, neue Gotter einzufiihren!

Aristogamos: Du, o Sokrates, begehst einen schweren
Fehler bei der Beurteilung deiner Mitmenschen: Du
meinst, alle Menschen miissten stets die gleichen hohen
Ideale verfolgen und sogar bereit sein, fiir sie ihr Leben zu
opfern. Nun nimm zur Kenntnis, dass es einfache Men-
schen gibt, die, ohne irgendjemandem damit zu schaden,
das Leben nehmen, wie es ist, nur von einem Tag
zum ndchste planen und sich nur kleine Ziele setzen. Fligt
die Tatsache, dass Meneandros gerade in sein Auto verliebt
ist, dir etwa irgendeinen Schaden zu?

Sokrates: Mir nicht, er selbst jedoch trdgt dabei einen
schweren Schaden davon. Die Lebensweise, die du
beschreibst, ist unter den Menschen sehr verbreitet. Die
neuen Turiner Philosophen haben dafiir den Begriff
«Theorie des schwachen Denkens» geprigt. Die von
Neapolis, die weniger intellektuell sind und deswegen
kritisiert werden, haben es sogar in Verse gegossen, in
denen sie davon sprechen, dass doch schon ein Sonnen-
strahl, der Anblick der Meeres, ein Lied auf den Lippen
und ein Méddchen am Herzen gentiigen, um das Vergangene
zu vergessen und das Leben zu geniessen. Dennoch gilt,
dass ein Leben, das sich mit kleinen Zielen abfindet, den
Menschen vom Gliick abhalt.

448

- manchmal

R E DI AG Treuhandbiiro

fiir Heime, Kliniken und Kurhduser

—Wir helfen Thnen

REDI AG 8500 Frauenfeld
Telefon 054 21 09 21

Meneandros: Ich bin gliicklich mit meinem Landrover.
Sokrates: Ist er das erste Auto, das du besitzt?
Meneandros: Nein, zuvor hatte ich einen Porsche.
Sokrates: Und hast du den Porsche auch geliebt?
Meneandros: Ja, den hab ich auch geliebt.

Sokrates: Und warum hast du ithn dann gegen den
Landrover eingetauscht?

Meneandros: Was fiir eine Frage! Weil mir der Landrover
besser gefallt.

Sokrates: Und vor dem Porsche, hast du da auch schon
ein Auto gehabt?

Meneandros: Ja, einen BMW. Aber warum stellst du mir

all diese sinnlosen Fragen?

Sokrates: Weil ich meine, dass ein Mensch, der immer das
gleiche Auto benutzt, auch wenn es nur ein Kleinwagen
ist, gliicklicher ist als einer, der von einem Didmon
bessessen ist, der ihn zwingt, sie standig zu wechseln. Du,
Meneandros, giesst, ohne dir dessen bewusst zu sein, Wein
in eine durchlécherte Amphore. Du giesst und giesst, ohne
jemals zu trinken! Fiihlst du nicht jetzt, wo du endlich dein
neues Auto bekommen hast, eine Art Leere in dir?
Meneandros: Und du meinst, wenn ich nur einen 126er
Fiat hétte, wire ich gliicklich?

Sokrates: Dazu gentigt eine kleine Schale voll Wein, und
auch schon etwas mit der hohlen Hand
geschopftes Wasser.

Phaidros: Deinen Worten zufolge, o Sokrates, diirfte ich
mir also iiberhaupt kein Auto mehr kaufen, weil, sobald
dieser Wunsch befriedigt wire, ein anderer, noch kostspie-
ligerer von mir Besitz ergreifen wiirde.

" Sokrates: Das Haben gonnt seinen Anhingern keine

Verschnaufpause. Dessen ungeachtet kannst du, o Phai-
dros, dir natiirlich ein Auto kaufen; wichtig ist, dass du
nicht zu seinem Sklaven wirst. Sei dir aber der Tatsache
bewusst, dass dir sicher kein Auto dabei helfen wird, deine
wichtigste Reise zu vollbringen: jene Reise, die von dem
Ort, an dem du dich jetzt aufhiltst, in dein eigenes Inneres
fiihrt.

(Aus: Luciano de Crescenzo: Ol DIALOGOIL
Copyright 1987 by Diogenes Verlag AG)

Schweizer Heimwesen VIII/87



	Philosophie kann auch vergnüglich sein : Sokrates und die Stossstange

