
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 7

Artikel: "Leitbild für das Alter im Heim" : des alten Menschen "Idee von sich
selbst"

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Leitbild für das Alter im Heim»

Des alten Menschen «Idee von sich selbst»
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA

«Leitbild für das Alter im Heim» hiess der Titel der
letztjährigen Fortbildungstagung für Altersheimleitung

und Kaderpersonal, die am 11./12. November
1986 in Muttenz (BL) durchgeführt wurde. In der
Überzeugung, dass ein Leitbild möglichst breit
abgestützt sein muss, wurde das Tagungsthema aus
anthropologischer Sicht, aus medizinischer Sicht,
aus der Sicht des modernen Managements und
schliesslich auch aus theologisch-religiöser Sicht
betrachtet. Den anthropologischen Gesichtspunkt
legte Frau Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurwesens
VSA, dar unter dem Titel «Altersarbeit im
Spannungsfeld zwischen Würde und Entmündigung». Ihr
Referat wird hier im Wortlaut wiedergegeben. Die
diesjährige Fortbildungstagung für Altersheimleitung

und Kaderpersonal findet am 10./11. November
1987 in Wattwil statt. Ihr Thema sind die
«Psychosomatischen Merkmale des Alterns».

Unser Tagungsthema «Leitbild für das Alter im Heim» ist
eine Herausforderung für das gesamte Heimwesen. Im
Vorfeld dieser Tagung haben wir nicht nur an zwei
Praxis-Seminarien («Fördern durch Fordern» und «Leitbild

für das Alter»), sondern auch zu verschiedensten
Gelegenheiten in Kommissionen wie im Vorstand uns mit
diesem Thema befasst. Mich persönlich treibt das Thema
schon längere Zeit um. Die gegensätzlichen Meinungen
und heftigen Diskussionen, die an verschiedenen Orten
ausgelöst wurden und werden, weisen darauf hin, dass die
Frage zentral, ja dringend ist für die Zukunft des

Heimwesens überhaupt. Und welche Richtung anvisiert wird,
darf uns als VSA, aber auch jeden von uns (als Mitmenschen,

deren Zukunft vermutlich auch einmal Altsein
bedeutet), nicht uninteressiert lassen. Ich freue mich
deshalb ganz besonders darüber, dass die diesjährige
Fortbildungstagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal

sich diesem Thema stellt.

Hinter jedem Leitbild steht ein bestimmtes Menschenverständnis.

Und dieses MenschenVerständnis gibt dann
wieder das Gerippe des Leitbildes ab. Unsere Tagung
sucht nach diesem Menschenbild aus
grundsätzlichanthropologischer Sicht (Abbt), aus medizinischer Sicht
(Baumann), im weiteren aus der Warte eines modernen
Managements (Itin) und zum Abschluss aus theologischreligiöser

Sicht (Lochmann). Damit soll sichtbar gemacht
werden, dass das Leitbild sich nicht nur aus verschiedenen
Quellen nährt, sondern auch, dass es sich in allen
Lebensbereichen praktisch auswirkt. Das Podiumsgespräch

möchte dann auch Streiflichter aus der Praxis
aufleuchten lassen.

1. Zum Leitbild

Ist es in unserer pluralistischen Gesellschaft überhaupt
möglich, von einem Menschenbild zu sprechen? Sind es

nicht unzählige Bilder? Ist es vielleicht gar eine Versuchung,

in der Orientierungslosigkeit von heute auf ein
Leit-Bild zurückgreifen zu wollen? Muss sich denn der
Mensch nicht zu dem, was er jeweils ist, erst machen? Und
was ist er denn schon? Woher nimmt er sein Mass? Und
kann denn überhaupt von Mass die Rede sein, wenn es

nicht auch Masslosigkeit geben könnte? Frühere Epochen
mögen es in mancher Hinsicht leichter gehabt haben als
wir heute. Die Menschen konnten sich in einer unbefragt
hingenommenen Wesensbestimmung des Menschen
geborgen fühlen: als Bild oder gar als Kind Gottes, als
Vernunftwesen, als einmalige und unersetzbare
Persönlichkeit. In solchen Aussagen konnte sich jeder (mit-)
verstehen. Und er konnte sich jederzeit an Vorbildern
erbauen. Solche Selbstverständlichkeit, die Geborgenheit
gab, wurde im Laufe der Zeit aufgeweicht. Im letzten
Jahrhundert kam da gar manches in Bewegung. Man suchte
den Menschen als Gewächs der Natur zu deuten, als
Bündel von Trieben (Macht, Besitz, Geschlecht), als

von Gesetzen (der Geschichte, der Psyche, der Gesellschaft)

determiniert, usw.

Und heute? Haben sich etwa die Dinge bloss verlagert?
Sucht man heute Leitbilder, wo man früher Vorbilder
suchte? Und was wäre dabei allenfalls der Unterschied? Ist
das Vorbild mehr persönlich, individuell, das Leitbild
dagegen mehr sozial, gesellschaftlich? Wo liegt dann aber
genau der Unterschied zum «Programm», wie es Parteien,
Regierungen, Direktionen usw. schon lange erstellen? Ist
ein Leitbild mehr eine Art «Orientierungshilfe» denn eine
strategische Anleitung zum Handeln? Wo ist dann aber der
Unterschied zwischen Leitbild und «Ideal»?

Ich mache mich nicht anheischig, all diese Fragen bündig
aufzulösen. So weit ich sehe, ist der Begriff «Leitbild» erst
in jüngster Zeit entstanden und hat vor allem im
Wirtschaftsbereich Konjunktur. Dass die Frage und Suche nach
einem Leitbild auch auf das Alter im Heim übergreift, ist
Ausdruck einer gewissen Not und Ungeborgenheit, wenn
nicht gar Heimatlosigkeit. Jeder von uns, auch ich, kennt
diese Not in der Suche nach einem Mass. Das muss uns
um so mehr zur Suche nach Grund-Setzendem in der
Einstellung dem alten Menschen im Heim gegenüber
treiben, um daraus Perspektiven für die Zukunft der
Heime zu gewinnen.

2. Zum Menschenbild

Max Scheler meinte einmal: «Obwohl wir soviel wissen,
weiss der Mensch nicht mehr, was er ist, und weiss, dass

er es nicht weiss.» Doch kann er so nicht leben. Der Mensch

381



muss Inhalt und Richtung seines Lebens wählen. Er bedarf
dabei eines Bildes, das ihn bei der Wahl leitet. Eine Wahl
aber will bedacht sein. Reine Willkürlichkeit könnte
schlimme Folgen haben. Das Bild, das der Mensch von
sich selber hat, leitet ihn ja bei allen wichtigen Entscheidungen,

selbst wenn er ihm nicht immer folgt. Und nicht
nur das, gewöhnlich wirkt es sich bis in die kleinen
Belanglosigkeiten des Alltags hinein aus. Der Mensch
versucht so zu sein, wie es seinem vorgefassten Bild von
sich entspricht. Und ohne ein solches Bild von sich kann
der Mensch, nochmals sei es gesagt, nicht leben!

Ein solches Bild von sich ist daher nicht etwas Überflüssiges

nicht ein kleinerer oder grösserer Luxus, sondern etwas
Notwendiges. Es betrifft aber nie nur meine Wirklichkeit,
sondern immer auch die von andern Menschen. Dies ist
bei der Suche und schliesslich bei der Wahl des Bildes von
sich als Mensch zu berücksichtigen. Und es müsste auch
zur Klarheit bezüglich Fragen kommen wie: Warum muss
ich den/die andern berücksichtigen? Was ist das Spezifische

und uns allen Gemeinsame als Menschen? Deswegen
suchen denn auch Menschen seit je nach dem Bild für alle
Menschen, nach Normen für die wahre Menschlichkeit
überhaupt. Da kann es natürlich nicht mehr willkürlich
zu und hergehen. Das wäre ein unverantwortlicher Eingriff
in die Sphäre anderer. Und so hofften diese Sucher, und
hoffen noch heute, dass sich ihnen diese Norm zeigt, damit
sie «Gleichsam von der Wahrheit selbst genötigt» (Aristoteles)

den gemässen Weg einschlagen könnten.

Der Mensch sucht also nicht nur nach einem Bilde von
sich persönlich, sondern auch von anderen (allen)
Menschen, ein Bild, von dem er sich leiten lassen kann, nach
dem er sich selber formen kann und nach dessen Massgabe
er auch auf andere Einfluss nehmen - sie zum Beispiel
erziehen - darf. Dieses Bild kann er nur in sich selber
finden, in seinen spezifisch menschlichen Vermögen, in
der Vernunft, in seinem Glauben. Er soll werden, was
er gemäss Vernunft/Glaube sein soll, was er auch sein kann
und was er im Grunde auch sein will. Sollen, Können und
Wollen sind urmenschliche Phänomene und hängen mit
der Vernunft zusammen. Doch ist das Handeln nach dem

gewonnenen Bild nie etwas, das sich ohne freies Wollen,
automatisch quasi, einstellt, auch wenn es von einem noch
so allgemeinen, scheinbar selbstverständlichen Bild vom
Menschen geleitet wäre. Es braucht je und je die Entscheidung,

jedes einzelnen, immer wieder. Ein Neuanfang, eine

Umkehr, verstärkte Anstrengungen sind zum Beispiel
immer möglich, auch Verlagerungen, neue Akzentuierungen,

neue Gewichtungen; kaum freilich völlige Neuschöpfungen!

Der Mensch bringt nämlich auch bei solchen
angeblichen Neuschöpfungen oder Neusetzungen sich
selber mit. Und so sind Neuorientierungen in der Regel

nur innerhalb bestimmter Bandbreiten möglich.

3. Erfahrung und Offenheit

Selbst bei eigentlichen Neuorientierungen stehen wir
immer schon in einem Erfahrungsstrom. Eine
UrErfahrung ist zum Beispiel die Verzeitlichung und das

damit verbundene tägliche Älter-Werden. Das ist keine
Krankheit, sondern Bestandteil unseres Daseins. Alter und
Älter-Werden gehören zum Alltag und sind Teile unseres
Lebensprozesses. In diesem Prozess stehen wir alle. Das
bedeutet, dass sich alle, Junge und Betagte, dazu auch
Gedanken machen können. Jüngere sind dabei stärker

Dazulernende, sind sie doch noch nicht so «erfahren» wie
alte Menschen. Aber weil sie selber auch die Erfahrung des
Älter-Werdens machen, sind auch sie von einem Leitbild
für das Alter bereits mitbetroffen. Weichen, die heute
gestellt werden, bestimmen morgen auch ihr Dasein im
Alter.

Wir wissen ferner, dass eigene Betroffenheit den Horizont
leicht enger machen und damit die Sicht für weitere
Zusammenhänge verdecken kann. Eine Orientierung am
Grundsätzlichen kann dem ein Stück weit entgegenwirken.
Es hilft, in distanzierter Vertrautheit nicht nur den eigenen
Standpunkt in Überlegungen miteinzubeziehen, sondern
auch den anderer, und uns vor voreiligen Verallgemeinerungen

zu bewahren und vor blossen Modeströmungen in
acht zu nehmen. Es ist doch ebenso einseitig zu sagen, nur
die Alten könnten sagen, was richtig ist für sie, wie, nur
die Jungen könnten sagen, was richtig ist für die Alten (und
für ihr eigenes zukünftiges Alter). Zieht man alle
«grundsätzlich» möglichen Standpunkte in Betracht, wird man
sich hüten, das Alter bloss von einem einzigen Standpunkt
- vom Biologischen zum Beispiel, vom Sozialen, Kulturellen,

Ethischen, Religiösen usw. - aus zu sehen. Wir sind
dann eher geneigt, das Gespräch mit Vertretern bestimmter
Standpunkte, mit Fachleuten aller Art, mit Menschen
unterschiedlicher Werthaltungen zu suchen. Öffentliche
Altersfragen sind ja schliesslich nicht nur eine (grundsätzliche)

Standpunktfrage, sondern müssen auch die geschichtlichen,

kulturellen, politischen usw. Umstände miteinbeziehen.

Von daher ist es sinnvoll, dass solche Leitbilder von vielen
mitdiskutiert und mitentworfen werden. Aber auch der
Blick zurück kann wertvoll und hilfreich sein. Die ganze
Menschheitsgeschichte ist ja ein Feld, in dem um Leitwerte
gerungen wurde. Was hatte die Menschen damals geleitet?
Wie sind sie damit zurechtgekommen? Welche positiven
bzw. negativen Erfahrungen hatte man machen müssen?
Und warum? Von besonderem Interesse ist es natürlich,
die jüngste Vergangenheit zu befragen. Warum scheinen
bisherige Lösungen nicht mehr zu genügen? Was hat sich
geändert? Warum halten die alten Maßstäbe («Leitbilder»)
nicht mehr? Was ist aus anthropologischer Sicht als
unverzichtbar in die Diskussion und die sich anbahnenden
Entscheidungen einzubringen? Um dieses Unverzichtbare,
das uns auf der Suche nach einem «Leitbild für das Alter
im Heim» begleiten soll, geht es im folgenden. Und es ist
meine Hoffnung, die ich mit einer Bitte an Sie verbinde,
dass Sie sich in Ihrem Heim diesen entscheidenden Fragen
nicht entziehen. Schön wäre es, wenn Sie von dem
angesprochenen Unverzichtbaren bis in ihre alltäglichen
Entscheidungen hinein durchdrungen wären. Damit es

keine Missverständnisse gibt: Dies Unverzichtbare stellt
noch nicht das Leitbild für das Alter im Heim dar. Es ist
aber das, aus dem heraus Leitbilder gespiesen sein müssten.

4. Altersarbeit im Spannungsfeld zwischen
Würde und Entmündigung

Für die Altersarbeit spielt wohl kein Spannungsfeld eine
so wichtige und doch auch problematische Rolle wie die
von Würde und Entmündigung. Der voranschreitende -
geistige, psychische, physische - Abbau lässt sich bei alten
Menschen nicht aufhalten, was für deren Betreuung
unweigerliche Folgen haben muss. Aber, wie weit kann
bzw. darf man als Betreuer und als Verantwortlicher ganz

382



«Das Elend des Heimes - Der Widerspruch als Chance»
VSA-Kurs für Heimleiter, Heimmitarbeiter und Vertreter von Heimträgerschaften

15./16. September 1987
Kursleitung: Dr iur. Heinrich Sattler
Ist das Heim mit so vielen und schweren Geburtsgebrechen behaftet, dass es als absolut untauglicher Versuch,
menschliche Gemeinschaft zu schaffen, gelten muss, der auf jeden Fall im Elend endet?

- Weil es - künstlich geschaffen - immer an seiner Künstlichkeit kranken muss, seinen künstlichen Begegnungen,
seinen künstlichen Aktivitäten und Therapien, seiner professionell verabreichten Mitmenschlichkeit?

- Weil es als Gebilde mit zwei scharf getrennten sozialen Klassen, Helfer und Abhängige, nie sozial lebendig werden
kann?

- Weil es das Eigentliche, die Qualität der menschlichen Begegnung, nicht vorzeigen, sie nicht beweisen kann und
sich deshalb der Öffentlichkeit gegenüber und mit der Zeit auch im Selbstverständnis auf das Vorzeig- und
Beweisbare konzentriert, auf die «schönen» Bauten und Möbel, das «gute» Essen, die sauberen Böden, die perfekte
Organisation, den mit Spezialisten garnierten Stellenplan, die technisch perfekte Pflege, die Betreuungs-,
Erziehungs- und Personaleinsatzpläne und die Kulturaktivitäten?

- Weil eine Gemeinschaft von Menschen mit allzu gleichartigen «Problemen», von «pflegebedürftigen» Betagten, von
«geistigbehinderten» Jugendlichen, von «erziehungsschwierigen» Kindern, nie lebensfähig werden kann?

- Weil der Mensch nicht mehr Mensch sein kann, wenn all seine Lebensbereiche unter einer Organisation und an
einem Ort vereinigt sind?

- Weil die Verwaltung immer das Lebendige abwürgt, da der Mensch etwas anderes ist, als die Summe von mehr
oder weniger befriedigten Teilbedürfnissen, an die das Verwaltungsdenken anknüpft?

- Weil im Heim nur Scheinfreiheiten bleiben, bestenfalls die Freiheit, den Salat vom Buffet zu wählen, nicht aber die
Freiheit, den Zimmernachbarn oder den Betreuer, der mich pflegt, oder den Erzieher, der Gute Nacht sagt,
auszuwählen?

- Weil wir für die Arbeit im Heim weder genügend noch ausgebildetes noch persönlich geeignetes noch engagiertes
Personal finden?

- Weil die Sozialwissenschaftler, die oft vorgeben, die geeignete Therapie für den Patienten im Heim zu kennen, meist
nur in wissenschaftlichem Jargon verpackte Techno-Trivialitäten zum besten geben, da sich die eigentlichen
Probleme des Menschen nicht quantifizieren lassen und sich deshalb beharrlich dem, was sich wissenschaftlich
nennt, entziehen?

Ist das Heim aus diesem und tausend andern Gründen sozial nicht lebensfähig, ein Elend, das nur existiert, weil die
Leistungsgesellschaft willens ist, sich von persönlichen Verantwortungen loszukaufen?
Schöpfen die, die im Heim wohnen und arbeiten, ihre Hoffnung und Kraft bestenfalls aus dem bereits etwas
strapazierten Hölderlin-Wort «Wo aber Gefahr ist, wächst das Rettende auch»?
Oder zeigt sich dies Rettende konkreter, wenn wir anders fragen, wenn wir widersprechen?
Zeigt nicht die Erfahrung, dass Zwangsgemeinschaften oft zu echten Gemeinschaften wachsen? Kann nicht auch die
Notwendigkeit der gegenseitigen Hilfe über eine Art Kultur der Nachbarschaft zur wirklichen Gemeinschaft werden?
Ist nicht das Heim oft eine Insel nicht nur der Sicherheit (das auch), sondern der Freiheit vor familiärem und sozialem
Druck? Ist nicht die Offensichtlichkeit, in der sich im Heim gesamtgesellschaftlich gegebene Probleme stellen, eine
Chance, mit ihnen bewusst umzugehen? Wird nicht das Heim so zum Beweis dafür, dass eine technische Antwort
auf eine menschliche Frage immer verkehrt ist? Muss das Heim nicht - wenn es überleben soll - zu einem Ort der
innern und äussern Kultur werden, wo vor allem die Kunst der Begegnung gepflegt wird, weil es offensichtlich ist, dass
wir alle gottlob dazu verurteilt sind, diese Kunst zu lernen?

Kursort: Paulus Akademie, Carl-Spitteler-Strasse 38, 8053 Zürich
Datum: Dienstag, 15. September/Mittwoch, 16. September 1987
Zeit: Jeweils 09.15 bis 16.30 Uhr
Kurskosten: Fr. 240.-

12 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen mit persönlicher
Mitgliedschaft

9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung für Teilnehmerinnen mit persönlicher Mitgliedschaft

Anmeldung: bis 30. August 1987 an das Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (vormittags)

Die Teinehmerzahl ist begrenzt, die Anmeldungen werden in der Reihenfolge ihres Eingangs berücksichtigt.
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und die Rechnung erhalten Sie spätestens 1 Woche vor
Kursbeginn.

Anmeldeformular («Das Elend des Heimes - Der Widerspruch als Chance»

Name, Vorname Name des Heims (Arbeitsort)

Adresse, PLZ, Ort

Unterschrift, Datum VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein



allgemein mit eigenen Folgerungen gehen? Das Problem
ist wohl nie endgültig lösbar. Man wird immer wieder um
Lösungen ringen müssen. Dazu soll das folgende ein
Beitrag sein.

Würde und Entmündigung, dieses Spannungsfeld löst
Hoffnungen und Angst aus. Hoffnung, dass die Würde
(eventuell einst auch meine Würde) auch dort respektiert
werde, wo - äusserlich gesehen - ein Mensch sich nicht
mehr wehren kann; Angst, dass man als alter Mensch so

zur Last fällt, dass andere Mühe haben, die menschliche
Würde in einem trotz allem zu respektieren. Die Angst
steckt in uns allen, weil wir einerseits alle verschiedenen
Möglichkeiten haben, mit (hilflosen) Menschen umzugehen,

und weil wir anderseits alle auf andere angewiesen
sind, im Alter noch viel mehr als bereits jetzt.

(Mit-)Menschlichkeit und Würde gehören zusammen

Der andere ist so wie ich und doch anders. Weil er so ist
wie ich, kann er mir echt helfen. Weil er anders ist, kann
er an mir «vorbei» helfen, sogar so stark, dass ich^mich
verletzt zu fühlen beginne. Doch sollte das nicht sein. Es

widerspricht dem Sinn von «helfen». (Mit-)Mensch-Sein
und Respekt vor menschlicher Würde gehören unabding-
lich zusammen, in jedem Menschen, im Betreuer wie im
Betreuten. Wo einer der Für-Sorge bedarf, zum Beispiel
bei einem Pflegefall, fällt die Initiative für Menschlichkeit
an den, der ihm Fürsorge leisten kann. Denn dieser ist
nicht in einem bedürftigen oder gar hilflosen Zustand, er
kann seine geistig-seelisch-körperlichen Fähigkeiten
gebrauchen und zur Hilfe einsetzen. Es ist dies nicht immer
ein Muss. Oft entsteht daraus Freude und sogar Erfüllung.

Der Betreuer ist freilich in der besseren Position. Aber
nicht nur das. Er kann auch erfahren, dass er trotz allem
Bemühen ein hilfloser Helfer ist, dass er selbst Hilfe nötig
hätte. Nicht helfen können, zuschauen müssen wie der
Betreute leidet, wie der zu betreuende Mensch langsam
dem Ende entgegengeht, kann dann belasten. Noch schwinden

dem Betreuer die eigenen Kräfte nicht, von Gebrechen
spürt er noch nichts oder wenig, aber er weiss, dass er davon
nicht auf immer gefeit sein wird. In diesem Sinne erfahrt
er sich dem Betreuten auch als ähnlich oder gar im Grunde
gleich. Auf einmal ist es dann nicht nur er, der gibt, er
empfängt auch, vom Betreuten, innerlich. Er wird reicher
bezüglich seines eigenen Selbstverständnisses als Mensch.

Grenzerfahrungen

Grenzen nicht nur täglich zu sehen, sondern ihrer als

eigenem Los existentiell innezuwerden, ist eine Vorbedingung

zu einem tieferen Menschsein. Es wird einer nicht

nur fähig, den andern als gleichen zu akzeptieren, es lässt

die Erfahrung von Grenzen auch das Jenseits der Grenzen
deutlicher ins Bewusstsein treten. Um Grenzen als Grenzen

erfahren zu können, muss einer ja auch darüber
hinaussein. Es kann Grenzen als Grenzen nur erfahren,
weil er zum Beispiel auch um Freiheit weiss. Bei Alten ist
die äussere Freiheit oft eingeschränkt, vor allem wenn sie

auch noch krank und hilflos sind. Aber Freiheit hat auch

eine innere Seite. Diese äussert sich u.a. darin, dass der
alte Mensch das Enger-Werden seiner Grenzen annimmt,
dass er sich gegen das Leiden nicht (mehr) auflehnt, dass

er dem Tod gefasst entgegensieht. Das ist nicht
selbstverständlich. Was äusserlich wie Phasen abläuft (E. Kübler-
Ross), muss nicht innerliche Parallelen haben. Freiheit

kennt keine Phasengesetze. Der Betreuer hat zu diesem
inneren Bereich keinen Zutritt, es sei denn, der Patient
erschliesst sich ihm. Und die Haltung des Betreuers, die
sagt: «Du bist wie ich, ich bin wie Du», ermöglicht oder
erleichtert dem Betreuten das Reden über das, was in ihm
vorgeht.

Ein solcher Betreuer kann auch verstehen, was ihm der
Betreute non-verbal sagen möchte. Er wird zum Begleiter,
von dem etwas sehr Grosses, freilich auch Schwieriges
erwartet wird: das Zu-Ende-Gehen eines andern Lebens
mitzutragen. Das verlangt ein Gespür für Nähe und
Distanz. Es verlangt Behutsamkeit, Offenheit, Vertrauen
- aber auch die Bereitschaft, im Zu-Ende-Gehen des

andern das eigene Zu-Ende-Gehen mitzuakzeptieren. In
solchen und ähnlichen existentiellen Lebenserfahrungen
kann m.E. auch ein ganz persönlicher Sinn in der Arbeit
mit Alten gefunden werden - ich meine ein Sinn, nach dem
die Haltung des Seins (Erich Fromm) aus ist.

Würde trotz Abbau der Mündigkeit
Eine solche Haltung in der Altersarbeit stellt sich freilich
nicht automatisch ein. Sie hat immer mit der Freiheit des

einzelnen zu tun. Wer aus dieser Haltung heraus da ist für
den Heimbewohner, weiss zuinnerst um die eigene wie des

andern Würde und weiss Grenzen zu ziehen, die niemals
überschritten werden dürfen. Eine solche Grenze ist zum
Beispiel die aktive, vorzeitige Entmündigung. Es ist natürlich

nicht auszuschliessen, dass ein zu betreuender Mit-
Mensch geistig so abbaut, dass andere für ihn entscheiden
und handeln müssen, dass er also seine Mündigkeit verliert.
Aber das Für-den-Andern-Entscheiden muss angemessen
bleiben.

Was aber ist das Mass, an dem zu messen ist? Es ist die
Würde des Menschen! Diese resultiert aber aus der inneren
Freiheit und Verantwortung für sein eigenes Leben, im
Prinzip bis zum Tode. Wie ist dann aber mit der Würde
anderer konkret umzugehen, wenn man zum Beispiel mit
ihnen kaum noch kommunizieren kann? Die Antwort
eines (bereits 70jährigen) Chefarztes einer Geriatrieabteilung,

dem ich die Frage stellte, wie er denn die Würde des

Menschen heute praktisch sehe, beschäftigt mich noch
immer. Er meinte: die Würde des Menschen bedeutet, dass
der Mensch die «Idee von sich selbst» verwirklichen soll,
und dies auch dann noch, wenn die äussere Würde (fast)
nicht mehr sichtbar ist. Der Arzt kam übrigens gerade von
einem Patienten, der sich durch Erhängen das Leben
nehmen wollte und der dadurch äusserlich sehr verunstaltet

war. Trotzdem bemerkte er noch: Hinter dieser
Unansehnlichkeit das menschliche Geheimnis zu sehen,
sei und bleibe Auftrag des Arztes! Die «Idee von sich selbst»
zu verwirklichen meint konkret, eine Bestimmung zu
haben, über die kein anderer Mensch verfügen kann. Man
kann mit einem gewissen Recht sagen, der Mensch sei die
Sehnsucht des Lebens nach sich selbst. Er sucht das

lebenslänglich zu verwirklichen und braucht dazu Mündigkeit.

Als kleines Kind, als Jugendlicher, aber auch als
Betagter möchte er sein Leben führen und auch sein eigenes
Sterben leben!

Altersarbeit im Dienste der Mündigkeit
Altersarbeit hat daher im Dienste der Mündigkeit zu
stehen. Die daraus folgenden Konsequenzen für den
Umgang mit Betagten, mit Leidenden, mit Sterbenden,

384



aber auch mit Behinderten, mit Jugendlichen usw. sind
enorm. Sie können natürlich nicht fein säuberlich in einem
Merkblatt festgehalten werden, sondern sind immer neu
zu tätigen, in Rücksicht aufeigene und fremde Mündigkeit.
Wenn dieses unverzichtbare Bild des mündigen (wenn auch
äusserlich hilflosen und abgebauten) Menschen im Hintergrund

steht, hat das im medizinischen, im
wirtschaftlichökonomischen und auch im theologischen Bereiche (diese
werden in unserer Tagung explizit angesprochen werden)
Auswirkungen. Aber auch die Aus-, die Fort- und
Weiterbildung muss bei allem technischen Können diese
«Selbstverständlichkeit», dieses «Sich-selbst-Verstehen» des
Menschen durchscheinen lassen.

Die Bestimmung des Menschen ist ein Ineinander von
Abhängigkeit und Freiheit, von Bestimmung und Aufgabe.
Der Mensch muss mit diesen Komponenten immer ringen,
er muss sich ihnen lebenslänglich öffnen, muss sich mit
ihnen immer von neuem auseinandersetzen. Und er hat
auch die andern hierin zu fordern. Diese Aufgabe erlischt
erst mit dem Tode.

5. Anthropologische Forderungen für ein Leitbild
in der Altersarbeit

Damit können wir unverzichtbare anthropologische
Forderungen für ein Leitbild in der Altersarbeit formulieren.
Einbezogen sein müssen die Würde, die Freiheit, die
Mündigkeit und die Letztverantwortung. Das kann sich
theoretisch anhören lassen. Wenn wir dabei aber auf uns
selber merken, dann klingen doch in uns auch unüberhör-
bare Töne an, die uns, jeden von uns, im Innersten
angehen. Zu Beginn sagte ich, dass die Suche nach dem
Leitbild aus Ungeborgenheit, ja Entwurzelung heraus
geschieht. Dem möchte ich nun anfügen: Statt diese

Entwurzelung dauern zu bejammern, können wir darin
auch eine Chance sehen. Der Versuch, alles zu verwalten,
auch das Ineinander von Freiheit und Abhängigkeit
computerfahig zu machen, muss, konsequent durchgezogen,

in die Entmündigung der Menschen führen und diese
letztlich zur Masse, zur berechenbaren Menge degradieren.
Ich glaube nicht, dass das der Mensch einfach hinnimmt,
und zwar deswegen, weil er es von innen heraus nicht
hinnehmen kann! Praktische Vernunft (Kant) kann das

nicht hinnehmen. Christlicher Glaube ohnehin nicht! Es

kann nicht Aufgabe des VSA sein, vorhersehbare
Fehlentwicklungen zu unterstützen. Es wäre freilich auch falsch,
sich den Vorteilen neuer technischer Entwicklungen zu
verschliessen. Aber es geht um das Mass, um die
Berücksichtigung des unverzichtbar Menschlichen!

Der bedürftige Mensch mit seiner unaufgebbaren Bestimmung

als Mensch ist die Achse im Heim, um den sich alles
drehen muss, sowohl das Ökonomische als auch wie die
Gestaltung der menschlichen Verhältnisse. Die
Verantwortung des einzelnen Heimbewohners wie der Respekt
vor seinen letzten Lebensfragen, darf nicht übergangen
werden bzw. verloren gehen. Unsere Tätigkeit im VSA in
den vergangenen Jahren war ein dauerndes Ringen darum.
Und es war nicht als graue Theorie gemeint. Es sollten
daraus Konsequenzen bis in den oft beschwerlichen Alltag,
bis in seinen «materiellen» Bereich hinein, gezogen werden!

In der Reihe Schriften zur Anthropologie des Behindertern

ist im VSA Band V erschienen unter dem Titel

Selber treu sein
Personalität als Aufgabe

Dieser interessante fünfte Band der Reihe enthält
Texte von Imelda Abbt, Kaspar Hürlimann und Rudolf
Zihlmann. Im Vorwort schreibt Martin Meier, Bern, der
Präsident des VSA: «Es entsteht ein neues Bedürfnis
nach Wert und Sinn. Wir sollten uns fragen lassen, wie
weit der Top-Service unserer Heime Wesentliches
hinterlässt. Was steckt hinter den Erziehungstechniken,

therapeutischen Verfahren, hinter Ergotherapie,
Physiotherapie und Sterbehiife? Steht der «Klient»
oder «Patient» trotz alien gutgemeinten Anstrengungen

in den eigentlichen Fragen seines Lebens nicht
allzu oft alleine da? Der VSA freut sich, dass in diesem
Buch das innerste Anliegen seiner Arbeit aufgegriffen
wird. Wir wollen dafür einstehen, dass in unseren
Heimen das Menschsein und die Menschenwürde
geachtet und vertieft wird. Sollen Heime zur Heimat
werden, so ist in ihnen, wo so viel Macht, Ohnmacht,
Anklage, Rechtfertigung, Leid und Freude, Zweifel und
Hoffnung zusammenkommt, eine menschliche Nähe zu
pflegen, die spürbar da ist».

Band V ist zum Preis von Fr. 13.50 beim Sekretariat
VSA, Verlagsabteilung, zu bestellen, wo auch alle
übrigen Bände dieser Schriftenreihe erhältlich sind.
(Ohne Porto und Verpackung!)

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Expl. Band I

«Geistigbehinderte-Eltern-Betreuer»
4 Texte von Dr. H. Siegenthaler Fr. 10.60

Expl. Band II

«Erziehung aus der Kraft des Glaubens?» - Texte von
Imelda Abbt, Norbert A. Luyten, Peter Schmid
u.a. Fr. 14.70

Expl. Band III

«Begrenztes Menschsein» - Texte von O. F. Bollnow,
Hermann Siegenthaler, Urs Haeberlin u. a. Fr. 18.60

Expl. Band IV

«Staunen und Danken» - Fünf Jahre Einsiedler-Forum
des VSA Fr. 19.—

Expl. Band V

«Selber treu sein» - Texte von Imelda Abbt, Kaspar
Hürlimann, Rudolf Zihlmann Fr. 13.50

Name und Vorname

Genaue Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift, Datum

Bitte senden Sie diesen Talon an das Sekretariat VSA,
Verlagsabteilung, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

385


	"Leitbild für das Alter im Heim" : des alten Menschen "Idee von sich selbst"

