
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 5

Artikel: Zum Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik aus
anthropologischer Sicht

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zum Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik
aus anthropologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Zürich *

1. Voraussetzungen

Die Tatsache, dass das Referat mit der philosophischen
Ausrichtung als letztes angesetzt ist, belegt es mit bestimmten

Erwartungen, die einzulösen nicht leicht ist. Vor allem
aber macht sie es notwendig, möglichst genau zu formulieren,

was die «anthropologische Sicht» denn überhaupt zum
Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik beitragen
kann. Um diese Forderung einzulösen, ist zunächst die

eigentliche Fragestellung herauszuarbeiten, um die es sich
bei den vorliegenden Ausführungen zu handeln hat. Erst
die richtige Frage führt uns in die entsprechende Perspektive

ein, die einige Aspekte des umfassenden Themas
deutlicher werden lässt.

Seit wenigen Jahren wird in pädagogischen Kreisen immer
häufiger von der Technik und ihrer Entwicklung gesprochen

- aber bei weitem nicht immer derart, dass für die
eigentliche Frage Ableitungen vorgenommen werden
können. Ich distanziere mich nach drei Seiten hin:

- Ich will nicht einstimmen in den Chor jener, welche der
Technologie - was immer wir darunter verstehen wollen

- mit einem Feindbild entgegentreten, noch jener, die
sie mit lautstarker Euphorie begrüssen und sie
andauernd verteidigen. Die Frage, ob Technologie und das,

was sie hervorbringt, gut sei oder böse, kann nicht
Gegenstand meiner Überlegungen sein.

- Ich nehme Abstand von der Frage, ob wir moderne
Technologie in unsern Schulen, das heisst auch für die
heilpädagogische Praxis, einführen sollen oder nicht.
Diese Frage hätte man, wenn sie je sinnvoll gewesen
wäre, vor vielen Jahrzehnten stellen sollen. Beim Stand
der heutigen Entwicklung führt diese Frage auf pädagogischem

Gebiet ins Abseits.

- Ich distanziere mich von jenen Auffassungen, die
vorgeben, es handle sich um Probleme, welche erst vor
wenigen Jahren oder gar erst kürzlich hereingebrochen
seien. Wir stehen in bezug auf die Technik im Strom
einer langen Entwicklung, deren Phasen sich lückenlos
aneinanderreihen. Sie haben - und dies ist das neue - in
den letzten Jahrzehnten eine rasante Beschleunigung
eingenommen. Und diese Geschwindigkeit hat ein so
hohes Mass erreicht, dass der menschliche Geist ihr nicht
mehr zu folgen vermag - geschweige denn, dass die
jeweiligen Entwicklungsschritte in das Selbstbewusstsein
des Menschen integriert werden konnten.

* Vorliegender Text gibt das Referat von Prof. Dr. H. Siegenthaler
im Wortlaut wieder, das er anlässlich des Kongresses der
EASE/SHG (European Association for Special Education) 1986
in Interlaken vorgetragen hat. Die Zwischentitel wurden zum
Teil von der Redaktion gesetzt.

Mit diesen negativen Abgrenzungen habe ich mich jenem
Standort genähert, von dem aus die weitern Überlegungen
ihren Anfang nehmen sollen:

Die Technik und das ihr zugrundeliegende Denken sind
Möglichkeiten des Menschen, sich in der Welt einzurichten.

Technik ist eine neben andern Kulturleistungen des

Menschen. Sie hat in den letzten Jahrzehnten ein Ausmass

angenommen, dass sie alle Lebensbereiche des heutigen
Menschen erfasst, sie in bestimmter Weise prägt und
verändert, wie ich später noch ausführen will. Wir stehen
heute vor der Tatsache, dass es dem Menschen gelungen
ist, Werke zu schaffen, welche er selbst mit menschenähnlichen

Merkmalen versieht und denen gegenüber er in
erschreckend unkritischer Weise bereit ist, sie mit weitern
menschenähnlichen Eigenschaften zu belegen. Und wenn
wir den Fachleuten Glauben schenken dürfen, stehen wir
heute erst am Beginn einer in dieser Richtung noch
weiterschreitenden Entwicklung.

Zumindest ein Signal dafür, dass diese Aussagen nicht
wilder Phantasie entspringen, wurde 1982 gesetzt. Ich
meine jenes Ereignis, als die New York Times zum
Jahresende als «Menschen des Jahres» (wie ich «man of
the year» übersetze) den Computer erkoren hat, nach dem
seit Bestehen dieser Einrichtung immer eine Persönlichkeit
ausgezeichnet worden war, welche im jeweils vergangenen
Jahr auf einem Gebiete etwas Besonderes geleistet hatte.

Der Computer als «Mensch des Jahres» - gefeiert, von
Lobrednern ausgezeichnet, bejubelt, als handelte es sich

um einen neuen Heilbringer. Man hat damals bezeichnenderweise

kein grosses Aufhebens über diese Tatsache
gemacht. Offensichtlich schien es der Weltbevölkerung
selbstverständlich, den Menschen durch eine Maschine zu
ersetzen.

Ich nannte dieses Ereignis ein «Signal» - ein Zeichen, das

für etwas Dahinterliegendes steht und auf Tendenzen
aufmerksam macht, die untergründig ablaufen und auf die
es hinweist. Damit bin ich beim zentralen Anliegen meiner
Ausführungen angelangt. Wenn es nämlich zutrifft, dass
das Ereignis von 1982 ein Signal für die fortschreitende
Tendenz ist, den Menschen wirklich durch die Maschine
zu ersetzen (wie ich es etwas verkürzt ausdrücke), dann
muss dies zuallererst das Selbstverständnis des Menschen
zutiefst erschüttern. Denn das bisher als wohl selbstverständlich

angenommene Bild vom Menschen, auf das wir
uns - vielleicht zu unkritisch - verlassen haben, kommt
angesichts dieser Tatsache ins Wanken. Wir stehen somit
heute vor einer Herausforderung, an der unsere Generation
nicht vorbeigehen darf: Die Frage nach der Stellung des

Menschen innerhalb der technischen Entwicklung, die im
Gange ist, neu zu stellen und zu verantworten. Wie weit
ist es mit unserem Selbstverständnis gekommen, dass wir

255



selbst die Maschine, die in diesem Zusammenhang stellvertretend

für die gesamte technische Entwicklung stehen soll,
an unsere eigene Stelle setzen? Ich frage also nach dem
Selbstverständnis des Menschen, oder kurz: nach dem
Menschenbild angesichts der Technik und dem ihr
zugrundeliegenden Denken. Dies erfordert, dass ich in einem
nächsten Abschnitt einige Hinweise auf das Denkmodell
machen will, mit dessen Hilfe ich die vielfältige und
vielschichtige Situation denkerisch angehen will. Erst dann
wird es gelingen, Perspektiven auf die Heilpädagogik zu
öffnen, die wieder in die Praxis zurückführen.

2. Die Denkweise:
Das kulturanthropologische Modell

Die Technik sei, so sagte ich bereits, eine Kulturleistung
des Menschen neben andern. Ich nehme diese Aussage
nochmals auf und führe sie so weiter, dass sie mir zur
Grundvorstellung der weiteren Ausführungen wird.

Unsere Aufmerksamkeit wird durch diese Aussage auf die
Geschichte des Menschen verwiesen, die auch eine
Geschichte seiner technischen Leistungen ist. Ich denke an
die Werkzeuge, mit deren Hilfe der Mensch die
Leistungsmöglichkeiten seines Körpers übersteigt; an die
Schutzeinrichtungen vor der Gewalt der Natur; an die Erfindung
von Maschinen, welche die Begrenzung des Raumes

sprengen oder die Vorstellung von Zeit verändern. Und
hinter dieser eindrücklichen Geschichte steht der Mensch,
der dies alles bewerkstelligt hat. Welches dabei die
Triebfeder gewesen sein mag, soll uns hier nicht interessieren

- ebenso wenig die Frage, ob sich der Mensch durch
diese technischen Leistungen vom Tier unterscheide (1).
Ich lasse mich von der Auffassung leiten, der Mensch habe
durch diese Leistungen sich einen Zugang zur Wirklichkeit
geschaffen, um sich ihrer zu bemächtigen. Wir können die
technischen Leistungen so eng mit dem Menschen verbunden

denken, dass wir sagen können, sie bringen eine ganz
bestimmte Seite seiner Wesensmerkmale zum Ausdruck.
Ist dies die Einstellung gegenüber der Technik, kann man
sie nicht mehr leichtfertig als «Teufelswerk» bezeichnen -
es sei denn, man schreibe dem Wesen des Menschen
ebenfalls «teuflische» Merkmale zu.

Die Entwicklung des Menschen und seiner technischen
Leistungen zeigt aber zugleich eine andere Seite: Dass der
Mensch sich unter den Einwirkungen der von ihm geschaffenen

und ihn umgebenden Technik verändert hat. Seine

Vorstellung von «Welt» und seiner Stellung in ihr, das
Welt- und das Selbstbild also, sind unmittelbar durch die
Entwicklung von Technik geprägt. Wenn gesagt wird, wir
befanden uns an der Schwelle zu einem «technischen»
Zeitalter, dann stellt dies vor die Frage, welches wohl die
möglichen Veränderungen sein werden, mit welchen wir
in Zukunft rechnen müssen.

Was ich mit diesen knappen Hinweisen andeutete, lässt
sich in die kurze Formel der Kulturanthropologie fassen,
wie sie von Landmann aufgestellt worden ist und die, auf
unsere Frage abgewandelt, lautet:

Der Mensch ist Schöpfer und zugleich Geschöpfder
Technik. (2)

Mit dieser Formel kommt zum Ausdruck, dass wir den
Bereich «Mensch-Technik» so angehen können, dass wir
das eine über das andere zu verstehen versuchen. Was der
Mensch ist, erkennen wir, wenn wir seine technischen
Leistungen betrachten - und was die Technik ist, wird uns
einsichtig, wenn wir sie als Werk des Menschen auffassen

(3).

Das ist mit «anthropologischer Sicht» gemeint: Die
Rückführung aller Fragestellungen auf den Menschen und
sein Selbstverständnis, das heisst aufdas Menschenbild (4).
So interessiert mich nicht so sehr, was Technik letztlich
sei - mich interessiert die Frage: Wie spricht der Mensch
von ihr? Welches Selbstverständnis verbindet er mit dem
Reden über Technologie?

Damit wird deutlich, was die anthropologische Fragestellung

zum Verhältnis der Technologie zur Heilpädagogik
beitragen kann und was nicht. Es geht ihr letztlich darum,
die Aufmerksamkeit, die sich durch die Faszination durch
die moderne Technologie allzuleicht in methodische
Überlegungen ablenken lässt, auf die Frage nach der
Menschenwürde zu richten, die um so leichter bedroht und
vernachlässigt wird, je mehr man sie als selbstverständlich
voraussetzt. Der Beitrag, den die anthropologische
Fragestellung heute zu leisten vermag, besteht darin, einzelne
Zusammenhänge zwischen moderner Technologie und
Heilpädagogik deutlicher werden zu lassen, sie zu «erhellen».

«Erhellen ist ein Klären ohne zu erklären» (Saner) (5).
Durch solche Erhellung werden möglicherweise Kriterien
sichtbar, nach welchen die Frage nach der modernen
Technologie in der Heilpädagogik auf menschenwürdige
Weise beantwortet werden kann. Insofern leistet sie eine
wesentliche Voraussetzung für die heilpädagogischen
Überlegungen in ihrer Gesamtheit.

3. Merkmale des Menschenbildes
moderner Technologie und ihre Bedeutung

für die Heilpädagogik

Ich wiederhole nochmals die leitenden Fragen, an denen
ich mich bei den folgenden Ausführungen orientiere:
Welches Bild hat der heutige Mensch von sich selbst, wenn
er der modernen Technologie einen so hohen Stellenwert
beimisst, wie er es tatsächlich tut? Was sagt es über das
Menschenbild aus, wenn der Mensch bereit ist, Maschinen
mit menschenähnlichen Merkmalen zu versehen? Was
bedeutet es für das Selbstverständnis des Menschen, dass

er offensichtlich unter der Folter eines Zwanges steht, die
Entwicklung der Technologie immer weitertreiben zu
müssen - selbst angesichts riesiger Katastrophen, wie sie

uns dieses Jahr vor Augen geführt worden sind?

Ich stelle diese Fragen absichtlich in dieser ausführlichen
Weise dar. Sie sollen dafür garantieren, dass wir wirklich
vom Menschen aus die gesamte Problematik ansehen -
dass wir in unserer Denkbewegung ganz beim Menschen
bleiben.

Den Begriff «Technologie» verwende ich im folgenden in
einem sehr weiten Verständnis. Ich meine damit die Lehre
von den Voraussetzungen und der Entwicklung der Technik

in ihren gesellschaftlichen Zusammenhängen (6). Die
Technik selbst ist das Produkt. Wie schon angedeutet, ist
für unsere Fragestellung die Denkhaltung, das Dahinterlie-
gende, welches dieses Produkt erst ermöglicht, von Bedeu-

256 Schweizer Heimwesen V/87



tung. Dazu will ich in vier Hinweisen, die ich bereits im
Hinblick auf die Heilpädagogik ausgewählt habe, einige
Fragen auswählen. Ich habe die folgenden Abschnitte so

eingeteilt, dass ich zuerst einige anthropologisch bedeutsame

Merkmale der Technologie aufdecke, sie in einem
zweiten Schritt auf das Menschenbild beziehe, um sie

schliesslich in Fragen an die Heilpädagogik auszumünden.

3.1. Erster Hinweis: Das Nein zur Unveränderlichkeit

Laut geschichtlicher Forschung wurde im ausgehenden 13.

Jahrhundert zum ersten Mal erwähnt, dass der Mensch die
Sehschwäche durch die Brille korrigiert hat (7). Dieses

Ereignis scheint mir ein Ausdruck eines Wandels der
Einstellung des Menschen zu einem körperlichen Gebrechen

zu sein. Mit Sicherheit hat der Mensch seit eh und je
mit Hilfsmitteln verschiedener Art eine mangelnde oder
erschwerte Bewegungsfahigkeit zu kompensieren versucht

- die Brille aber ist die Korrektur einer Schwäche, die der
Mensch vorher wohl als schicksalhaft gegeben anerkennen
musste. Diese Korrektur ist ein deutliches Nein gegenüber
dem, was das Schicksal, was die Natur, was Gott oder
welcher Urheber einer natürlichen Schwäche geglaubt
wurde, dem Menschen zugeteilt hatte. Es ist eine klare
Absage an den Glauben, das Natürlich-Gegebene sei

unveränderbar und insofern vom Menschen hinzunehmen.
Neu entsteht nun die Auffassung von der Veränderbarkeit
durch den Zugriffdes Menschen.

Auf der Grundlage dieser neuen Sicht konnte sich die
Geschichte der technischen Hilfsmittel entwickeln. Wir
haben heute ein riesiges Angebot vor uns: Zur Aktivierung
und Unterstützung von Funktionsresten (etwa den Hörapparat),

zur Mobilisierung von Reserven - und seit kurzem
die Telethesen, das heisst die elektronischen Hilfsmittel,
zum Einsatz bei bisher nicht entwickelten oder fehlenden
Funktionen (8). Hinter all diesen Hilfsmitteln und ihrem
heilpädagogischen Einsatz steckt die oben erwähnte
Absage an die Unveränderbarkeit dieser vorwiegend
körperlichen Behinderungen.

Ist diese Auffassung nicht gleichzeitig eine der anthropologischen

Voraussetzungen der Heilpädagogik? Hätten wir,
die wir hier versammelt sind, einen Beruf im heilpädagogischen

Bereich gewählt, wenn wir nicht durchdrungen
wären von der Auffassung, jede Behinderung sei veränderbar

- und somit dem erzieherischen Zugriff offen? Wir
treffen hier also auf eine erste, wesentliche Aussage zum
Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik. Dabei ist
wohl zu beachten, dass ich hier von der Technologie als
einem Hilfsmittel spreche und damit voraussetze, dass es
im Vermögen des Heilpädagogen und des Behinderten
stehe, es einzusetzen oder nicht.

Ist dieser Einsatz aber unter allen Umständen auch
sinnvoll? Diese Frage verweist darauf, dass wir sie nur
beantworten können, wenn wir sichere und klare Kriterien
zur Verfügung haben, nach welchen wir uns orientieren.
Ich werde diese im abschliessenden Kapitel darlegen. Denn
der Behinderte darf unter keinen Umständen zum Objekt
für den Einsatz technologischer Mittel werden, nur um
unsere eigene Faszination durch die Technologie
auszudrücken. Ebensowenig darf er zum willkommenen Abnehmer

solcher Hilfsmittel werden, hinter denen wirtschaftliche

Interessen stecken. Weder das eine noch das andere ist
menschenwürdig. Deshalb steckt hinter diesen Gefahren
ein unüberhörbarer Appell an den Heilpädagogen, sich um

Neuerscheinung im VSA-Verlag

Affektive Erziehung im Heim
Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik
und Justiz

Kinder können sich psycho-sexuell frei entwickeln,
wenn sie Zutrauen zu sich selbst und zu anderen
Menschen aufbauen lernen. Dafür benötigen sie affektive

Zuwendung, die sich auch und vor allem im Körperkontakt

und in zärtlichen Gesten ausdrückt. Körperlichkeit
und Zärtlichkeit sind demnach unentbehrliche

Basisbestandteile einer jeden Erziehung - auch der
Erziehung im Heim.

Körperlichkeit steht jedoch immer auch in der zweifachen

Gefahr, einerseits das für die Entwicklung des
Kindes förderliche Mass zu überschreiten und andererseits

an die Grenzen des sittlichen Empfindens des
Durchschnittsbürgers zu stossen, der beim institutionellen

Erziehungsauftrag misstrauischer urteilt als in
der Familie. Die Justiz übernimmt hier die vornehme
Aufgabe, Menschen, vor allem Kinder und Jugendliche,
die in einem entwicklungsbedingten Abhängigkeitsverhältnis

stehen, vor derartigen Übergriffen zu schützen.

Erziehung überhaupt, in besonderem Masse aber Erziehung

in Heimen und Anstalten, bewegt sich also in ihrem
affektiven Bereich ständig im Spannungsfeld zwischen
den Erfordernissen und Ansprüchen der Pädagogik und
den schützenden Bestimmungen und Regeln der Justiz.
Dem Erziehenden stehen aber für diese anspruchsvolle
Aufgabe noch keine klaren Handlungshilfen zur Verfügung.

Um diesem Mangel zu begegnen, hat sich eine
interdisziplinäre Arbeitsgruppe Affektive Erziehung im
Heim gebildet, der Heimleiter, Pädagogen, Psychologen,
Mediziner und Juristen angehören. Das Material, das
sie bis jetzt aufgearbeitet hat, ist nun als 93seitige
A 4-Broschüre unter dem Titel «Affektive Erziehung im
Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik
und Justiz», im VSA-Verlag erschienen. Einer
grundsätzlichen Betrachtung der ganzen Problematik folgt
eine reiche Sammlung authentischer Beispiele von
problematischem affektiv-erzieherischem Verhalten im
Heim. Zu jedem Beispiel werden in übersichtlicher Form
pädagogische und juristische Erwägungen angestellt
und zu allgemeinen Merkpunkten und Leitlinien für die
Praxis der affektiven Erziehung im Heim verdichtet.
Die Broschüre «Affektive Erziehung im Heim» wird von
ihren Autoren als Werkstattbericht bezeichnet, um
damit zu dokumentieren, dass die Arbeitsgruppe gerne
Anregungen von engagierten Lesern in die weitere
Bearbeitung der Problematik aufnimmt. «Affektive Erziehung

im Heim» kann zum Preis von Fr. 21.50 (inkl.
Versandkosten) beim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,

Seegartenstr. 2, 8008 Zürich, bezogen werden.

Bestellung
Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Broschüre «Affektive Erziehung im
Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Pädagogik

und Justiz.», herausgegeben von der Arbeitsgruppe

Affektive Erziehung im Heim, zum Preis
von Fr. 21.50 (inkl. Versandkosten).

Name, Vorname
Name und
Adresse des Heims

PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstr. 2, 8008 Zürich

257



die erforderlichen Kriterien zu bemühen - und nötigenfalls
den Behinderten zu schützen.

3.2. Zweiter Hinweis: Der Glaube an die Machbarkeit

In diesem Nein zum Unveränderlichen steckt aber zugleich
der Aspekt des Kämpferischen, der Macht, der Überlegenheit

des Menschen gegenüber der Natur in einem allgemeinen

Sinne. Diese Wesenszüge treffen wir heute gepaart mit
dem Glauben an die Machbarkeit. Dieser Glaube hat sich
tief in unser Denken und Handeln eingegraben. Kaum ein
Gespräch mit Eltern eines behinderten Kindes ist mir in
Erinnerung, bei welchem nicht der Satz «Da muss man
doch etwas machen können» gegenwärtig war. Und je
klarer die Behinderung uns die Grenzen jeglichen Zugriffes
vor Augen stellte, um so deutlicher stellte sich dieser
Glaubenssatz ein. Es scheint, als hätte sich das oben
erwähnte Nein zur Behinderung als etwas Unveränderlichem

in den Glauben an die Möglichkeiten des menschlichen

Zugriffes, das heisst an die Machbarkeit verwandelt.
Und die Technologie liefert aufgrund ihrer Errungenschaften

von Jahr zu Jahr die Beweise für diesen Glauben. Dass
sie selbst vor dem Werden des Menschen nicht Halt macht,
zeigt die Entwicklung der Gen-Manipulation.

Unter dieser Einwirkung, die sich in den letzten Jahren
immer deutlicher zeigt, entstehen in unserem Fach die
heilpädagogischen Technokraten. Es ist dies eine Seite, die
in der Persönlichkeit eines jeden heilpädagogisch Tätigen
aufzudecken ist. Gefahrlich wird sie dann, wenn sie die
einzige Triebfeder zur Zuwendung zum Behinderten ist.
Gefahrlich nicht nur, weil sie zu einer oft masslosen
Betriebsamkeit führt und das Anliegen des Behinderten vor
lauter Arrangements und Planungen nicht mehr beachtet -
sondern ebenso, weil die Grenzen des heilpädagogischen
Tuns nicht mehr erfahren werden. Aber es gibt sie, die
realen Grenzen unseres Zugriffes und unseres heilpädagogischen

Handelns. Ich denke an die geistig Schwerstbehinderten,

die uns diese Erfahrung deutlich werden lassen. In
der Zuwendung zu ihnen geht es nicht um die Überwindung
der Grenzen, sondern darum, sie auszuhalten und gerade
dadurch an ihnen zu wachsen (9).

Dies ist aber erst dann der Fall, wenn wir den Glauben an
die Machbarkeit ergänzen durch den Glauben an das

Geheimnis, welches der Mensch in jedem Fall ist. Jede

Form, das Geheimnis zu enträtseln oder zu missachten,
entleert den Menschen, so dass er schliesslich nur noch ein
mehr oder weniger gut funktionierendes System ist. Die
Konfrontation der Heilpädagogik mit der modernen
Technologie führt uns folglich zur Frage, ob wir festhalten an
einem Menschenbild, dessen wesentliche Aspekte sich dem
menschlichen Zugriff entziehen oder nicht.

3.3. Dritter Hinweis: Die naturwissenschaftliche Denkweise

Ich sagte, dass in der Entwicklung der Technologie immer
auch der Aspekt des Kämpferischen und der Macht
enthalten sei. Dieser Gedanke ist nach einer andern
Richtung weiterzuführen, und ich muss auf eine weitere
Schattenseite eintreten, die als bedrohlicher Hintergrund
diese Entwicklung begleitet.

Die heutige Technologie verdankt wichtige Impulse zu
ihrer Entwicklung einer ausgesprochenen Kampfansage im
16./17. Jahrhundert nicht nur gegenüber der Natur und
dem entsprechenden Ausgeliefertsein des Menschen an
ihre Mächte, sondern auch gegenüber der Finsternis des

Aberglaubens. Seither ist die Technologie verbunden mit
dem Mythos der Überwindung von abergläubischen
Vorstellungen (10). In allen Bereichen des menschlichen Denkens

und Handelns ist die naturwissenschaftliche Denkweise,

die zur Entwicklung der Technologie gefuhrt hat,
mit einem eigenartigen Absolutheitsanspruch eingezogen
und beherrscht sie als die einzig wahre, einzig exakte
Denkart.

Wir sehen heute, dass sie sich mit dem Gefühl der
menschlichen Allmacht verbindet - und zugleich erleben
wir, dass die Technologie ihrerseits über den Menschen
eine ungeheure Macht ausübt (11). Mit dieser Denkart ist
der Zwang zur Weiter-Entwicklung verbunden - und je
mehr Resultate ihr gelingen, um so stärker scheint der
Zwang zu sein. Gelingt ihr etwas nicht, dann gelingt es ihr
«noch nicht» (12). Dieses unaufhaltsame Fortschreiten, bei
welchem jede Stufe nur die Vorstufe zu einer weitern ist,
wurde in unserem Jahrhundert zum Träger, auf den wir
unsere Sehnsucht nach Sicherheit projizieren konnten -
Technologie wird zum Sinnbild der Sicherheit des
Menschen in einer Welt, die gerade durch die Fortschritte der
Technologie unsicher geworden ist. Mit der Technologie
fühlt sich der Mensch mächtig - und erfahrt zugleich die
Macht der Technologie.

Der Challenger-Absturz zu Beginn dieses Jahres hat alle
diese Aspekte mit einem Schlag zum Bewusstsein gebracht.
Es war meines Erachtens wohl nicht die Trauer um die
sieben Menschen, welche die Weltbevölkerung bewegte -
es war die Erschütterung des Vertrauens, das auf die

Technologie verlegt worden ist. Mit einem Schlag wurde
uns vor Augen geführt, dass die Maschine letztlich nicht
geeignet ist, der Garant für unser Sicherheitsstreben zu
sein. Es brauchte damals wie im Anschluss an Tschernobyl
nicht viel Spürsinn, um bei den Reden der Politiker und
Fachleute jene Forderungen nach Weiterentwicklung
herauszuhören, die alle Merkmal einer tiefgreifenden Zwangsneurose

angenommen haben. So wird ein «Aussteigen aus
der Technologie» als unverantwortbar bezeichnet - wobei
immer noch zu fragen wäre, welches Verständnis von
Verantwortung hier gemeint sei.

Bezogen auf das Menschenbild ist deutlich zu erkennen,
dass unter diesen Merkmalen der Technologie jene
menschlichen Fähigkeiten als die einzig wesentlichen
bewertet werden, welche das rationale Durchdringen der
Wirklichkeit ermöglichen. Selbst der Mensch wird auf das

Quantifizierbare reduziert - und damit nähert er sich
wiederum der Maschine. Die Aspekte der Wirklichkeit
aber, die rational nicht fassbar sind, und die entsprechenden

Wesenszüge des Menschen, die diese Aspekte aushalten

und zu ihnen in Beziehung stehen, dürfen unter
dem Absolutheitsanspruch keine Bedeutung haben. Ich
meine das Unaussprechliche, das Unantastbare, die Bezüge

zum Transzendenten usw. Sie werden als «spekulatives
Beiwerk» und als «Ballast» bezeichnet, von dem sich der
Mensch befreien muss.

Ohne Zweifel ist von dieser Veränderung des Menschenbildes,

die schon längst im Gange ist, auch jeder helfende
Beruf und jede entsprechende Institution betroffen. Als
Beispiel erwähne ich die gegenwärtig in vielen Institutionen
diskutierte Verkürzung der Arbeitszeit. Dabei ist
erschreckend, dass die vielen Fragen, die damit verbunden
sind, reduziert werden auf ihre mathematische Lösbarkeit.
Die Aufgabe lautet ganz einfach:

258 Schweizer Heimwesen V/87



«Wenn 22 Mitarbeiter pro Woche 2 Stunden weniger
arbeiten, ergibt sich für die Institution eine zusätzliche
Stelle. Wie verteile ich also diese Stelle auf die täglichen
22 x 20 Minuten, damit der Betrieb weiter funktioniert?»

Aber nicht nur unser Arbeitsverständnis in einer Institution,

sondern ebenso (und vielleicht in den Auswirkungen
verheerender) ändert sich unsere Einstellung zum
Behinderten selbst. Die naturwissenschaftlich gestellte
Diagnose tritt in den Vordergrund. Sie betont den Defekt,
wo es der heilpädagogischen Betrachtung um die
«offengebliebenen Möglichkeiten» (Bach) ginge (13).

Wir stehen, je mehr dieses Denken in unsere Arbeit Einzug
hält, vor der Frage: Was stellen wir ihm entgegen? Was ist
der Behinderte mehr als was die Diagnose enthält? Was ist
der Mensch mehr als ein gut funktionierendes Subsystem,
welches Informationen verarbeitet? Die Entwicklung der
modernen Technologie sollte uns mit äusserster Vehemenz
auf diese Fragen lenken.

3.4. Vierter Hinweis: Es darfkeine Fehler geben!

Den letzten Flinweis beginne ich absichtlich mit einer
etwas provozierend abgefassten These: Im Menschenbild
der modernen Technologie hat das Behindertsein keinen
Platz - ausser, dass der Behinderte das wirtschaftliche
Interesse auf sich zieht und willkommener Abnehmer von
Produkten ist, welche sie hervorbringt. Ich will diese

Behauptung etwas ausführen.

Dazu nehme ich als Beispiel die Computer-Wissenschaft.
An der Denkweise, auf welcher sie basiert, lassen sich
bedeutungsvolle Merkmale aufzeigen. Dabei bin ich mir
bewusst, dass ich sie wiederum verkürzt und vereinfachend
darstelle.

Das Funktionieren des Computers beruht auf dem
sogenannten «binären Denken», welches sich in einem System
von nur zwei Zeichen (nämlich 0 und 1) ausdrücken lässt.
Es ist nach Weizenbaum ein «Zwei-wegsystem» (14), das
sich in die Befehle kleiden lässt: «Falls das und das der
Fall ist, tu dies - andernfalls tu das». In diesem System
darf es keinen Fehler geben, sonst funktioniert es nicht.
Treten dennoch welche auf, dann ist es eine Störung.
(Selbst riesige Katastrophen sind Störfaktoren.) «Jede neue
Störung (aber wird) in einen Spezialfall verwandelt, den

man durch ein ad hoc erstelltes spezielles Programm in
den Griff bekommen und somit in das Gesamtsystem
integrieren kann» (15).

Schleicht sich dieses Denken in das Menschenbild ein -
und es gibt Anzeichen dafür, dass dieser Prozess bereits im
Gange ist - dann stehen wir vor einer tiefgreifenden
Bedrohung, die ich nach zwei Seiten hin erläutere.

Wenn es keinen Fehler geben darf, gibt es auch den

Widerspruch nicht mehr (16). Versteht man aber
Geschichte als einen Prozess, der durch den Widerspruch zum
jeweils Alten erhalten bleibt, dann führt dieses Denken
schliesslich zur Leugnung der Geschichte - und somit der
Geschichtlichkeit des Menschen. Diese Leugnung bedeutet
aber wiederum eine weitere Loslösung des Menschen von
seiner Verwurzelung, ist eine weitere Entleerung der
menschlichen Sinnhaftigkeit. Und je mehr wir in diesem
Prozess stehen, um so grösser wird die Versuchung, unser
Streben nach Sinngebung und Sicherheit aufdie Technolo¬

gie zu stützen. Was heisst es aber für die heilpädagogische
Tätigkeit, wenn der Mensch nicht mehr als geschichtliches
Wesen aufgefasst wird? Es heisst, dass es keine Verwandlung

mehr gibt. An dieser Stelle öffnet sich uns eine tiefe
Kluft zu dem, was ich unter dem ersten Hinweis hervorgehoben

habe, dass der Mensch als grundsätzlich veränderbar
betrachtet werde. Das ursprünglich in den technischen
Hilfsmitteln liegende Nein zum Unveränderbaren wird
durch die moderne Technologie wiederum bedroht durch
die Ablehnung der Veränderung und Verwandlung. Die
heilpädagogische Tätigkeit wird dadurch in einem ihrer
zentralsten Aspekte in Frage gestellt.

Noch tiefer aber muss es den Behinderten treffen. Denn
unter dem oben entworfenen Denken ist seine Schwäche,
seine Schädigung, seine Störung ein Defekt, ein Fehler, der
sich irgendwann durch irgendwelche Einflüsse in die
Entwicklung eingeschlichen hat. Fehler aber darf es nicht
geben.

Darf es unter diesen Voraussetzungen den behinderten
Menschen in einer Gesellschaft geben? Darf es Kranksein,
Geschädigtsein, Behindertsein in diesem Menschenbild
geben? Darin liegt meine tiefste Angst begründet: Dass wir
in Gefahr stehen, uns ein Selbstverständnis anzueignen, in
welchem diese Seiten unserer Existenz von den Grundlagen
her keinen Platz mehr haben. Ich habe Angst, weil in
unserem Jahrhundert auch in dieser Beziehung uns ein
Beispiel vorgeführt worden ist, wie man aus einer solchen
Auffassung vom Menschen die entsprechenden politischen
Konsequenzen gezogen hat.

4. Perspektiven der Herausforderung

Ich will im abschliessenden Teil meiner Ausführungen
versuchen, die Herausforderung, vor die wir in der
Heilpädagogik (wie in der Pädagogik) gestellt sind, deutlicher

zu formulieren und mit einigen Gedanken Perspektiven

aufdecken, worauf unsere Aufmerksamkeit in der
Zukunft unbedingt gelegt werden muss. Dabei geht es mir
nicht so sehr um die Heilpädagogik als Wissenschaft.
Selbstverständlich wird sie Erfahrungen im Zusammenhang

mit dem Einsatz neuer technologischer Hilfsmittel im
gesamten Bereich der Behindertenbetreuung aufarbeiten
müssen. So wie ich aber in meiner bisherigen Darstellung
die Rückführung der Probleme auf den Menschen
vorzunehmen versucht habe, muss ich jetzt vom Menschen
sprechen, der in einem heilpädagogischen Verhältnis steht,
das heisst, es geht um den Behinderten und um den

Heilpädagogen, der sich ihm in der realen Situation
zuwendet. Das erlaubt eine differenziertere Betrachtung
der Fragen, als wir es im alltäglichen Leben gewohnt sind.

Die Fragen nach dem Verhältnis zwischen moderner
Technologie und Heilpädagogik können nicht verantwortungsvoll

beantwortet werden, wenn man festhält an den
beiden Extrempositionen der scharfen Ablehnung einerseits

oder der faszinierten Begrüssung andererseits. Wie
schon erwähnt, führen solche Extremansichten in eine
Sackgasse und verkennen die Sachlage in jeder Hinsicht.
Auf der Grundlage solcher Auffassung geht es um die
folgenden Perspektiven.

4.1. Technische Hilfsmittel
Die praktische heilpädagogische Arbeit, die sich dem
Einbezug moderner Technologien geöffnet hat, gibt ein

259



eindrückliches Bild von ihrer wirklichen Brauchbarkeit.
Wie auf verschiedenen anderen Gebieten sind Produkte
modemer Technologie tatsächlich Hilfsmittel für den
behinderten Menschen, sich in der realen Lebenssituation
besser einzurichten. Es wäre verfehlt, würden wir diese
Seite des zur Frage stehenden Verhältnisses nicht sehen.

Technologie also als Hilfe bei der Wirklichkeitsbewältigung
des Menschen: Gerade diese Seite verbindet sich mit

dem Heilpädagogen und mit dem Behinderten.

4.2. Pädagogisch verantwortbarer Einsatz

Um die Frage nach dem pädagogisch verantwortbaren
Einsatz technologischer Hilfsmittel beantworten zu können,

brauche es klare Kriterien, so sagte ich bereits.

Woher aber können wir diese Kriterien ableiten? Wir sind
auf die Erziehungsziele verwiesen, an welchen wir unsere
alltägliche Arbeit orientieren. Ohne tiefere Begründung
erwähne ich zwei Perspektiven, nach welchen wir uns
auszurichten haben (17). Es geht einerseits darum, den
behinderten Menschen so zu erziehen, dass seine relative
Selbständigkeit in der Bewältigung seines Lebens erhöht
werde. Jedes Hilfsmittel, welches zu dieser Erhöhung
beiträgt, ist pädagogisch sinnvoll. Gleichzeitig aber ist
aufmerksam zu verfolgen, wo eine mögliche unnötige
Abhängigkeit des Behinderten entsteht. Auch im praktischen,

realen Einsatz technologischer Hilfsmittel gibt es

folglich die beiden Seiten: die positive wie die negative.

Andererseits geht es um die andauernde Verbesserung
seiner Lebensqualität. Diese besteht darin, dass der Behinderte

die Beziehungen im Zwischenmenschlichen (im
Sinne Bubers) trotz aller Brüchigkeit aufgrund der Behinderung

als verlässlich erfahrt. Mit dieser Formulierung lehne
ich jedes Hilfsmittel ab, welches zum Ersatz für das Fehlen
des Zwischenmenschlichen führt. Das beginnt nicht erst
beim Computer. Wenn auf einer Erziehungsgruppe im
Heim ein Tonband oder ein anderes technisches Hilfsmittel

zur Wiedergabe von Musik eingesetzt wird, damit der
Erzieher um so leichter einer persönlichen Arbeit nachgehen

kann, sind diese Mittel pädagogisch unverantwortbar
eingesetzt. Wo sie aber, wie dies zum Beispiel bei schweren
cerebralen Bewegungsstörungen der Fall ist, die
Kommunikationsmöglichkeiten des Behinderten erhöhen, ist damit
die Lebensqualität verbessert.

Unter diesem Gesichtspunkt wird mir das Verhältnis
zwischen Heilpädagogik und moderner Technologie zur
Modellvorstellung und gibt mir zur Hoffnung Anlass, dass

wenigstens an einem einzigen Punkt der heutigen Wirklichkeit

wesentliche Signale gesetzt werden. Denn man stelle
sich bloss die Utopie vor, wenn eines Tages die Politiker
mit ihren wirtschaftlichen Trabanten sich in ihren
Entscheidungen von derartigen Kriterien leiten Hessen?

4.3. Der untergründigen Bedrohung entgegen treten

Damit bin ich aber beim andern Aspekt moderner Techno-
logie angelangt, bei der Bedrohung. Auch in bezug aufdiese
Seite der heutigen Wirklichkeit dürfen wir die Augen nicht
verschliessen und sind unbedingt dazu aufgefordert, sie

möglichst nüchtern zu sehen. Ich kann es mir wohl
ersparen, auf Beispiele hinzuweisen, welche für die Bedrohung

sprechen.

Die menschliche Seite der Bedrohung, gleichsam ihr
anthropologisches Äquivalent, ist die Angst. Sie bricht sich

nach verschiedenen Seiten hin Bahn und zeigt, zuweilen
deutlich erkennbar, zuweilen auch verdeckt durch
Beschönigungen und Rationalisierungen, sehr verschiedene
Gesichter. Es lohnt sich daher, einige Gedanken anzustellen,
um so mehr, als in Diskussionen häufig eine erstaunliche
Naivität zum Ausdruck kommt.

Zuerst muss wohl gesagt sein, dass wir die Angst vor der
heutigen Bedrohung durch die Technologie nicht bewältigen,

indem wir uns intensiver mit Technologie beschäftigen.

Diese Argumentation wird heute ins Feld geführt, um
die Einführung der Informatik an unsern Schulen zu
begründen. Hinter dieser Sicht steckt meines Erachtens der
Glaube, der Mensch sei nach wie vor der Beherrscher der
Technologie. Beim heutigen Stand der Entwicklung ist die
Situation aber umgekehrt. Technologie ist Macht, ist
Herrschaft über den Menschen. Darüber dürfen wir uns
nicht hinwegtäuschen lassen 18).

Ebenso ist es naiv, immer wieder zu beteuern, die
Technologie sei «an sich» neutral. Sie verbindet sich
überall, wo sie zum Ausdruck kommt, mit den herrschenden

Mächten innerhalb einer Gesellschaft. Und sind diese
Mächte militärischer, politischer wirtschaftlicher Art,
dann steht sie eben in ihren Diensten und ist insofern nicht
mehr neutral. Dies wird uns ja im Zusammenhang mit dem
Wettrüsten deutlich vor Augen geführt.

Wenn ich aus der Perspektive des Heilpädagogen meine
eigene Angst bekenne, dann meine ich nicht bloss die
Möglichkeit weltweiter Zerstörung, von der wir gerade in
den letzten Monaten eine deutliche Vorstellung gewonnen
haben. Ich meine jene untergründige, unmerklich vor sich
gehende Bedrohung, die in der Veränderung und Umwandlung

des Menschenbildes steckt. Es ist dies eine innere
Bedrohung, die im Gange ist, die wie die radioaktive
Verseuchung unserer Umwelt das Selbstverständnis des

Menschen verändert. Ich habe Angst vor einer Denkweise,
in welcher unser eigenes Behindertsein, unser Kranksein,
unser Geschädigtsein keinen Platz mehr findet.

Darin liegt meines Erachtens der zentrale und tiefste
Aspekt der heutigen Herausforderung durch die Technologie:

Bekennen wir uns zu einem Menschen, der grundsätzlich

mehr ist, als was quantifiziert und in formale
Zeichensysteme übertragen werden kann? Ist uns das

Unaussprechliche, das Unantastbare des Menschen als das

Letztgültige nicht Reduzierbare wesentlich - auch für
unsere heilpädagogische Tätigkeit? Ist uns die Würde des

Menschen so bedeutungsvoll, dass wir uns für sie einsetzen,
auch wenn unser Einsatz gegen die Grundtendenzen der
Zeitepoche gerichtet ist?

4.4. Zwischen Unabhängigkeit und Zuwendung

Die Angst vieler Heilpädagogen hat aber noch eine andere
Färbung. Bei vielen mag es die Angst vor dem Neuen, vor
dem Fremden sein, das auf uns zukommt. Ich meine aber,
dass die eigene pädagogische Einflussnahme zur Sprache
kommen muss. Zu reden ist vom Heilpädagogen, der seine

pädagogische Arbeit in Frage gestellt sieht, weil sein

Machtanspruch, den er in seiner Arbeit täglich gestützt
sieht, ins Wanken kommt. Wird er letztlich nicht überflüssig,

wenn die moderne Technologie in seine Arbeit
einzieht? Braucht es ihn denn überhaupt noch, wenn doch
technologische Hilfsmittel dem Behinderten ganz andere

260 Schweizer Heimwesen V/87



Fünftes Praxis-Seminar VSA, 2./3. Juni 1987, im Franziskushaus Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl-Heinz Bauersfeld

Psychosomatische Reaktionsweisen und ihre
Veränderungen im Alter
Dieses Seminar möchte auf die Veränderungen der psychosomatischen Reaktionen mit zunehmendem
Alter aufmerksam machen. Dieser Vorgang betrifft nicht nur die Betagten, sondern auch Betreuer,
Angehörige usw. Die genannten Veränderungen haben mit der Reduktion des Vitalgefühls zu tun, mit
Veränderungen im Sozialbereich usw. Es werden im Seminar damit zusammenhängende Fragen
aufgegriffen und Lösungsvorschläge erarbeitet.

Programm

Dienstag, 2. Juni 1987

10.00 Begrüssung
«Der Mensch in der Begegnung mit dem Unglück» (Abbt)

10.45 «Neue Aspekte zur Altersdepression und ihre Reaktionsweisen» (Bauersfeld)
14.30 «Warum wird der alternde Mensch ängstlicher?» (Bauersfeld)
15.30 Wie reagieren wir auf die grössere Ängstlichkeit?

Gruppenarbeit anhand von persönlichen Erfahrungen

20.00 Gemütliches Beisammensein

Mittwoch, 3. Juni 1987

09.00 Wie lernt der Betreuer die Signale der psychosomatischen Reaktionsweise beachten und
wie kann er damit umgehen?
Praktische Ratschläge

14.00 Wo liegt die Wahrheit der Signale- in dem, der sie aussendet, oder in dem, der sie empfängt

15.30 «Zur geistlichen Dimension der Schwermut» (Abbt)

16.00 Ende des Seminars

Kurskosten: Fr. 250-
12 % Ermässigung für Teilnehmer aus VSA-Heimen mit persönlicher Mitgliedschaft
9 % Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Fleimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus Dulliken separat, Vollpension zirka Fr. 65-

Anmeldung: bis 18. Mai 1987 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spätestens eine Woche vor Kursbeginn

Anmeldung Praxisseminar 1987 Dulliken

Name, Vorname Adresse

Name des Fleims PLZ, Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Fleims Persönliche Mitgliedschaft
Unterkunft im Franziskushaus erwünscht

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor
Tagungsbeginn eine Annulationsgebühr von Fr. 70- berechnet werden.

261



Möglichkeiten zur Bewältigung seines realen Lebens
bereitstellen, als es der Heilpädagoge zu tun vermag?

Der Heilpädagoge als Person ist gefragt und ist zur Antwort
herausgefordert. Wenn er seine Tätigkeit so gestaltet, dass

seine eigenen Machtansprüche dauernd gestärkt werden -
was gleichbedeutend ist mit der wachsenden Abhängigkeit
des Behinderten von ihm -, dann könnte diese Herausforderung

zu einer geläuterten Berufsauffassung führen. Unser
Ziel ist der allmähliche Abbau von solchen unnötigen
Abhängigkeiten - der Heilpädagoge arbeitet, wenn er sich
dieser Zielsetzung verpflichtet fühlt, an seinem eigenen
Überflüssig-Werden.

Doch ist mit aller Deutlichkeit klarzustellen, dass keine
Maschine, auch wenn sie noch so perfekt funktioniert, die
mitmenschliche Beziehung ersetzen kann. Der Mensch
wird auch in weiterer Zukunft auf die mitmenschliche
Zuwendung angewiesen sein. Denn diese Aussage betrifft
ein Wesensmerkmal eines pädagogisch brauchbaren und
notwendigen Menschenbildes, zu dem ich mich bekenne.
Wer in bezug auf das Verhältnis des Menschen zur
Maschine von «Kommunikation», von «Beziehung» usw.
spricht und sie gar der mitmenschlichen Zuwendung
gleichsetzt, verdeckt dieses Wesensmerkmal - oder hat
zumindest ein sehr eingeschränktes Verständnis davon.
Nichts kann meines Erachtens diese gegenseitige Zuwendung

ersetzen. Und darin liegt nach wie vor die Chance wie
auch die grosse Herausforderung an den Heilpädagogen.

4.5. Das Bekenntnis zu einem persönlichen
Menschenbild

Die heutige Technologie fordert zur klaren Stellungnahme
heraus. Hinter jeder Stellungnahme aber steckt immer ein
Bekenntnis zu jenen Wertvorstellungen, nach welchen sich
der Mensch orientiert. Bei allen dargelegten Veränderungen

des Menschenbildes stellt sich daher die Frage: Was
stellt jeder einzelne von uns diesen Einwirkungen entgegen

- nicht im Sinne ihrer Ablehnung, aber im Sinne ihrer
Ergänzung? Es wäre naiv zu denken, wir vermöchten die
technologische Entwicklung durch die Betonung vernachlässigter

Aspekte des Menschenbildes oder gar die bereits
erwähnte Bedrohung aufzuhalten. Wohl aber - und dies

sollten wir nicht unterschätzen - gelänge es uns, in uns
selbst Kräfte zu mobilisieren, die einen Beitrag zu einer
gesellschaftlichen Umorientierung bedeuten könnten. Wir
stehen zum Ende unseres Jahrhunderts vor der Situation,
dass solche Umorientierung nicht spielerischer Luxus oder
gedankliche Spielerei sein darf, sondern bitterernste, akute
und allerdringlichste Notwendigkeit.

So hängt wohl alles davon ab, dass wir in uns selbst die
Balance zwischen den positiven Aspekten der Technologie
als einer Hilfe für uns und unsere Arbeit und den negativen
der Bedrohung finden. Ich wollte aufzeigen, dass unser
eigenes Menschenbild, dessen Inhalte wir erkennen und zu
denen wir uns bekennen sollen, ein möglicher Weg dazu
ist. Wenn die Auseinandersetzung mit moderner Technologie

uns auf diesen Weg drängt, dann hat sie sich gelohnt,
und wir haben in der Tat etwas für die Welt Wesentliches
getan.

Anmerkungen

1 Vgl. Gehlen Arnold: Die Technik in der Sichtweise der
Anthropologie (1953), in: Anthropologische Forschung,
Rowohlt München 1967.

2 Landmann Michael: Philosophische Anthropologie, Berlin
1969/3 S. 172 ff.

3 Bollnow O. F. : Die anthropologische Betrachtungsweise in der
Pädagogik, Essen 1968/2.

4 Bollnow O. F. a.a.O. S. 39:. «Bei jedem neuen Phänomen neu
und unbefangen einzusetzen, immer offen zu bleiben für das
unerwartet Neue und jeder Versuchung zu einer endgültigen
Wesensbestimmung mannhaft zu widerstehen, darin liegt die
Würde und die Verantwortung einer philosophischen
Anthropologie.»

5 Saner Hans: Karl Jaspers, Rowohlt 1970, S. 86.

6 Luhmann N./ Schorr E.: Zwischen Technologie und Selbstreferenz

Frankfurt a. M. 1982. Luhmanns Definition lautet:
«Technologie ist die Wissenschaft von den Kausalverhältnissen,

die praktischen Situationen zugrundeliegen und nach
denen sich das Handeln richten muss, wenn es Erfolg haben
will» (S. 11). Diese Definition erscheint mir für die anthropologische

Betrachtungsweise zu eng.

7 Vgl. Postman Neil: Wir amüsieren uns zu Tode, Frankfurt
a. M. 1985.

8 Vgl. Gähwiler Viktor: Der Computer in der Schule: Alptraum
oder Lernhilfe? SHG 1985/2, S. 43-45.

9 Siegenthaler Hermann: «Anthropologische Grundlagen zur
Erziehung Geistig-Schwerstbehinderter», Haupt Bern 1983
(Hrsg.) «Begrenztes Menschsein», Verlag VSA, Zürich 1983.

10 Hübner Kurt: Die Wahrheit des Mythos, München 1985.

11 Weizenbaum Joseph: Die Macht der Computer und die
Ohnmacht der Vernunft, Frankfurt a. M. 1977.

12 Weizenbaum J. a.a.O. S. 173.

13 Bach Heinz: Geistigbehindertenpädagogik, Berlin 1975/7.

14 Weizenbaum J.: a.a.O. S. 136.

15 Weizenbaum J.: a.a.O. S. 172.

16 Burger Rudolf: Die Angst vor dem Widerspruch, Information
Philosophie, Basel 1986/2, S. 6-16.

17 Siegenthaler Hermann: (Hrsg.) Andauernde Forbildung gei¬
stigbehinderter Erwachsener, Luzern 1984.

18 Weizenbaum J.: a.a.O. S. 178.

Die Selbstkritik hat viel für sich.

Gesetzt den Fall, ich tadle mich, so hab'
ich erstens den Gewinn, dass ich so

hübsch bescheiden bin; zum zweiten
denken sich die Leuth der Mann ist

lauter Redlichkeit; auch schnapp' ich
drittens diesen Bissen vorweg den

andern Kritiküssen; und viertens hoff
ich ausserdem aufWiderspruch, der mir
genehm. So komm es dann zuletzt
heraus: dass ich ein ganz famoses Haus.

Wilhelm Busch

262 Schweizer Heimwesen V/87


	Zum Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik aus anthropologischer Sicht

