Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 5

Artikel: Zum Verhaltnis von Technologie und Heilpadagogik aus
anthropologischer Sicht

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum Verhaltnis von Technologie und Heilpiddagogik
aus anthropologischer Sicht

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler, Ziirich*

1. Voraussetzungen

Die Tatsache, dass das Referat mit der philosophischen
Ausrichtung als letztes angesetzt ist, belegt es mit bestimm-
ten Erwartungen, die einzul6sen nicht leicht ist. Vor allem
aber macht sie es notwendig, moglichst genau zu formulie-
ren, was die «anthropologische Sicht» denn tiberhaupt zum
Verhiltnis von Technologie und Heilpadagogik beitragen
kann. Um diese Forderung einzuldsen, ist zundchst die
eigentliche Fragestellung herauszuarbeiten, um die es sich
bei den vorliegenden Ausfiihrungen zu handeln hat. Erst
die richtige Frage fiihrt uns in die entsprechende Perspekti-
ve ein, die einige Aspekte des umfassenden Themas
deutlicher werden lasst.

Seit wenigen Jahren wird in pddagogischen Kreisen immer
haufiger von der Technik und ihrer Entwicklung gespro-
chen — aber bei weitem nicht immer derart, dass fiir die
eigentliche Frage Ableitungen vorgenommen werden
konnen. Ich distanziere mich nach drei Seiten hin:

— Ich will nicht einstimmen in den Chor jener, welche der
Technologie — was immer wir darunter verstehen wollen
— mit einem Feindbild entgegentreten, noch jener, die
sie mit lautstarker Euphorie begriissen und sie an-
dauernd verteidigen. Die Frage, ob Technologie und das,
was sie hervorbringt, gut sei oder bose, kann nicht
Gegenstand meiner Uberlegungen sein.

— Ich nehme Abstand von der Frage, ob wir moderne
Technologie in unsern Schulen, das heisst auch fiir die
heilpadagogische Praxis, einfiihren sollen oder nicht.
Diese Frage hitte man, wenn sie je sinnvoll gewesen
ware, vor vielen Jahrzehnten stellen sollen. Beim Stand
der heutigen Entwicklung fiihrt diese Frage auf pddagogi-
schem Gebiet ins Abseits.

— Ich distanziere mich von jenen Auffassungen, die
vorgeben, es handle sich um Probleme, welche erst vor
wenigen Jahren oder gar erst kiirzlich hereingebrochen
seien. Wir stehen in bezug auf die Technik im Strom
einer langen Entwicklung, deren Phasen sich liickenlos
aneinanderreihen. Sie haben — und dies ist das neue — in
den letzten Jahrzehnten eine rasante Beschleunigung
eingenommen. Und diese Geschwindigkeit hat ein so
hohes Mass erreicht, dass der menschliche Geist ihr nicht
mehr zu folgen vermag — geschweige denn, dass die
jeweiligen Entwicklungsschritte in das Selbstbewusstsein
des Menschen integriert werden konnten.

* Vorliegender Text gibt das Referat von Prof. Dr. H. Siegenthaler
im Wortlaut wieder, das er anlésslich des Kongresses der
EASE/SHG (European Association for Special Education) 1986
in Interlaken vorgetragen hat. Die Zwischentitel wurden zum
Teil von der Redaktion gesetzt.

Mit diesen negativen Abgrenzungen habe ich mich jenem
Standort gendhert, von dem aus die weitern Uberlegungen
ihren Anfang nehmen sollen:

Die Technik und das ihr zugrundeliegende Denken sind
Moglichkeiten des Menschen, sich in der Welt einzurich-
ten. Technik ist eine neben andern Kulturleistungen des
Menschen. Sie hat in den letzten Jahrzehnten ein Ausmass
angenommen, dass sie alle Lebensbereiche des heutigen
Menschen erfasst, sie in bestimmter Weise prdgt und
verdndert, wie ich spéter noch ausfiihren will. Wir stehen
heute vor der Tatsache, dass es dem Menschen gelungen
ist, Werke zu schaffen, welche er selbst mit menschenahnli-
chen Merkmalen versieht und denen gegeniiber er in
erschreckend unkritischer Weise bereit ist, sie mit weitern
menschendhnlichen Eigenschaften zu belegen. Und wenn
wir den Fachleuten Glauben schenken diirfen, stehen wir
heute erst am Beginn einer in dieser Richtung noch
weiterschreitenden Entwicklung.

Zumindest ein Signal dafiir, dass diese Aussagen nicht
wilder Phantasie entspringen, wurde 1982 gesetzt. Ich
meine jenes Ereignis, als die New York Times zum
Jahresende als «Menschen des Jahres» (wie ich «man of
the year» iibersetze) den Computer erkoren hat, nach dem
seit Bestehen dieser Einrichtung immer eine Personlichkeit
ausgezeichnet worden war, welche im jeweils vergangenen
Jahr auf einem Gebiete etwas Besonderes geleistet hatte.

Der Computer als «Mensch des Jahres» — gefeiert, von
Lobrednern ausgezeichnet, bejubelt, als handelte es sich
um einen neuen Heilbringer. Man hat damals bezeichnen-
derweise kein grosses Aufhebens iiber diese Tatsache
gemacht. Offensichtlich schien es der Weltbevolkerung
selbstverstidndlich, den Menschen durch eine Maschine zu
ersetzen.

Ich nannte dieses Ereignis ein «Signal» — ein Zeichen, das
fiir etwas Dahinterliegendes steht und auf Tendenzen
aufmerksam macht, die untergriindig ablaufen und auf die
es hinweist. Damit bin ich beim zentralen Anliegen meiner
Ausfithrungen angelangt. Wenn es ndmlich zutrifft, dass
das Ereignis von 1982 ein Signal fiir die fortschreitende
Tendenz ist, den Menschen wirklich durch die Maschine
zu ersetzen (wie ich es etwas verkiirzt ausdriicke), dann
muss dies zuallererst das Selbstverstdndnis des Menschen
zutiefst erschiittern. Denn das bisher als wohl selbstver-
standlich angenommene Bild vom Menschen, auf das wir
uns — vielleicht zu unkritisch — verlassen haben, kommt
angesichts dieser Tatsache ins Wanken. Wir stehen somit
heute vor einer Herausforderung, an der unsere Generation
nicht vorbeigehen darf: Die Frage nach der Stellung des
Menschen innerhalb der technischen Entwicklung, die im
Gange ist, neu zu stellen und zu verantworten. Wie weit
ist es mit unserem Selbstverstdndnis gekommen, dass wir

255



selbst die Maschine, die in diesem Zusammenhang stellver-
tretend fiir die gesamte technische Entwicklung stehen soll,
an unsere eigene Stelle setzen? Ich frage also nach dem
Selbstverstindnis des Menschen, oder kurz: nach dem
Menschenbild angesichts der Technik und dem ihr zugrun-
deliegenden Denken. Dies erfordert, dass ich in einem
nachsten Abschnitt einige Hinweise auf das Denkmodell
machen will, mit dessen Hilfe ich die vielfdltige und
vielschichtige Situation denkerisch angehen will. Erst dann
wird es gelingen, Perspektiven auf die Heilpddagogik zu
offnen, die wieder in die Praxis zurtickfiihren.

2. Die Denkweise:
Das kulturanthropologische Modell

Die Technik sei, so sagte ich bereits, eine Kulturleistung
des Menschen neben andern. Ich nehme diese Aussage
nochmals auf und fiihre sie so weiter, dass sie mir zur
Grundvorstellung der weiteren Ausfiihrungen wird.

Unsere Aufmerksamkeit wird durch diese Aussage auf die
Geschichte des Menschen verwiesen, die auch eine
Geschichte seiner technischen Leistungen ist. Ich denke an
die Werkzeuge, mit deren Hilfe der Mensch die Leistungs-
moglichkeiten seines Korpers libersteigt; an die Schutzein-
richtungen vor der Gewalt der Natur; an die Erfindung
von Maschinen, welche die Begrenzung des Raumes
sprengen oder die Vorstellung von Zeit verdndern. Und
hinter dieser eindriicklichen Geschichte steht der Mensch,
der dies alles bewerkstelligt hat. Welches dabei die
Triebfeder gewesen sein mag, soll uns hier nicht interessie-
ren — ebenso wenig die Frage, ob sich der Mensch durch
diese technischen Leistungen vom Tier unterscheide (1).
Ich lasse mich von der Auffassung leiten, der Mensch habe
durch diese Leistungen sich einen Zugang zur Wirklichkeit
geschaffen, um sich ihrer zu bemichtigen. Wir kdnnen die
technischen Leistungen so eng mit dem Menschen verbun-
den denken, dass wir sagen konnen, sie bringen eine ganz
bestimmte Seite seiner Wesensmerkmale zum Ausdruck.
Ist dies die Einstellung gegeniiber der Technik, kann man
sie nicht mehr leichtfertig als «Teufelswerk» bezeichnen —
es sei denn, man schreibe dem Wesen des Menschen
ebenfalls «teuflische» Merkmale zu.

Die Entwicklung des Menschen und seiner technischen
Leistungen zeigt aber zugleich eine andere Seite: Dass der
Mensch sich unter den Einwirkungen der von ihm geschaf-
fenen und ihn umgebenden Technik verdndert hat. Seine
Vorstellung von «Welt» und seiner Stellung in ihr, das
Welt- und das Selbstbild also, sind unmittelbar durch die
Entwicklung von Technik geprdgt. Wenn gesagt wird, wir
befinden uns an der Schwelle zu einem «technischen»
Zeitalter, dann stellt dies vor die Frage, welches wohl die
moglichen Verdnderungen sein werden, mit welchen wir
in Zukunft rechnen miissen.

Was ich mit diesen knappen Hinweisen andeutete, lasst
sich in die kurze Formel der Kulturanthropologie fassen,
wie sie von Landmann aufgestellt worden ist und die, auf
unsere Frage abgewandelt, lautet:

Der Mensch ist Schopfer und zugleich Geschopf der
Technik. (2)

256

Mit dieser Formel kommt zum Ausdruck, dass wir den
Bereich «Mensch—-Technik» so angehen konnen, dass wir
das eine tiber das andere zu verstehen versuchen. Was der
Mensch ist, erkennen wir, wenn wir seine technischen
Leistungen betrachten — und was die Technik ist, wird uns
einsichtig, wenn wir sie als Werk des Menschen auffas-
sen (3).

Das ist mit «anthropologischer Sicht» gemeint: Die Riick-
flihrung aller Fragestellungen auf den Menschen und
sein Selbstverstidndnis, das heisst auf das Menschenbild (4).
So interessiert mich nicht so sehr, was Technik letztlich
sel — mich interessiert die Frage: Wie spricht der Mensch
von ihr? Welches Selbstverstindnis verbindet er mit dem
Reden tiber Technologie?

Damit wird deutlich, was die anthropologische Fragestel-
lung zum Verhiltnis der Technologie zur Heilpadagogik
beitragen kann und was nicht. Es geht ihr letztlich darum,
die Aufmerksamkeit, die sich durch die Faszination durch
die moderne Technologie allzuleicht in methodische
Uberlegungen ablenken ldsst, auf die Frage nach der
Menschenwiirde zu richten, die um so leichter bedroht und
vernachldssigt wird, je mehr man sie als selbstverstdndlich
voraussetzt. Der Beitrag, den die anthropologische Frage-
stellung heute zu leisten vermag, besteht darin, einzelne
Zusammenhidnge zwischen moderner Technologie und
Heilpddagogik deutlicher werden zu lassen, sie zu «erhel-
len». «Erhellen ist ein Kldren ohne zu erklédren» (Saner) (5).
Durch solche Erhellung werden moglicherweise Kriterien
sichtbar, nach welchen die Frage nach der modernen
Technologie in der Heilpdadagogik auf menschenwiirdige
Weise beantwortet werden kann. Insofern leistet sie eine
wesentliche Voraussetzung flir die heilpddagogischen
Uberlegungen in ihrer Gesamtheit.

3. Merkmale des Menschenbildes
moderner Technologie und ihre Bedeutung
fiir die Heilpadagogik

Ich wiederhole nochmals die leitenden Fragen, an denen
ich mich bei den folgenden Ausfiihrungen orientiere:
Welches Bild hat der heutige Mensch von sich selbst, wenn
er der modernen Technologie einen so hohen Stellenwert
beimisst, wie er es tatsdchlich tut? Was sagt es iiber das
Menschenbild aus, wenn der Mensch bereit ist, Maschinen
mit menschendhnlichen Merkmalen zu versehen? Was
bedeutet es flir das Selbstverstdndnis des Menschen, dass
er offensichtlich unter der Folter eines Zwanges steht, die
Entwicklung der Technologie immer weitertreiben zu
missen — selbst angesichts riesiger Katastrophen, wie sie
uns dieses Jahr vor Augen gefiihrt worden sind?

Ich stelle diese Fragen absichtlich in dieser ausfiihrlichen
Weise dar. Sie sollen dafilir garantieren, dass wir wirklich
vom Menschen aus die gesamte Problematik ansehen —

dass wir in unserer Denkbewegung ganz beim Menschen
bleiben.

Den Begriff «Technologie» verwende ich im folgenden in
einem sehr weiten Verstindnis. Ich meine damit die Lehre
von den Voraussetzungen und der Entwicklung der Tech-
nik in ihren gesellschafilichen Zusammenhdngen (6). Die
Technik selbst ist das Produkt. Wie schon angedeutet, ist
flir unsere Fragestellung die Denkhaltung, das Dahinterlie-
gende, welches dieses Produkt erst ermoglicht, von Bedeu-

Schweizer Heimwesen V/87



tung. Dazu will ich in vier Hinweisen, die ich bereits im
Hinblick auf die Heilpddagogik ausgewdahlt habe, einige
Fragen auswihlen. Ich habe die folgenden Abschnitte so
eingeteilt, dass ich zuerst einige anthropologisch bedeut-
same Merkmale der Technologie aufdecke, sie in einem
zweiten Schritt auf das Menschenbild beziehe, um sie
schliesslich in Fragen an die Heilpddagogik auszumiinden.

3.1. Erster Hinweis: Das Nein zur Unverdnderlichkeit

Laut geschichtlicher Forschung wurde im ausgehenden 13.
Jahrhundert zum ersten Mal erwéhnt, dass der Mensch die
Sehschwiche durch die Brille korrigiert hat (7). Dieses
Ereignis scheint mir ein Ausdruck eines Wandels der
Einstellung des Menschen zu einem kdrperlichen Gebre-
chen zu sein. Mit Sicherheit hat der Mensch seit eh und je
mit Hilfsmitteln verschiedener Art eine mangelnde oder
erschwerte Bewegungsfiahigkeit zu kompensieren versucht
— die Brille aber ist die Korrektur einer Schwiche, die der
Mensch vorher wohl als schicksalhaft gegeben anerkennen
musste. Diese Korrektur ist ein deutliches Nein gegentiber
dem, was das Schicksal, was die Natur, was Gott oder
welcher Urheber einer natiirlichen Schwiche geglaubt
wurde, dem Menschen zugeteilt hatte. Es ist eine klare
Absage an den Glauben, das Natiirlich-Gegebene sei
unverinderbar und insofern vom Menschen hinzunehmen.
Neu entsteht nun die Auffassung von der Verdnderbarkeit
durch den Zugriff des Menschen.

Auf der Grundlage dieser neuen Sicht konnte sich die
Geschichte der technischen Hilfsmittel entwickeln. Wir
haben heute ein riesiges Angebot vor uns: Zur Aktivierung
und Unterstiitzung von Funktionsresten (etwa den Horap-
parat), zur Mobilisierung von Reserven — und seit kurzem
die Telethesen, das heisst die elektronischen Hilfsmittel,
zum Einsatz bei bisher nicht entwickelten oder fehlenden
Funktionen (8). Hinter all diesen Hilfsmitteln und ihrem
heilpadagogischen Einsatz steckt die oben erwdhnte
Absage an die Unverdnderbarkeit dieser vorwiegend kor-
perlichen Behinderungen.

Ist diese Auffassung nicht gleichzeitig eine der anthropolo-
gischen Voraussetzungen der Heilpiddagogik? Hatten wir,
die wir hier versammelt sind, einen Berufim heilpadagogi-
schen Bereich gewihlt, wenn wir nicht durchdrungen
waren von der Auffassung, jede Behinderung sei verdnder-
bar — und somit dem erzieherischen Zugriff offen? Wir
treffen hier also auf eine erste, wesentliche Aussage zum
Verhiltnis von Technologie und Heilpadagogik. Dabei ist
wohl zu beachten, dass ich hier von der Technologie als
einem Hilfsmittel spreche und damit voraussetze, dass es
im Vermdgen des Heilpddagogen und des Behinderten
stehe, es einzusetzen oder nicht.

Ist dieser Einsatz aber unter allen Umstidnden auch
sinnvoll? Diese Frage verweist darauf, dass wir sie nur
beantworten konnen, wenn wir sichere und klare Kriterien
zur Verfiigung haben, nach welchen wir uns orientieren.
Ich werde diese im abschliessenden Kapitel darlegen. Denn
der Behinderte darf unter keinen Umstanden zum Objekt
fiir den Einsatz technologischer Mittel werden, nur um
unsere eigene Faszination durch die Technologie auszu-
driicken. Ebensowenig darf er zum willkommenen Abneh-
mer solcher Hilfsmittel werden, hinter denen wirtschaftli-
che Interessen stecken. Weder das eine noch das andere ist
menschenwiirdig. Deshalb steckt hinter diesen Gefahren
ein uniiberhorbarer Appell an den Heilpddagogen, sich um

Neuerscheinung im VSA-Verlag

Affektive Erziehung im Heim

Handeln im Spannungsfeld zwischen Padagogik
und Justiz

Kinder kénnen sich psycho-sexuell frei entwickeln,
wenn sie Zutrauen zu sich selbst und zu anderen
Menschen aufbauen lernen. Dafiir benétigen sie affekti-
ve Zuwendung, die sich auch und vor allem im Korper-
kontakt und in zartlichen Gesten ausdrtickt. Kérperlich-
keit und Zartlichkeit sind demnach unentbehrliche
Basisbestandteile einer jeden Erziehung — auch der
Erziehung im Heim.

Kérperlichkeit steht jedoch immer auch in der zweifa-
chen Gefahr, einerseits das fir die Entwicklung des
Kindes férderliche Mass zu tiberschreiten und anderer-
seits an die Grenzen des sittlichen Empfindens des
Durchschnittsblirgers zu stossen, der beim institutio-
nellen Erziehungsauftrag misstrauischer urteilt als in
der Familie. Die Justiz Gbernimmt hier die vornehme
Aufgabe, Menschen, vor allem Kinder und Jugendliche,
die in einem entwicklungsbedingten Abhé&ngigkeitsver-
haltnis stehen, vor derartigen Ubergriffen zu schiitzen.

Erziehung tGiberhaupt, in besonderem Masse aber Erzie-
hung in Heimen und Anstalten, bewegt sich also in ihrem
affektiven Bereich standig im Spannungsfeld zwischen
den Erfordernissen und Anspriichen der Padagogik und
den schitzenden Bestimmungen und Regeln der Justiz.
Dem Erziehenden stehen aber flir diese anspruchsvolle
Aufgabe noch keine klaren Handlungshilfen zur Verfi-
gung. Um diesem Mangel zu begegnen, hat sich eine
interdisziplinare Arbeitsgruppe Affektive Erziehung im
Heim gebildet, der Heimleiter, PAdagogen, Psychologen,
Mediziner und Juristen angehdéren. Das Material, das
sie bis jetzt aufgearbeitet hat, ist nun als 93seitige
A 4-Broschire unter dem Titel «Affektive Erziehung im
Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Padagogik
und Justiz», im VSA-Verlag erschienen. Einer grund-
satzlichen Betrachtung der ganzen Problematik folgt
eine reiche Sammlung authentischer Beispiele von
problematischem affektiv-erzieherischem Verhalten im
Heim. Zu jedem Beispiel werden in tbersichtlicher Form
padagogische und juristische Erwagungen angestellt
und zu allgemeinen Merkpunkten und Leitlinien flr die
Praxis der affektiven Erziehung im Heim verdichtet.

Die Broschiire «Affektive Erziehung im Heim» wird von
ihren Autoren als Werkstattbericht bezeichnet, um
damit zu dokumentieren, dass die Arbeitsgruppe gerne
Anregungen von engagierten Lesern in die weitere
Bearbeitung der Problematik aufnimmt. «Affektive Erzie-
hung im Heim» kann zum Preis von Fr.21.50 (inkl.
Versandkosten) beim Sekretariat VSA, Verlagsabtei-
lung, Seegartenstr. 2, 8008 Ziirich, bezogen werden.

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Broschlre «Affektive Erziehung im

""" Heim. Handeln im Spannungsfeld zwischen Padago-
gik und Justiz.», herausgegeben von der Arbeits-
gruppe Affektive Erziehung im Heim, zum Preis
von Fr. 21.50 (inkl. Versandkosten).

Name, Vorname
Name und
Adresse des Heims

PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstr. 2, 8008 Ztirich

[S]
wn




die erforderlichen Kriterien zu bemiihen — und nétigenfalls
den Behinderten zu schiitzen.

3.2. Zweiter Hinweis: Der Glaube an die Machbarkeit

In diesem Nein zum Unverdnderlichen steckt aber zugleich
der Aspekt des Kdmpferischen, der Macht, der Uberlegen-
heit des Menschen gegeniiber der Natur in einem allgemei-
nen Sinne. Diese Wesensziige treffen wir heute gepaart mit
dem Glauben an die Machbarkeit. Dieser Glaube hat sich
tief in unser Denken und Handeln eingegraben. Kaum ein
Gespriach mit Eltern eines behinderten Kindes ist mir in
Erinnerung, bei welchem nicht der Satz «Da muss man
doch etwas machen konnen» gegenwirtig war. Und je
klarer die Behinderung uns die Grenzen jeglichen Zugriffes
vor Augen stellte, um so deutlicher stellte sich dieser
Glaubenssatz ein. Es scheint, als hétte sich das oben
erwiahnte Nein zur Behinderung als etwas Unverdnderli-
chem in den Glauben an die Moglichkeiten des menschli-
chen Zugriffes, das heisst an die Machbarkeit verwandelt.
Und die Technologie liefert aufgrund ihrer Errungenschaf-
ten von Jahr zu Jahr die Beweise fiir diesen Glauben. Dass
sie selbst vor dem Werden des Menschen nicht Halt macht,
zeigt die Entwicklung der Gen-Manipulation.

Unter dieser Einwirkung, die sich in den letzten Jahren
immer deutlicher zeigt, entstehen in unserem Fach die
heilpddagogischen Technokraten. Es ist dies eine Seite, die
in der Personlichkeit eines jeden heilpadagogisch Téatigen
aufzudecken ist. Gefdhrlich wird sie dann, wenn sie die
einzige Triebfeder zur Zuwendung zum Behinderten ist.
Gefahrlich nicht nur, weil sie zu einer oft masslosen
Betriebsamkeit fiihrt und das Anlicgen des Behinderten vor
lauter Arrangements und Planungen nicht mehr beachtet —
sondern ebenso, weil die Grenzen des heilpadagogischen
Tuns nicht mehr erfahren werden. Aber es gibt sie, die
realen Grenzen unseres Zugriffes und unseres heilpadago-
gischen Handelns. Ich denke an die geistig Schwerstbehin-
derten, die uns diese Erfahrung deutlich werden lassen. In
der Zuwendung zu ihnen geht es nicht um die Uberwindung
der Grenzen, sondern darum, sie auszuhalten und gerade
dadurch an ihnen zu wachsen (9).

Dies ist aber erst dann der Fall, wenn wir den Glauben an
die Machbarkeit ergidnzen durch den Glauben an das
Geheimnis, welches der Mensch in jedem Fall ist. Jede
Form, das Geheimnis zu entrdtseln oder zu missachten,
entleert den Menschen, so dass er schliesslich nur noch ein
mehr oder weniger gut funktionierendes System ist. Die
Konfrontation der Heilpddagogik mit der modernen Tech-
nologie fiihrt uns folglich zur Frage, ob wir festhalten an
einem Menschenbild, dessen wesentliche Aspekte sich dem
menschlichen Zugriff entziehen oder nicht.

3.3. Dritter Hinweis: Die naturwissenschafiliche Denkweise

Ich sagte, dass in der Entwicklung der Technologie immer
auch der Aspekt des Kadmpferischen und der Macht
enthalten sei. Dieser Gedanke ist nach einer andern
Richtung weiterzufiihren, und ich muss auf eine weitere
Schattenseite eintreten, die als bedrohlicher Hintergrund
diese Entwicklung begleitet.

Die heutige Technologie verdankt wichtige Impulse zu
ihrer Entwicklung einer ausgesprochenen Kampfansage im
16./17. Jahrhundert nicht nur gegentiber der Natur und
dem entsprechenden Ausgeliefertsein des Menschen an
ihre Michte, sondern auch gegeniiber der Finsternis des

258

Aberglaubens. Seither ist die Technologie verbunden mit
dem Mythos der Uberwindung von abergldubischen Vor-
stellungen (10). In allen Bereichen des menschlichen Den-
kens und Handelns ist die naturwissenschaftliche Denk-
weise, die zur Entwicklung der Technologie gefiihrt hat,
mit einem eigenartigen Absolutheitsanspruch eingezogen
und beherrscht sie als die einzig wahre, einzig exakte
Denkart.

Wir sehen heute, dass sie sich mit dem Gefiihl der
menschlichen Allmacht verbindet — und zugleich erleben
wir, dass die Technologie ihrerseits tiber den Menschen
eine ungeheure Macht austibt (11). Mit dieser Denkart ist
der Zwang zur Weiter-Entwicklung verbunden — und je
mehr Resultate ihr gelingen, um so stiarker scheint der
Zwang zu sein. Gelingt ihr etwas nicht, dann gelingt es ihr
«noch nicht» (12). Dieses unaufhaltsame Fortschreiten, bei
welchem jede Stufe nur die Vorstufe zu einer weitern ist,
wurde in unserem Jahrhundert zum Triger, auf den wir
unsere Sehnsucht nach Sicherheit projizieren konnten —
Technologie wird zum Sinnbild der Sicherheit des Men-
schen in einer Welt, die gerade durch die Fortschritte der
Technologie unsicher geworden ist. Mit der Technologie
fiihlt sich der Mensch méchtig — und erfahrt zugleich die
Macht der Technologie.

Der Challenger-Absturz zu Beginn dieses Jahres hat alle
diese Aspekte mit einem Schlag zum Bewusstsein gebracht.
Es war meines Erachtens wohl nicht die Trauer um die
sieben Menschen, welche die Weltbevolkerung bewegte —
es war die Erschiitterung des Vertrauens, das auf die
Technologie verlegt worden ist. Mit einem Schlag wurde
uns vor Augen gefiihrt, dass die Maschine letztlich nicht
geeignet ist, der Garant flir unser Sicherheitsstreben zu
sein. Es brauchte damals wie im Anschluss an Tschernobyl
nicht viel Spiirsinn, um bei den Reden der Politiker und
Fachleute jene Forderungen nach Weiterentwicklung her-
auszuhoren, die alle Merkmal einer tiefgreifenden Zwangs-
neurose angenommen haben. So wird ein «Aussteigen aus
der Technologie» als unverantwortbar bezeichnet — wobei
immer noch zu fragen wire, welches Verstdndnis von
Verantwortung hier gemeint sei.

Bezogen auf das Menschenbild ist deutlich zu erkennen,
dass unter diesen Merkmalen der Technologie jene
menschlichen Fihigkeiten als die einzig wesentlichen
bewertet werden, welche das rationale Durchdringen der
Wirklichkeit ermdglichen. Selbst der Mensch wird auf das
Quantifizierbare reduziert — und damit ndhert er sich
wiederum der Maschine. Die Aspekte der Wirklichkeit
aber, die rational nicht fassbar sind, und die entsprechen-
den Wesensziige des Menschen, die diese Aspekte aushal-
ten und zu ihnen in Beziehung stehen, diirfen unter
dem Absolutheitsanspruch keine Bedeutung haben. Ich
meine das Unaussprechliche, das Unantastbare, die Bezlige
zum Transzendenten usw. Sie werden als «spekulatives
Beiwerk» und als «Ballast» bezeichnet, von dem sich der
Mensch befreien muss.

Ohne Zweifel ist von dieser Verdnderung des Menschenbil-
des, die schon ldngst im Gange ist, auch jeder helfende
Beruf und jede entsprechende Institution betroffen. Als
Beispiel erwihne ich die gegenwirtig in vielen Institutionen
diskutierte Verkiirzung der Arbeitszeit. Dabei ist er-
schreckend, dass die vielen Fragen, die damit verbunden
sind, reduziert werden aufihre mathematische Losbarkeit.
Die Aufgabe lautet ganz einfach:

Schweizer Heimwesen V/87



«Wenn 22 Mitarbeiter pro Woche 2 Stunden weniger
arbeiten, ergibt sich fiir die Institution eine zusdtzliche
Stelle. Wie verteile ich also diese Stelle auf die taglichen
22 x 20 Minuten, damit der Betrieb weiter funktioniert?»

Aber nicht nur unser Arbeitsverstandnis in einer Institu-
tion, sondern ebenso (und vielleicht in den Auswirkungen
verheerender) édndert sich unsere Einstellung zum
Behinderten selbst. Die naturwissenschaftlich gestellte
Diagnose tritt in den Vordergrund. Sie betont den Defekt,
wo es der heilpddagogischen Betrachtung um die
«offengebliebenen Moglichkeiten» (Bach) ginge (13).

Wir stehen, je mehr dieses Denken in unsere Arbeit Einzug
hilt, vor der Frage: Was stellen wir ihm entgegen? Was ist
der Behinderte mehr als was die Diagnose enthalt? Was ist
der Mensch mehr als ein gut funktionierendes Subsystem,
welches Informationen verarbeitet? Die Entwicklung der
modernen Technologie sollte uns mit dusserster Vehemenz
auf diese Fragen lenken.

3.4. Vierter Hinweis: Es darf keine Fehler geben!

Den letzten Hinweis beginne ich absichtlich mit einer
etwas provozierend abgefassten These: Im Menschenbild
der modernen Technologie hat das Behindertsein keinen
Platz — ausser, dass der Behinderte das wirtschaftliche
Interesse auf sich zieht und willkommener Abnehmer von
Produkten ist, welche sie hervorbringt. Ich will diese
Behauptung etwas ausfiihren.

Dazu nehme ich als Beispiel die Computer-Wissenschaft.
An der Denkweise, auf welcher sie basiert, lassen sich
bedeutungsvolle Merkmale aufzeigen. Dabei bin ich mir
bewusst, dass ich sie wiederum verkiirzt und vereinfachend
darstelle.

Das Funktionieren des Computers beruht auf dem soge-
nannten «bindren Denkeny, welches sich in einem System
von nur zwei Zeichen (ndmlich O und 1) ausdriicken ldsst.
Es ist nach Weizenbaum ein «Zwei-wegsystem» (14), das
sich in die Befehle kleiden lasst: «Falls das und das der
Fall ist, tu dies — andernfalls tu das». In diesem System
darf es keinen Fehler geben, sonst funktioniert es nicht.
Treten dennoch welche auf, dann ist es eine Storung.
(Selbst riesige Katastrophen sind Storfaktoren.) «Jede neue
Storung (aber wird) in einen Spezialfall verwandelt, den
man durch ein ad hoc erstelltes spezielles Programm in
den Griff bekommen und somit in das Gesamtsystem
integrieren kann» (15).

Schleicht sich dieses Denken in das Menschenbild ein —
und es gibt Anzeichen dafiir, dass dieser Prozess bereits im
Gange ist — dann stehen wir vor einer tiefgreifenden
Bedrohung, die ich nach zwei Seiten hin erlautere.

Wenn es keinen Fehler geben darf, gibt es auch den
Widerspruch nicht mehr (16). Versteht man aber Ge-
schichte als einen Prozess, der durch den Widerspruch zum
jeweils Alten erhalten bleibt, dann fiihrt dieses Denken
schliesslich zur Leugnung der Geschichte — und somit der
Geschichtlichkeit des Menschen. Diese Leugnung bedeutet
aber wiederum eine weitere Loslosung des Menschen von
seiner Verwurzelung, ist eine weitere Entleerung der
menschlichen Sinnhaftigkeit. Und je mehr wir in diesem
Prozess stehen, um so grosser wird die Versuchung, unser
Streben nach Sinngebung und Sicherheit auf die Technolo-

gie zu stiitzen. Was heisst es aber fiir die heilpiddagogische
Tatigkeit, wenn der Mensch nicht mehr als geschichtliches
Wesen aufgefasst wird? Es heisst, dass es keine Verwand-
lung mehr gibt. An dieser Stelle 6ffnet sich uns eine tiefe
Kluft zu dem, was ich unter dem ersten Hinweis hervorge-
hoben habe, dass der Mensch als grundsitzlich verinderbar
betrachtet werde. Das urspriinglich in den technischen
Hilfsmitteln liegende Nein zum Unverinderbaren wird
durch die moderne Technologie wiederum bedroht durch
die Ablehnung der Verdnderung und Verwandlung. Die
heilpddagogische Tatigkeit wird dadurch in einem ihrer
zentralsten Aspekte in Frage gestellt.

Noch tiefer aber muss es den Behinderten treffen. Denn
unter dem oben entworfenen Denken ist seine Schwiche,
seine Schadigung, seine Storung ein Defekt, ein Fehler, der
sich irgendwann durch irgendwelche Einfliisse in die
Entwicklung eingeschlichen hat. Fehler aber darf es nicht
geben.

Darf es unter diesen Voraussetzungen den behinderten
Menschen in einer Gesellschaft geben? Darf es Kranksein,
Geschidigtsein, Behindertsein in diesem Menschenbild
geben? Darin liegt meine tiefste Angst begriindet: Dass wir
in Gefahr stehen, uns ein Selbstverstindnis anzueignen, in
welchem diese Seiten unserer Existenz von den Grundlagen
her keinen Platz mehr haben. Ich habe Angst, weil in
unserem Jahrhundert auch in dieser Beziechung uns ein
Beispiel vorgefiihrt worden ist, wie man aus einer solchen
Auffassung vom Menschen die entsprechenden politischen
Konsequenzen gezogen hat.

4. Perspektiven der Herausforderung

Ich will im abschliessenden Teil meiner Ausfiihrungen
versuchen, die Herausforderung, vor die wir in der
Heilpddagogik (wie in der Pddagogik) gestellt sind, deutli-
cher zu formulieren und mit einigen Gedanken Perspekti-
ven aufdecken, worauf unsere Aufmerksamkeit in der
Zukunft unbedingt gelegt werden muss. Dabei geht es mir
nicht so sehr um die Heilpddagogik als Wissenschafi.
Selbstverstandlich wird sie Erfahrungen im Zusammen-
hang mit dem Einsatz neuer technologischer Hilfsmittel im
gesamten Bereich der Behindertenbetreuung aufarbeiten
miissen. So wie ich aber in meiner bisherigen Darstellung
die Riickfiihrung der Probleme auf den Menschen vorzu-
nehmen versucht habe, muss ich jetzt vorm Menschen
sprechen, der in einem heilpadagogischen Verhiltnis steht,
das heisst, es geht um den Behinderten und um den
Heilpddagogen, der sich ihm in der realen Situation
zuwendet. Das erlaubt eine differenziertere Betrachtung
der Fragen, als wir es im alltdglichen Leben gewohnt sind.

Die Fragen nach dem Verhiltnis zwischen moderner
Technologie und Heilpddagogik kénnen nicht verantwor-
tungsvoll beantwortet werden, wenn man festhilt an den
beiden Extrempositionen der scharfen Ablehnung einer-
seits oder der faszinierten Begriissung andererseits. Wie
schon erwédhnt, fiihren solche Extremansichten in eine
Sackgasse und verkennen die Sachlage in jeder Hinsicht.
Auf der Grundlage solcher Auffassung geht es um die
folgenden Perspektiven.

4.1. Technische Hilfsmittel

Die praktische heilpddagogische Arbeit, die sich dem
Einbezug moderner Technologien gedffnet hat, gibt ein

259



eindriickliches Bild von ihrer wirklichen Brauchbarkeit.
Wie auf verschiedenen anderen Gebieten sind Produkte
moderner Technologie tatsdchlich Hilfsmittel fiir den
behinderten Menschen, sich in der realen Lebenssituation
besser einzurichten. Es wire verfehlt, wiirden wir diese
Seite des zur Frage stehenden Verhiltnisses nicht sehen.
Technologie also als Hilfe bei der Wirklichkeitsbewdlti-
gung des Menschen: Gerade diese Seite verbindet sich mit
dem Heilpiddagogen und mit dem Behinderten.

4.2. Pdadagogisch verantwortbarer Einsatz

Um die Frage nach dem péadagogisch verantwortbaren
Einsatz technologischer Hilfsmittel beantworten zu kon-
nen, brauche es klare Kriterien, so sagte ich bereits.

Woher aber konnen wir diese Kriterien ableiten? Wir sind
auf die Erziehungsziele verwiesen, an welchen wir unsere
alltagliche Arbeit orientieren. Ohne tiefere Begriindung
erwiahne ich zwei Perspektiven, nach welchen wir uns
auszurichten haben (17). Es geht einerseits darum, den
behinderten Menschen so zu erziehen, dass seine relative
Selbstindigkeit in der Bewdltigung seines Lebens erhéht
werde. Jedes Hilfsmittel, welches zu dieser Erhohung
beitrdgt, ist padagogisch sinnvoll. Gleichzeitig aber ist
aufmerksam zu verfolgen, wo eine mogliche unnétige
Abhingigkeit des Behinderten entsteht. Auch im prakti-
schen, realen Einsatz technologischer Hilfsmittel gibt es
folglich die beiden Seiten: die positive wie die negative.

Andererseits geht es um die andauernde Verbesserung
seiner Lebensqualitdt. Diese besteht darin, dass der Behin-
derte die Beziehungen im Zwischenmenschlichen (im
Sinne Bubers) trotz aller Briichigkeit aufgrund der Behinde-
rung als verldsslich erfahrt. Mit dieser Formulierung lehne
ich jedes Hilfsmittel ab, welches zum Ersatz fiir das Fehlen
des Zwischenmenschlichen fiihrt. Das beginnt nicht erst
beim Computer. Wenn auf einer Erziechungsgruppe im
Heim ein Tonband oder ein anderes technisches Hilfsmit-
tel zur Wiedergabe von Musik eingesetzt wird, damit der
Erzieher um so leichter einer personlichen Arbeit nachge-
hen kann, sind diese Mittel pddagogisch unverantwortbar
eingesetzt. Wo sie aber, wie dies zum Beispiel bei schweren
cerebralen Bewegungsstorungen der Fall ist, die Kommu-
nikationsmoglichkeiten des Behinderten erhohen, ist damit
die Lebensqualitit verbessert.

Unter diesem Gesichtspunkt wird mir das Verhaltnis
zwischen Heilpddagogik und moderner Technologie zur
Modellvorstellung und gibt mir zur Hoffnung Anlass, dass
wenigstens an einem einzigen Punkt der heutigen Wirklich-
keit wesentliche Signale gesetzt werden. Denn man stelle
sich bloss die Utopie vor, wenn eines Tages die Politiker
mit ihren wirtschaftlichen Trabanten sich in ihren Ent-
scheidungen von derartigen Kriterien leiten liessen?

4.3. Der untergriindigen Bedrohung entgegen treten

Damit bin ich aber beim andern Aspekt moderner Techno-
logie angelangt, bei der Bedrohung. Auch in bezug auf diese
Seite der heutigen Wirklichkeit diirfen wir die Augen nicht
verschliessen und sind unbedingt dazu aufgefordert, sie
moglichst niichtern zu sehen. Ich kann es mir wohl
ersparen, auf Beispiele hinzuweisen, welche fiir die Bedro-
hung sprechen.

Die menschliche Seite der Bedrohung, gleichsam ihr
anthropologisches Aquivalent, ist die Angst. Sie bricht sich

260

nach verschiedenen Seiten hin Bahn und zeigt, zuweilen
deutlich erkennbar, zuweilen auch verdeckt durch Bescho-
nigungen und Rationalisierungen, sehr verschiedene Ge-
sichter. Es lohnt sich daher, einige Gedanken anzustellen,
um so mehr, als in Diskussionen hédufig eine erstaunliche
Naivitdt zum Ausdruck kommt.

Zuerst muss wohl gesagt sein, dass wir die Angst vor der
heutigen Bedrohung durch die Technologie nicht bewilti-
gen, indem wir uns intensiver mit Technologie beschéfti-
gen. Diese Argumentation wird heute ins Feld gefiihrt, um
die Einfiihrung der Informatik an unsern Schulen zu
begriinden. Hinter dieser Sicht steckt meines Erachtens der
Glaube, der Mensch sei nach wie vor der Beherrscher der
Technologie. Beim heutigen Stand der Entwicklung ist die
Situation aber umgekehrt. Technologie ist Macht, ist
Herrschaft tiber den Menschen. Dariiber diirfen wir uns
nicht hinwegtauschen lassen (18).

Ebenso ist es naiv, immer wieder zu beteuern, die
Technologie sei «an sich» neutral. Sic verbindet sich
tiberall, wo sie zum Ausdruck kommt, mit den herrschen-
den Michten innerhalb einer Gesellschaft. Und sind diese
Maichte militdrischer, politischer wirtschaftlicher Art,
dann steht sie eben in ihren Diensten und ist insofern nicht
mehr neutral. Dies wird uns ja im Zusammenhang mit dem
Wettriisten deutlich vor Augen gefiihrt.

Wenn ich aus der Perspektive des Heilpddagogen meine
eigene Angst bekenne, dann meine ich nicht bloss die
Moglichkeit weltweiter Zerstérung, von der wir gerade in
den letzten Monaten eine deutliche Vorstellung gewonnen
haben. Ich meine jene untergriindige, unmerklich vor sich
gehende Bedrohung, die in der Verdnderung und Umwand-
lung des Menschenbildes steckt. Es ist dies eine innere
Bedrohung, die im Gange ist, die wie die radioaktive
Verseuchung unserer Umwelt das Selbstverstindnis des
Menschen veridndert. Ich habe Angst vor einer Denkweise,
in welcher unser eigenes Behindertsein, unser Kranksein,
unser Geschidigtsein keinen Platz mehr findet.

Darin liegt meines Erachtens der zentrale und tiefste
Aspekt der heutigen Herausforderung durch die Technolo-
gie: Bekennen wir uns zu einem Menschen, der grundsétz-
lich mehr ist, als was quantifiziert und in formale
Zeichensysteme Ubertragen werden kann? Ist uns das
Unaussprechliche, das Unantastbare des Menschen als das
Letztgiiltige nicht Reduzierbare wesentlich — auch fiir
unsere heilpddagogische Tatigkeit? Ist uns die Wiirde des
Menschen so bedeutungsvoll, dass wir uns fiir sie einsetzen,
auch wenn unser Einsatz gegen die Grundtendenzen der
Zeitepoche gerichtet ist?

4.4. Zwischen Unabhdngigkeit und Zuwendung

Die Angst vieler Heilpddagogen hat aber noch eine andere
Farbung. Bei vielen mag es die Angst vor dem Neuen, vor
dem Fremden sein, das auf uns zukommt. Ich meine aber,
dass die eigene padagogische Einflussnahme zur Sprache
kommen muss. Zu reden ist vom Heilpddagogen, der seine
padagogische Arbeit in Frage gestellt sieht, weil sein
Machtanspruch, den er in seiner Arbeit tdglich gestiitzt
sieht, ins Wanken kommt. Wird er letztlich nicht iiberfliis-
sig, wenn die moderne Technologic in seine Arbeit
einzieht? Braucht es ihn denn tiberhaupt noch, wenn doch
technologische Hilfsmittel dem Behinderten ganz andere

Schweizer Heimwesen V/87



Fiinftes Praxis-Seminar VSA, 2./3. Juni 1987, im Franziskushaus Dulliken
Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl-Heinz Bauersfeld

Psychosomatische Reaktionsweisen und ihre
Veranderungen im Alter

Dieses Seminar mochte auf die Veranderungen der psychosomatischen Reaktionen mit zunehmendem
Alter aufmerksam machen. Dieser Vorgang betrifft nicht nur die Betagten, sondern auch Betreuer,
Angehérige usw. Die genannten Veranderungen haben mit der Reduktion des Vitalgeflihls zu tun, mit
Veranderungen im Sozialbereich usw. Es werden im Seminar damit zusammenh&ngende Fragen
aufgegriffen und Losungsvorschlage erarbeitet.

Programm

Dienstag, 2. Juni 1987

10.00 Begrlissung
«Der Mensch in der Begegnung mit dem Ungltick» (Abbt)

10.45 «Neue Aspekte zur Altersdepression und ihre Reaktionsweisen» (Bauersfeld)
14.30 «Warum wird der alternde Mensch angstlicher?» (Bauersfeld)
15.30 Wie reagieren wir auf die grossere Angstlichkeit?
Gruppenarbeit anhand von personlichen Erfahrungen
20.00 Gemltliches Beisammensein

Mittwoch, 3. Juni 1987

09.00 Wie lernt der Betreuer die Signale der psychosomatischen Reaktionsweise beachten und
wie kann er damit umgehen?
Praktische Ratschlage

14.00 Wo liegt die Wahrheit der Signale —in dem, der sie aussendet, oder in dem, der sie empfangt
15.30 «Zur geistlichen Dimension der Schwermut» (Abbt)
16.00 Ende des Seminars

Kurskosten: Fr.250.—
12 % Erméassigung flr Teilnehmer aus VSA-Heimen mit persdnlicher Mitgliedschaft
9 % Erméassigung fur Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
3 % Erméassigung bei persdnlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus Dulliken separat, Vollpension zirka Fr. 65 .—
Anmeldung: bis 18. Mai 1987 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zrich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spatestens eine Woche vor Kursbeginn

Anmeldung Praxisseminar 1987 Dulliken
Name, Vorname Adresse

Name des Heims PLZ, Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [0 Persénliche Mitgliedschaft O
Unterkunft im Franziskushaus erwtlinscht [

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung vor
Tagungsbeginn eine Annulationsgebihr von Fr. 70.— berechnet werden.




Moglichkeiten zur Bewdltigung seines realen Lebens be-
reitstellen, als es der Heilpadagoge zu tun vermag?

Der Heilpiddagoge als Person ist gefragt und ist zur Antwort
herausgefordert. Wenn er seine Tatigkeit so gestaltet, dass
seine eigenen Machtanspriiche dauernd gestirkt werden —
was gleichbedeutend ist mit der wachsenden Abhéngigkeit
des Behinderten von ihm —, dann konnte diese Herausfor-
derung zu einer gelduterten Berufsauffassung fithren. Unser
Ziel ist der allmahliche Abbau von solchen unndétigen
Abhingigkeiten — der Heilpddagoge arbeitet, wenn er sich
dieser Zielsetzung verpflichtet fiihlt, an seinem eigenen
Uberfliissig-Werden.

Doch ist mit aller Deutlichkeit klarzustellen, dass keine
Maschine, auch wenn sie noch so perfekt funktioniert, die
mitmenschliche Bezichung ersetzen kann. Der Mensch
wird auch in weiterer Zukunft auf die mitmenschliche
Zuwendung angewiesen sein. Denn diese Aussage betrifft
ein Wesensmerkmal eines piddagogisch brauchbaren und
notwendigen Menschenbildes, zu dem ich mich bekenne.
Wer in bezug auf das Verhiltnis des Menschen zur
Maschine von «Kommunikation», von «Beziehung» usw.
spricht und sie gar der mitmenschlichen Zuwendung
gleichsetzt, verdeckt dieses Wesensmerkmal — oder hat
zumindest ein sehr eingeschrinktes Verstdndnis davon.
Nichts kann meines Erachtens diese gegenseitige Zuwen-
dungersetzen. Und darin liegt nach wie vor die Chance wie
auch die grosse Herausforderung an den Heilpadagogen.

4.5. Das Bekenntnis zu einem perséonlichen
Menschenbild

Die heutige Technologie fordert zur klaren Stellungnahme
heraus. Hinter jeder Stellungnahme aber steckt immer ein
Bekenntnis zu jenen Wertvorstellungen, nach welchen sich
der Mensch orientiert. Bei allen dargelegten Veranderun-
gen des Menschenbildes stellt sich daher die Frage: Was
stellt jeder einzelne von uns diesen Einwirkungen entgegen
— nicht im Sinne ihrer Ablehnung, aber im Sinne ihrer
Erginzung? Es wire naiv zu denken, wir vermochten die
technologische Entwicklung durch die Betonung vernach-
lissigter Aspekte des Menschenbildes oder gar die bereits
erwidhnte Bedrohung aufzuhalten. Wohl aber — und dies
sollten wir nicht unterschidtzen — geldnge es uns, in uns
selbst Krifte zu mobilisieren, die einen Beitrag zu einer
gesellschaftlichen Umorientierung bedeuten konnten. Wir
stehen zum Ende unseres Jahrhunderts vor der Situation,
dass solche Umorientierung nicht spielerischer Luxus oder
gedankliche Spielerei sein darf, sondern bitterernste, akute
und allerdringlichste Notwendigkeit.

So hidngt wohl alles davon ab, dass wir in uns selbst die
Balance zwischen den positiven Aspekten der Technologie
als einer Hilfe fiir uns und unsere Arbeit und den negativen
der Bedrohung finden. Ich wollte aufzeigen, dass unser
eigenes Menschenbild, dessen Inhalte wir erkennen und zu
denen wir uns bekennen sollen, ein moglicher Weg dazu
ist. Wenn die Auseinandersetzung mit moderner Techno-
logie uns auf diesen Weg dringt, dann hat sie sich gelohnt,
und wir haben in der Tat etwas fiir die Welt Wesentliches
getan.

262

Anmerkungen

(3S)

(95

wn

12

13

15
16

Vel. Gehlen Arnold: Die Technik in der Sichtweise der
Anthropologie (1953), in: Anthropologische Forschung,
Rowohlt Miinchen 1967.

Landmann Michael: Philosophische Anthropologie, Berlin
1969/3 S. 172 ff.

Bollnow O. F.: Die anthropologische Betrachtungsweise in der
Padagogik, Essen 1968/2.

Bollnow O. F. a.a.0. S. 39: «Bei jedem neuen Phidnomen neu
und unbefangen einzusetzen, immer offen zu bleiben fiir das
unerwartet Neue und jeder Versuchung zu einer endgiiltigen
Wesensbestimmung mannhaft zu widerstehen, darin liegt die
Wiirde und die Verantwortung einer philosophischen Anthro-
pologie.»

Saner Hans: Karl Jaspers, Rowohlt 1970, S. 86.

Luhmann N./ Schorr E.: Zwischen Technologie und Selbstre-
ferenz Frankfurt a. M. 1982. Luhmanns Definition lautet:
«Technologie ist die Wissenschaft von den Kausalverhiltnis-
sen, die praktischen Situationen zugrundeliegen und nach
denen sich das Handeln richten muss, wenn es Erfolg haben
will» (S. 11). Diese Definition erscheint mir fiir die anthropolo-
gische Betrachtungsweise zu eng.

Vgl. Postman Neil: Wir amiisieren uns zu Tode, Frankfurt
a. M. 1985.

Vgl. Giahwiler Viktor: Der Computer in der Schule: Alptraum
oder Lernhilfe? SHG 1985/2, S. 43-45.

Siegenthaler Hermann: «Anthropologische Grundlagen zur
Erzichung Geistig-Schwerstbehinderter», Haupt Bern 1983
(Hrsg.) «Begrenztes Menschseiny», Verlag VSA, Ziirich 1983.

Hiibner Kurt: Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985.

Weizenbaum Joseph: Die Macht der Computer und die
Ohnmacht der Vernunft, Frankfurt a. M. 1977.

Weizenbaum J. a.a.0. S. 173.
Bach Heinz: Geistigbehindertenpddagogik, Berlin 1975/7.
Weizenbaum J.: a.a.O. S. 136.
Weizenbaum J.: a.a.0. S. 172.

Burger Rudolf: Die Angst vor dem Widerspruch, Information
Philosophie, Basel 1986/2, S. 6-16.

Siegenthaler Hermann: (Hrsg.) Andauernde Forbildung gei-
stigbehinderter Erwachsener, Luzern 1984.

Weizenbaum J.: a.a.O. S. 178.

Die Selbstkritik hat viel fiir sich.
Gesetzt den Fall, ich tadle mich, so hab’
ich erstens den Gewinn, dass ich so
hiibsch bescheiden bin; zum zweiten
denken sich die Leut’: der Mann ist
lauter Redlichkeit; auch schnapp’ ich
drittens diesen Bissen vorweg den
andern Kritiklissen; und viertens hoff’
ich ausserdem auf Widerspruch, der mir
genehm. So komm es dann zuletzt
heraus: dass ich ein ganz famoses Haus.

Wilhelm Busch

Schweizer Heimwesen V/87



	Zum Verhältnis von Technologie und Heilpädagogik aus anthropologischer Sicht

