
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 4

Artikel: Oekonomie und Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere? : Diakonie
als Auftrag

Autor: Christen, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oekonomie und Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere?

Diakonie als Auftrag
Von Prof. Dr. theol. Eduard Christen, Luzern

Die 142. Jahresversammlung des VSA, die am
14./15. Mai 1986 in Küssnacht am Rigi durchgeführt

wurde, war dem Thema «Ökonomie und
Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere?»
gewidmet. Prof. Dr. theol. Eduard Christen, Rektor
der Theologischen Fakultät Luzern und daselbst
Professor der Dogmatik, entwarf im Schlussvortrag
der Tagung eine beeindruckende theologische Skizze
des Dienens. Christens Vortrag wird hier im Wortlaut

wiedergegeben, die Zwischentitel sind zum Teil
von der Redaktion gesetzt. Die diesjährige VSA-
JahresVersammlung trägt den Titel «Das Heim als
Lebensgemeinschaft - Nähe und Distanz» und findet
am 13./14. Mai 1987 in Wald (ZH) statt.

Beim Wort «Dienst» werden in uns unterschiedliche
Vorstellungen geweckt. Positive oder negative Erfahrungen,

die wir gemacht haben, begleiten unseren Begriff von
Dienst und Dienen. Es macht doch einen erheblichen
Unterschied, ob «Dienst» die Assoziation von
«Herrschen» und «Beherrschen» oder von «Liebe» und «Güte»
abruft. Wer über Dienst nachdenkt und redet, muss mit
gegenteiligen Lebenskontexten und Erfahrungswerten
rechnen. Da liegt auch der tiefere Grund, warum sich in
unserer Sprache das Fremdwort «Diakonie» eingebürgert
hat; denn dadurch wird das zweideutige Wort «Dienst»
zum Positiven präzisiert und der Unterton vom
«Beherrschtwerden» als hässliches Nebengeräusch der Abwertung

und der Ausnützerei ausgeschaltet. Wer Diakonie
sagt, denkt an Lebenshilfe und Mitmenschlichkeit - zu
Recht!

In den folgenden theologischen Überlegungen möchte ich
den positiven Klang von Diakonie verstärken, indem ich
vereinzelte hintergründige Zusammenhänge in der Bibel
aufzuzeigen versuche.

Gottesdienst und Weltdienst

Die christliche Theologie, die sich in jüngster Zeit intensiv
mit Menschsein und Menschlichkeit beschäftigt, entdeckt
zusehends mehr, wie aktuell und tiefsinnig Gebote des

Alten Testamentes sein können - und das gerade für
moderne Gesellschaftsstrukturen. Im 5. Buch Mose, dem

sogenannten Deuteronomium, steht die für jüdische
Frömmigkeit wichtige Anweisung:

«Du sollst den Herrn, deinen Gott, fürchten. Ihm sollst
du dienen, an ihm sollst du dich festhalten, bei seinem
Namen sollst du schwören er ist dein Gott. Für dich
hat er all das Grosse getan das du mit deinen Augen
gesehen hast. Als deine Vorfahren nach Ägypten zogen,
waren sie nur siebzig an der Zahl; jetzt aber hat der
Herr, dein Gott, dich so zahlreich gemacht wie die Sterne
am Himmel. Darum sollst du den Herrn, deinen Gott,
lieben und dein Leben lang aufseine Dienstanordnung,
auf seine Gesetze, Rechtsvorschriften und Gebote achten»

(Dtn 10,20-11,1).

Die Verknüpfung von Gottesbeziehung und Umweltverhalten

im umfassenden Sinn ist ein ausserordentlich
deutliches Merkmal jüdischer Religiosität zur Zeit des

Alten Testamentes. Einem Glauben, der sich verinnerlicht
und wegstiehlt aus dem Tun und Lassen des Alltages,
widersteht diese Frömmigkeit. Jede seriöse Beziehung zu
Gott weist den Menschen in ein entsprechendes Verhalten
zur Welt ein.

Der Mensch als Abbild Gottes

Über dieses Urgesetz des Glaubens hat der Jude viel
nachgedacht und es bewusst an den «Anfang aller Schöpfung»

gesetzt. «Es kann doch nie Menschen gegeben haben
ohne diese Norm», so denkt der Verfasser des ersten

Prof. Dr. Eduard Christen: «Nur in dem Masse ist der Mensch
Abbild Gottes, als er seinen Weltauftrag, seine Herrschaft über die
Welt und die erfindungsfreudige Weltgestaltung ausübt durch
Mass-Nehmen am Willen Gottes. Gottesdienst wird konkret im
Dienst an der Welt.»

205



TASKI bora
Ein neuer Staubsauger für kühle Rechner.

Für den täglichen harten
Einsatz ist TASKI bora entwickelt
worden. Kompromisslos ist
dabei auf funktionelle Vorteile und
zuverlässige Technik geachtet
worden. TASKI weiss aus jahr¬

zehntelanger Erfahrung, dass
der Reinigungsfachmann auf
Robustheit, Zuverlässigkeit und
Langlebigkeit achten muss.
Die grosse Saugkraft, die handliche

- und doch schöne Form -
erlaubt den Einsatz in vielen
Bereichen.

TASKI bora - klein im Preis,

gross in der Leistung und doch
leise!

Wir senden Ihnen gerne
unverbindlich alle näheren Informationen.

TASKI Fürtotale
Sauberheit

A. Sutter AG

CH-9542 Münchwilen
Tel. 073/27 27 27
Tlx. 883 388 asu ch

TASKI, ein Geschäftsbereich der A. Sutter AG.
Mit vielen Servicestellen und Vertretungen in Europa und Übersee.

206
Schweizer Heimwesen IV/87



Kapitels im 1. Buch Mose (Gen): «Gott hat die Menschen
als sein Abbild erschaffen» (Gen 1,26). Das bedeutet:
«Menschen sollen herrschen» (ebd.) und «als Mann und
Frau fruchtbar werden und sich vermehren» (Gen
1,27-28).

Mit dem Abbildsein des Menschen wird zunächst eine
besondere enge geschöpfliche Urbeziehung zu Gott, dem
Schöpfer der Welt, ausgesagt - eine Beziehung, die dann
aber «im Herrschen über die Welt» und in der kreativen
Fortzeugung konkret zum Vorschein kommen soll. Der
Mensch repräsentiert Gott als den Herrscher und Schöpfer
dann, und nur dann, wenn er auf Gott hörend und an ihm
Mass nehmend handelt in der Umwelt. Niemals darf die
Weltherrschaft und die kreative Weltgestaltung losgelöst
von der Beziehung zum auftraggebenden Schöpfer Gott
verstanden und ausgeführt werden.

Die in religiösen Kreisen viel zitierte «Schöpfungsordnung»

beinhaltet vor allem andern die unauflösliche
Einheit zwischen Gottes- und Weltverhältnis, zwischen
Gottesdienst und Weltdienst. Nur in dem Masse ist der
Mensch Abbild Gottes, als er seinen Weltauftrag, seine
Herrschaft über die Welt und die erfindungsfreudige
Weltgestaltung ausübt durch Mass-nehmen am Willen
Gottes. Gottesdienst wird konkret im Dienst an der Welt.
Umgekehrt: das Handeln an der Welt ist dann Gottesdienst,

wenn es ein wirklicher Dienst an der Welt und nicht
ein falscher, nicht ein «Bärendienst» ist. Wer sich also zur
Rechtfertigung der freien rücksichtslosen Ausnützung auf
den Weltauftrag des Schöpfers bezieht oder die
Schöpfungsordnung beschwört, der argumentiert gegen sich
selbst.

Die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe

Dasselbe Urprinzig aller Religiosität, übertragen auf die
anthropologisch-gesellschaftliche Ebene, liegt dem Hauptgebot

zugrunde, das Gottes- und Nächstenliebe umfasst.
Gestützt auf jüdische Tradition, betont das Neue Testament

die Einheit erneut:

«Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit ganzem
Herzen und ganzer Seele, mit all deiner Kraft und all
deinen Gedanken und: Deinen Nächsten sollst du lieben
wie dich selbst» (Lk 10,27 vgl. par. Mt 22,35-40; Mk
12,28-31).

Die verpflichtende Kompositionseinheit von Gottes- und
Nächstenliebe wird zum Kriterium des Glaubens. Es heisst
aber auch: Nächstenliebe, die bei der Überwindung des

egoistischen Kreisens um sich selbst beginnt, ist nur
möglich in und aus der bewegenden Gottesliebe. Karl
Rahner hat dasselbe in einem bemerkenswerten Artikel
«Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe» (Schriften

zur Theologie VI 277-298) etwas philosophischer
formuliert und Gottesliebe den Grund für die Möglichkeit,
den Nächsten zu lieben, genannt (ebd. 295). Gott selbst,
seine uns bewegende Liebe macht es möglich, Menschen
als Mitmenschen zu achten und zu lieben.

Was ein Mensch von Christus erwarten darf

Die Verflechtung von Gottes- und Nächstenliebe zum
einen Hauptgebot spielt im Neuen Testament eine so

wichtige Rolle, dass sogar die Zukunftserwartungen daran

orientiert werden. Was ein Mensch von Christus erwarten
kann und darf, hängt von der gelebten Einheit der beiden
ab. Wie eine «Neunerprobe» des Hauptgebotes hört sich
das Wort Jesu in der Eschatologierede an:

«Amen, ich sage euch: Was ihr für einen meiner
geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.»
Und: «Amen, ich sage euch: Was ihr für einen dieser
Geringsten nicht getan habt, das habt ihr auch mir nicht
getan» (Mt 25,40 und 45).

Johannes doppelt mit aufregenden theologischen Reflexionen

nach. Er schreibt:

wir wollen einander lieben; denn die Liebe ist aus
Gott, und jeder, der liebt, stammt von Gott und erkennt
Gott» (V. 7) «... wenn wir einander lieben, bleibt Gott
in uns...» (V. 12), «Gott ist die Liebe, und wer in der
Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm» (1 Joh
4,7.12.16).

Und dann setzt er an zur radikalen Kritik der religiösen
Praxis:

«Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott! aber seinen Bruder
hasst, dann ist er ein Lügner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er doch sieht, der kann Gott nicht lieben,
den er nicht sieht» (1 Joh 4,20).

Johannes widersteht jedem Versuch, Gottes- und
Nächstenliebe auseinander zu dividieren. Das Hauptgebot ist
nur solange «Haupt und Zentrum» aller Gebote und
Anweisungen als es «ungebrochen» bleibt.

Die gefahrliche Autonomie des Menschen

Meine Damen und Herren, ausgehend von den erwähnten
Voraussetzungen kann die Theologie ein christliches
Verständnis der Diakonie gewinnen: Dienst ist Liebe im
Vollzug - Liebe, die nicht dient, ist nicht Liebe - Dienen
ohne Liebe ist kein Dienst. Darum, was für die Einheit von
Gottes- und Nächstenliebe gilt, findet ohne Abstrich
Anwendung für den Dienst: Gottesdienst und Menschenbzw.

Weltdienst sind eine Praxiseinheit.

Und doch, täglich und überall beginnt das Übel aller Übel,
indem unterschieden, auseinandergehalten und die Einheit
aufgegeben wird. Das wissen nicht nur wir, davon weiss
auch schon das Alte Testament. Die sogenannte zweite,
ältere Schöpfungserzählung, die ausgeht von der friedlich
geordneten Position des Menschen in der Welt (Gen
2,4b-25), leitet über zur Sündenfallerzählung (Gen
3,1-24). Der kritische Punkt ist offensichtlich die negative
Stellungnahme des Menschen zu Gott. Dadurch trifft der
Mensch auch seine Position, sein Verhältnis und sein
Verhalten zur Welt. Sünde, so nennt die Schrift diese

Verweigerung, umfasst beides. Sie ist Dienstverweigerung
vor Gott. Der Mensch hält sich für absolut autonom, er
will nicht gotthörig sein, sondern selbstbestimmend. Damit
«verändert» er negativ nicht nur seine Stellung zu Gott,
sondern auch zur Welt. Diese von Grund auf gefahrliche
Autonomie zerstört seine friedliche Nutzung und Gestaltung

der Umwelt, was mit dem Bild der Vertreibung aus
dem Paradies, namentlich mit «Vertreibung aus dem
Garten Eden» zum Ausdruck gebracht wird (Gen 3,24).

Gefahrlich ist diese Autonomie für die Welt, weil das Mass
aller Dinge ins «Ich» des Menschen bzw. ins «Wir einer

207



Gruppe» verlegt wird. Gefahrlich ist sie, weil die Sicht auf
das «Ich» und das «Wir» die Rücksicht auf alles andere
überdeckt oder ausblendet. Und was sich von dieser
sündigen Position aus als Umweltgestaltung ausgibt, ist in
Wirklichkeit Verunstaltung. Herrschen heisst jetzt nicht
mehr «in Dienst nehmen» unter Berücksichtigung der
Existenz- und Lebensstrukturen, sondern rücksichtlos zu
Tode nutzen. Beherrschen wird «Ausnützerei».

Nicht weniger gefahrlich ist diese Autonomieerklärung vor
Gott für das menschliche Zusammenleben, für die Gesellschaft.

Egoismus, als fortgesetzter Fall in die Sünde falsch
verstandener Autonomie veranlasst zum Dienen am «Ich»
und «Wir» unter Ausschluss aller andern. In trügerischer
Weise wird die Bezeichnung «Dienst» für die Beziehung
zu den ausgeschlossenen Menschen beibehalten - sehr oft
ohne sich des Betruges bewusst zu werden. Erst die
Langzeitwirkungen decken diesen «gefährlichen Dienst»
des Starken am Schwachen, den Dienst der Kraftprobe,
die mit dem Sieg des Stärkeren endet, auf. Die Verdrehung
des Dienens zum Siegeszug des Starken ist in Tat und
Wahrheit sündiges Verhalten. Sünde der Verweigerung,
Gott zu dienen, infiziert früher oder später den
mitmenschlichen Umgang. Wie ein Seismograph zeigen die
zwischenmenschlichen Beziehungen die Erschütterungen
der Sünde an. Hilfreich könnte es doch sein, alles, was sich
als Dienst an der Menschheit versteht, der seismographischen

Gewissenskontrolle auszusetzen! Viele Dienste tragen

eine Maske.

Wahrer Dienst ist Lebenshilfe, die beginnt mit der Achtung
vor dem Menschen, auch vor dem Anderssein des Mitmenschen,

und nur der verdient den Namen «Diakonie». Nur
dieser diakonische Dienst - verzeihen Sie die Formulierung
- darf sich als schöpfungsgemäss betrachten. Und diese
Diakonie entspricht dem Hauptgebot. Sie allein ist
gottesdienstliches Handeln am Menschen und an der Welt.

Jesus - Initiator des menschenfreundlichen Dienstes

Jesus Christus ist in die Welt gekommen, um das Reich
Gottes aufzurichten (cf. Mk 1,15 und par. Mt 4,17); ein
Reich, in dem die Gottesbeziehung und der Glaube an den
Schöpfer Gott zum Prinzip der Weltbeziehung werden.
Das erfordert ein «Umdenken», die «Bekehrung» des
Menschen von der absoluten Autonomie zur Hinwendung zu
Gott. Wo immer das geschieht, kommt der Mensch auch
in die neue Position, die ihn in echtes helfendes Dienen
am Mitmenschen einweist. Reich Gottes deckt sich mit
dem Bereich und der Reichweite «bekehrter Menschen».
Es ist darum ein Reich der Liebe und des Friedens, ein den
Menschen und die Menschlichkeit rettendes Reich. Um
dieses und kein anderes Reich geht es Jesus Christus. Er
ist Gottes Sohn und Menschenfreund.

Paulus fasst treffend zusammen:

« Wir waren früher unverständig und ungehorsam; wir
gingen in die Irre, waren Sklaven aller möglichen
Begierden und Leidenschaften, lebten in Bosheit und
Neid, waren verhasst und hassten einander. Als aber die
Güte und Menschenliebe philanthropia) Gottes, unseres

Retters, erschien, hat er uns gerettet» (Tit 3,3—4).

Jesus selbst will nicht «bedient werden, sondern dienen»
und seinen Mitarbeitern, die sich alle in der Gefahrenzone

des Herrschens und der Ausnützermentalität befinden -
sie diskutieren und verhandeln über Vorzugsposten im
kommenden Reich (Mk 10,35-40; par. Mt 20,20-23) -
ihnen hält er entgegen:

«Ihr wisst, dass die, die als Herrscher gelten, ihre Völker
unterdrücken und die mächtigen ihre Macht über die
Menschen missbrauchen. Bei euch aber soll es nicht so
sein, sondern wer bei euch gross sein will, der soll euer
Diener sein, und wer bei euch der Erste sein will, soll der
Diener aller sein. Denn auch der Menschensohn ist nicht
gekommen, um sich bedienen zu lassen, sondern um zu
dienen und sein Leben hinzugeben als Lösegeld für
viele» (Mk 10,42^15; par. Mt 20,24-28; Lk 22, 24-27).

Initiator und Modell menschenfreundlichen Dienstes ist
Jesus selber. Er lässt sich nicht zu den Herrschern zählen;
ganz im Gegenteil, sein Leben stellt er in den Dienst am
Leben anderer. Gottes Reich beginnt in der Diakonie
Christi und breitet sich aus mit der Bekehrung der
Menschen zur Diakonie.

Ich fasse zusammen:

1. Nach dem Titusbrief ist die Menschenliebe
Philanthropie) Gottes in Jesus Christus erschienen und rettet
uns (cf. Tit 3,3-4). Die synoptischen Evangelien nennen
diese göttliche Rettungsaktion Dienst Christi am
Menschen, Diakonie Christi an der Welt.

2. Die Diakonie Christi ist Vorgabe, Anfang und Aktions-
sprinzip des Gottesreiches, wo immer dieser Geist der
Diakonie Menschen erfasst, so dass sie das Hauptgebot
der Gottesliebe in konkreter Nächstenliebe realisieren,
da ist Gottes Reich real im Kommen.

3. Für die Jünger und Mitarbeiter Jesu ist Diakonie das
Wahrzeichen für die Verkündigung des Evangeliums.
Kirche und kirchliche Gemeinschaften erfüllen ihre
Mission am Kommen des Reiches Gottes nicht mit
belehrenden Worten allein, sondern durch das Wort aus
dem Munde diakonischer Menschen.

Der Geist der
Menschenfreundlichkeit Gottes -

ein Geist der Diakonie
Menschenliebe und Menschenfreundlichkeit Gottes offenbaren

sich in der Diakonie Christi zur Erlösung der Welt
und zur Rettung des Menschlichen und des Menschseins.
Da wir unmittelbar auf das Pfingstfest zugehen, ist es

naheliegend, Diakonie und Geistsendung in Verbindung
zu bringen. Diese Konstellation ist so alt wie die Bibel,
also keine grosse Erfindung der modernen Theologie. Wir
dürfen froh sein, wenn wir Altes neu entdecken.

Was heisst «Geist»?

Im Alten Testament steht das hebräische Wort «Ruah»
und «Pneuma» in der griechischen Übersetzung; im
deutschen Wort ist vieles von der Urbedeutung verloren
gegangen. Denn «Ruah» heisst «Wind und Sturm» und im
biologischen Bereich «Hauch, Atem» der lebenden Wesen.
In der Ruah, im Hauchen und Atmen ist vorhandenes
Leben erkennbar, und bald wird auch das Lebensprinzip
selbst Ruah (oder Nephesch) genannt. Der Mensch ist ein

208 Schweizer Heimwesen IV/87



Fünftes Praxis-Seminar VSA, 2./3. Juni 1987, im Franziskushaus Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl-Heinz Bauersfeld

Psychosomatische Reaktionsweisen und ihre
Veränderungen im Alter
Dieses Seminar möchte auf die Veränderungen der psychosomatischen Reaktionen mit zunehmendem
Alter aufmerksam machen. Dieser Vorgang betrifft nicht nur die Betagten, sondern auch Betreuer,
Angehörige usw. Die genannten Veränderungen haben mit der Reduktion des Vitalgefühls zu tun, mit
Veränderungen im Sozialbereich usw. Es werden im Seminar damit zusammenhängende Fragen
aufgegriffen und Lösungsvorschläge erarbeitet.

Programm

Dienstag, 2. Juni 1987
10.00 Begrüssung

«Der Mensch in der Begegnung mit dem Unglück» (Abbt)

10.45 «Neue Aspekte zur Altersdepression und ihre Reaktionsweisen» (Bauersfeld)
14.30 «Warum wird der alternde Mensch ängstlicher?» (Bauersfeld)
15.30 Wie reagieren wir auf die grössere Ängstlichkeit?

Gruppenarbeit anhand von persönlichen Erfahrungen
20.00 Gemütliches Beisammensein

Mittwoch, 3. Juni 1987

09.00 Wie lernt der Betreuer die Signale der psychosomatischen Reaktionsweise beachten und
wie kann er damit umgehen?
Praktische Ratschläge

14.00 Wo liegt die Wahrheit der Signale-in dem, der sie aussendet, oder in dem, der sie empfängt
15.30 «Zur geistlichen Dimension der Schwermut» (Abbt)

16.00 Ende des Seminars

Kurskosten: Fr. 250-
12 % Ermässigung für Teilnehmer aus VSA-Heimen mit persönlicher Mitgliedschaft
9 % Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus Dulliken separat, Vollpension zirka Fr. 65-

Anmeldung: bis 18. Mai 1987 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spätestens eine Woche vor Kursbeginn

Anmeldung Praxisseminar 1987 Dulliken

Name, Vorname Adresse

Name des Heims PLZ, Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft
Unterkunft im Franziskushaus erwünscht

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor
Tagungsbeginn eine Annulationsgebühr von Fr. 70 - berechnet werden.

209



solches Ruah- und Geistwesen. Vernünftiges Überlegen
und Handeln, Empfindungen, Gemütsbewegungen und
Stimmungen, Charakter und nicht zuletzt religiöses
Verhalten sind Zeichen der vorhandenen Ruah, Zeichen der
«Geistbegabung». Für den Hebräer ist das kein Grund, im
Menschen einen Gegensatz zwischen Geist und materiellem

Leib zu sehen. Das alte orientalische Denken kennt
keine Kluft zwischen Materie und Geist, Leib und Seele.

Schon früh bringt der Hebräer alles, was ist, die ganze Welt
mit dem lebendigen Gott in Verbindung. Jahwe ist der
Ursprung; und alle Wirkungen, die von ihm ausgehen, sind
Aktivitäten seiner Ruah. Ruft er ins Leben, schafft er
lebensgünstige Bedingungen - wie es Gen 1 und 2

bilderreich bespricht - Gottes Ruah und Geist ist aktiv
(vgl. Gen 1,2). Derselbe Jahwe ist es, der als sorgender
Bundesgott die Geschichte Israels in Gang setzt, sie

begleitet und der grossen Zukunft entgegenfuhrt - auch da
ist seine Ruah am Werk. Ohne komplizierte Denkspiele
und Spekulationen glaubt der alte Hebräer, dass Jahwe ein
Gott der Geistpotenz ist, die von ihm ausgeht, alles
erschafft und durchwaltend bestimmt.

Gottes schöpferische Kraft «Ruah, Pneuma, Wind» zu
nennen, geht letztlich auf die alltägliche Erfahrung des

Windes zurück. Wind selber ist nicht zu sehen, nur aus
seiner Wirkung wissen wir, dass es ihn gibt. Wir sagen «der
Wind kommt - ist da - es gibt ihn», wenn wir bewegte
Gegenstände sehen oder den Luftwiderstand spüren. In
dieser Naturerfahrung beginnt die religiöse Rede vom
Wind-Geist Gottes. Für den Juden ist Gott selber unsichtbar,

dennoch glaubt er: es gibt Gott. Warum? Er äussert
sich in mächtigem Tun, in kreativem Bewegen und
Geschehen im und um den Menschen. Dem Menschen
hilft die Erfahrung des Windes für die Vorstellung von
Gott; man kann ihn erleben ohne ihn zu sehen. Die Welt
bedarf dieser göttlichen Ruah (Geistes), um zu sein. In Ps

104,27-30 heisst es:

«Sie alle warten aufdich, dass du ihnen Speise gibst zur
rechten Zeit. Gibst du ihnen, dann sammeln sie ein;
öffnest du deine Hand, werden sie satt an Gutem.
Verbirgst du dein Gesicht sind sie verstört, nimmst du
ihnen den Atem (die Ruah), so schwinden sie hin und
kehren zurück zum Staub der Erde. Sendest du deinen
Geist (deine Ruah) aus, so werden sie alle erschaffen und
du erneuerst das Antlitz der Erde.»

Für diese alte religiöse Weltschau ist die schöpferische
Potenz Gottes Ruah, Geist. Das heisst: Geist ist die
Schaffenskraft, der Grund unserer Welt. Geist ist immer
weltbezogen, nie weltlos, nie weltfremd. Eine geistlose
Welt gibt es für den antiken jüdischen Glauben ebenso

wenig wie weltlosen Geist.

Ein Geist der Weltwerdung

Noch im Alten Testament wird der Geist Gottes, der Welt
und Mensch zu innerst anrührt, mit dem erwarteten
Messias in Verbindung gebracht. Der Messias wird - so

prophetische Verheissungen - vom Geist des Herrn erfüllt
in die Welt kommen, um sie zu erretten (siehe Jes 11,1 ff.
und 42,1 ff.). Damit ist das neutestamentliche Geistverständnis

schon vorbereitet.

Die Menschwerdung (Inkarnation) Gottes erfolgt kraft des

Geistes. Und Mt wie Lk sind konsequent genug, um zu

sagen: Maria wird schwanger dank des Geistwirkens (so
ausdrücklich in Mt 1,18.20 und Lk 1,35).

Alle drei Synoptiker greifen in den Evangelien die
Geistthematik wiederholt auf. In der Taufszene am Jordan öffnet
sich der Himmel und Gottes Geist steigt auf Jesus herab
(Mk 1,10; Mt 3,16; Lk 3,22). Derselbe Gottesgeist - nicht
etwa ein dämonischer Geist oder der Satan, wie eine
volkstümliche Interpretation besagt - «treibt» Jesus in die
Welt der Wüste und der Versuchung, also dorthin, wo die
Welt dem Ungeist ausgesetzt ist (Mk 1,17; Mt 4,1 ; Lk 4,1).
Für die Synoptiker muss es klar sein, was Inkarnation ist.
Gottes Geist klärt es; denn er ist die zielstrebige Kraft, die
den Messias in die Welt exponiert, in die Welt der Wüste
und der Versuchung, um da versucht zu werden und die
Versuchung zu bestehen. Der messianische Geist Jesu ist
ein Geist der Weltwerdung (der Inkarnation), ein auf die
Welt zutreibender Geist, der nicht in der Distanz zur Welt
seine Weltüberlegenheit beweist, sondern die siegende
Kraft mitten in der Welt entfaltet. Das ganze Wirken Jesu,
sein Leiden und Sterben stehen unter dem Zeichen dieses

Geistes, der sich dem «andern Geist der Welt» aussetzt,
widersetzt und ihn besiegt. Paulus betont, dass Christus
Jesus vom Geist Gottes auferweckt und ins neue Leben
versetzt wurde (vgl. Rom 8,1 Iff.; Eph 1,19 f.).

Die Geschichte des ausgegossenen Geistes

Vom auferstandenen Herrn ausgehend erfasst der Hl. Geist
die Welt bzw. die Gemeinden, die in der Welt zu bestehen
haben und berufen sind wie Brennpunkte «die Welt in
Brand zu stecken». Es bleibt nicht bei einer neuen Lehre.
Die Gemeinden antworten im Glauben, der dank des

Geistes Menschen im Alltagsleben zum Handeln animiert
und zum Zusammenschluss in Gemeinden bewegt. Der
«Leib Christi» - ein neuer Name und ein neues
Vorstellungsmodell für die Christengemeinden - verdankt sein
Dasein dem ausgegossenen Geist Christi in die Herzen der
Menschen (Rom 12; 1 Kor 12; Eph 4). Während im ersten
Jahrhundert meist nur die ausserordentlichen Phänomene
auf das Pneuma des Kyrios zurückgeführt werden, sind für
Paulus das gewöhnliche Alltagsleben, die «monoton
langweilige» Treue im Glauben, das Bestehen der Gemeinde
überhaupt, kraftvolle Bestätigungen der dynamischen
Präsenz des Geistes. Jeden Christen beruft der Geist. Er begabt
und ordnet die verschiedenen Begabungen zur Einheit
gemäss dem von Paulus in 1. Kor 12,7 formulierten
Prinzip:

«Jedem wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,
damit sie andern zugute kommt», (cf. auch Eph 4,2 ff.)

Lukas fügt an das Evangelium von Jesus Christus eine

Wirkungsgeschichte des ausgegossenen Geistes an. In der
Tat ist seine Apostelgeschichte die exemplarische Darstellung

des wirksamen Geistes Christi, der durch geisterfüllte
Menschen Geschichte gestaltet. Das Pfingstgeschehen
signalisiert den ausströmenden Geist und charakterisiert
das kommende Geschehen. Die Geschichte ist eine
Geschichte «ankommenden Geistes», der sich den Umtrieben
des menschlichen, blinden Geistes entgegenstellt. Es ist die
Geschichte, in der der Geist der Menschenfreundlichkeit
Gottes beginnt «Geschichte zu machen». Es ist die
Geschichte, in der Gottes menschenfreundlicher Geist
Menschen zu mehr Menschlichkeit bewegt. Ja, es ist die
Geschichte, in der Jesu dienender Geist Menschen zur
Diakonie bewegt.

210 Schweizer Heimwesen IV/87


	Oekonomie und Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere? : Diakonie als Auftrag

