Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 4

Artikel: Oekonomie und Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere? : Diakonie
als Auftrag

Autor: Christen, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810569

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Oekonomie und Diakonie — mit Effizienz in eine Heimmisere?

Diakonie als Auftrag

Von Prof. Dr. theol. Eduard Christen, Luzern

Die 142. Jahresversammlung des VSA, die am
14./15. Mai 1986 in Kiissnacht am Rigi durchge-
filhrt wurde, war dem Thema «Okonomie und
Diakonie — mit Effizienz in eine Heimmisere ?»
gewidmet. Prof. Dr. theol. Eduard Christen, Rektor
der Theologischen Fakultit Luzern und daselbst
Professor der Dogmatik, entwarf im Schlussvortrag
der Tagung eine beeindruckende theologische Skizze
des Dienens. Christens Vortrag wird hier im Wort-
laut wiedergegeben, die Zwischentitel sind zum Teil
von der Redaktion gesetzt. Die diesjihrige VSA-
Jahresversammlung triigt den Titel «Das Heim als
Lebensgemeinschaft — Nihe und Distanz» und findet
am 13./14. Mai 1987 in Wald (ZH) statt.

Beim Wort «Dienst» werden in uns unterschiedliche
Vorstellungen geweckt. Positive oder negative Erfahrun-
gen, die wir gemacht haben, begleiten unseren Begriff von
Dienst und Dienen. Es macht doch einen erheblichen
Unterschied, ob «Dienst» die Assoziation von «Herr-
schen» und «Beherrschen» oder von «Liebe» und «Giite»
abruft. Wer iiber Dienst nachdenkt und redet, muss mit
gegenteiligen Lebenskontexten und Erfahrungswerten
rechnen. Da liegt auch der tiefere Grund, warum sich in
unserer Sprache das Fremdwort «Diakonie» eingebiirgert
hat; denn dadurch wird das zweideutige Wort «Dienst»
zum Positiven préazisiert und der Unterton vom «Be-
herrschtwerdeny» als hassliches Nebengerdausch der Abwer-
tung und der Ausniitzerei ausgeschaltet. Wer Diakonie
sagt, denkt an Lebenshilfe und Mitmenschlichkeit — zu
Recht!

In den folgenden theologischen Uberlegungen machte ich
den positiven Klang von Diakonie verstiarken, indem ich
vereinzelte hintergriindige Zusammenhinge in der Bibel
aufzuzeigen versuche.

Gottesdienst und Weltdienst

Die christliche Theologie, die sich in jlingster Zeit intensiv
mit Menschsein und Menschlichkeit beschaftigt, entdeckt
zusehends mehr, wie aktuell und tiefsinnig Gebote des
Alten Testamentes sein konnen — und das gerade fir
moderne Gesellschaftsstrukturen. Im 5. Buch Mose, dem
sogenannten Deuteronomium, steht die fiir jiidische From-
migkeit wichtige Anweisung:

«Du sollst den Herrn, deinen Gott, fiirchten. Ihm sollst
du dienen, an ihm sollst du dich festhalten, bei seinem
Namen sollst du schwiren . . . er ist dein Gott. Fiir dich
hat er all das Grosse getan . . ., das du mit deinen Augen
gesehen hast. Als deine Vorfahren nach Agypten zogen,
waren sie nur siebzig an der Zahl; jetzt aber hat der
Herr, dein Gott, dich so zahlreich gemacht wie die Sterne
am Himmel. Darum sollst du den Herrn, deinen Gott,
lieben und dein Leben lang aufseine Dienstanordnung,
auf seine Gesetze, Rechtsvorschrifien und Gebote ach-
ten» (Dtn 10,20-11,1).

Die Verkniipfung von Gottesbezichung und Umweltver-
halten im umfassenden Sinn ist ein ausserordentlich
deutliches Merkmal jiidischer Religiositat zur Zeit des
Alten Testamentes. Einem Glauben, der sich verinnerlicht
und wegstiehlt aus dem Tun und Lassen des Alltages,
widersteht diese Frommigkeit. Jede seriose Beziehung zu
Gott weist den Menschen in ein entsprechendes Verhalten
zur Welt ein.

Der Mensch als Abbild Gottes

Uber dieses Urgesetz des Glaubens hat der Jude viel
nachgedacht und es bewusst an den «Anfang aller Schop-
fung» gesetzt. «Es kann doch nie Menschen gegeben haben
ohne diese Norm», so denkt der Verfasser des ersten

Prof. Dr. Eduard Christen: «Nur in dem Masse ist der Mensch
Abbild Gottes, als er seinen Weltauftrag, seine Herrschaft tiber die
Welt und die erfindungsfreudige Weltgestaltung ausiibt durch
Mass-Nehmen am Willen Gottes. Gottesdienst wird konkret im
Dienst an der Welt.»

205



TASKI bora

Ein neuer Staubsauger fir kihle Rechner.

Fiir den téaglichen harten zelanger Erfahrung, dass TASKI bora - klein im Preis,

Einsatz ist TASK| bora entwickelt  der Reinigungsfachmann auf gross in der Leistung und doch
worden. Kompromisslos ist Robustheit, Zuverlassigkeit und leise!
dabei auf funktionelle Vorteile und  Langlebigkeit achten muss.
zuverlassige Technik geachtet Die grosse Saugkraft, die hand-  Wir senden lhnen gerne unver-
worden. TASKI weiss aus jahr- liche — und doch schone Form - bindlich alle naheren Informationen.
erlaubt den Einsatz in vielen
Bereichen.

0

TASK Fiirtotale WIUCENE !
LUV EL 2 019542 Miinchwilen

Tel.073/27 27 27

TIx. 883 388 asu ch

TASKI, ein Geschéftsbereich der A. Sutter AG.
Mit vielen Servicestellen und Vertretungen in Europa und Ubersee.

206

Schweizer Heimwesen 1V/87



Kapitels im 1. Buch Mose (Gen): «Gott hat die Menschen
als sein Abbild erschaffen» (Gen 1,26). Das bedeutet:
«Menschen sollen herrschen» (ebd.) und «als Mann und
Frau fruchtbar werden und sich vermehren» (Gen
1,27-28).

Mit dem Abbildsein des Menschen wird zunédchst eine
besondere enge geschopfliche Urbeziehung zu Gott, dem
Schopfer der Welt, ausgesagt — eine Beziehung, die dann
aber «im Herrschen iiber die Welt» und in der kreativen
Fortzeugung konkret zum Vorschein kommen soll. Der
Mensch reprasentiert Gott als den Herrscher und Schopfer
dann, und nur dann, wenn er auf Gott horend und an ihm
Mass nehmend handelt in der Umwelt. Niemals darf die
Weltherrschaft und die kreative Weltgestaltung losgelost
von der Beziechung zum auftraggebenden Schopfer Gott
verstanden und ausgefiihrt werden.

Die in religisen Kreisen viel zitierte «Schopfungsord-
nung» beinhaltet vor allem andern die unauflGsliche
Einheit zwischen Gottes- und Weltverhéltnis, zwischen
Gottesdienst und Weltdienst. Nur in dem Masse ist der
Mensch Abbild Gottes, als er seinen Weltauftrag, seine
Herrschaft iiber die Welt und die erfindungsfreudige
Weltgestaltung ausiibt durch Mass-nehmen am Willen
Gottes. Gottesdienst wird konkret im Dienst an der Welt.
Umgekehrt: das Handeln an der Welt ist dann Gottes-
dienst, wenn es ein wirklicher Dienst an der Welt und nicht
ein falscher, nicht ein «Bédrendienst» ist. Wer sich also zur
Rechtfertigung der freien riicksichtslosen Ausniitzung auf
den Weltauftrag des Schopfers bezieht oder die Schop-
fungsordnung beschwért, der argumentiert gegen sich
selbst.

Die Einheit von Gottes- und Nichstenliebe

Dasselbe Urprinzig aller Religiositét, libertragen auf die
anthropologisch-gesellschaftliche Ebene, liegt dem Haupt-
gebot zugrunde, das Gottes- und Néchstenliebe umfasst.
Gestiitzt auf jlidische Tradition, betont das Neue Testa-
ment die Einheit erneut:

«Du sollst den Herrn, deinen Gott, liehen mit ganzem
Herzen und ganzer Seele, mit all deiner Kraft und all
deinen Gedanken und: Deinen Ndichsten sollst du lieben
wie dich selbsty (Lk 10,27 vgl. par. Mt 22,35-40; Mk
12,28-31).

Die verpflichtende Kompositionseinheit von Gottes- und
Nichstenliebe wird zum Kriterium des Glaubens. Es heisst
aber auch: Néchstenliebe, die bei der Uberwindung des
egoistischen Kreisens um sich selbst beginnt, ist nur
moglich in und aus der bewegenden Gottesliebe. Karl
Rahner hat dasselbe in einem bemerkenswerten Artikel
«Uber die Einheit von Néchsten- und Gottesliebe» (Schrif-
ten zur Theologie VI 277-298) etwas philosophischer
formuliert und Gottesliebe den Grund fiir die Moglichkeit,
den Néchsten zu lieben, genannt (ebd. 295). Gott selbst,
seine uns bewegende Liebe macht es moglich, Menschen
als Mitmenschen zu achten und zu lieben.

Was ein Mensch von Christus erwarten darf

Die Verflechtung von Gottes- und Néchstenliebe zum
einen Hauptgebot spielt im Neuen Testament eine so
wichtige Rolle, dass sogar die Zukunftserwartungen daran

orientiert werden. Was ein Mensch von Christus erwarten
kann und darf, hidngt von der gelebten Einheit der beiden
ab. Wie eine «Neunerprobe» des Hauptgebotes hort sich
das Wort Jesu in der Eschatologierede an:

«Amen, ich sage euch: Was ihr fiir einen meiner
geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.»
Und: «Amen, ich sage euch: Was ihr fiir einen dieser
Geringsten nicht getan habt, das habt ihr auch mir nicht
getany (Mt 25,40 und 45).

Johannes doppelt mit aufregenden theologischen Reflexio-
nen nach. Er schreibt:

... wir wollen einander lieben, denn die Liebe ist aus
Gott, und jeder, der liebt, stammt von Gott und erkennt
Gott» (V. 7) «...wenn wir einander lieben, bleibt Gott
inuns...» (V. 12), «Gott ist die Liebe, und wer in der
Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm» (1 Joh
4.7.12.16).

Und dann setzt er an zur radikalen Kritik der religidsen
Praxis:

«Wenn jemand sagt: Ich liebe Gott! aber seinen Bruder
hasst, dann ist er ein Liigner. Denn wer seinen Bruder
nicht liebt, den er doch sieht, der kann Gott nicht lieben,
den er nicht sieht» (1 Joh 4,20).

Johannes widersteht jedem Versuch, Gottes- und Nich-
stenliebe auseinander zu dividieren. Das Hauptgebot ist
nur solange «Haupt und Zentrum» aller Gebote und
Anweisungen als es «ungebrochen» bleibt.

Die gefiihrliche Autonomie des Venschen

Meine Damen und Herren, ausgehend von den erwidhnten
Voraussetzungen kann die Theologie ein christliches
Verstindnis der Diakonie gewinnen: Dienst ist Liebe im
Vollzug — Liebe, die nicht dient, ist nicht Liebe — Dienen
ohne Liebe ist kein Dienst. Darum, was fiir die Einheit von
Gottes- und Nichstenliebe gilt, findet ohne Abstrich
Anwendung fiir den Dienst: Gottesdienst und Menschen-
bzw. Weltdienst sind eine Praxiseinheit.

Und doch, tiglich und iiberall beginnt das Ubel aller Ubel,
indem unterschieden, auseinandergehalten und die Einheit
aufgegeben wird. Das wissen nicht nur wir, davon weiss
auch schon das Alte Testament. Die sogenannte zweite,
dltere Schopfungserzidhlung, die ausgeht von der friedlich
geordneten Position des Menschen in der Welt (Gen
2,4b-25), leitet tliber zur Silindenfallerzahlung (Gen
3,1-24). Der kritische Punkt ist offensichtlich die negative
Stellungnahme des Menschen zu Gott. Dadurch trifft der
Mensch auch seine Position, sein Verhéltnis und sein
Verhalten zur Welt. Siinde, so nennt die Schrift diese
Verweigerung, umfasst beides. Sie ist Dienstverweigerung
vor Gott. Der Mensch hélt sich fiir absolut autonom, er
will nicht gotthorig sein, sondern selbstbestimmend. Damit
«verandert» er negativ nicht nur seine Stellung zu Gott,
sondern auch zur Welt. Diese von Grund auf gefihrliche
Autonomie zerstort seine friedliche Nutzung und Gestal-
tung der Umwelt, was mit dem Bild der Vertreibung aus
dem Paradies, namentlich mit «Vertreibung aus dem
Garten Eden» zum Ausdruck gebracht wird (Gen 3,24).

Gefahrlich ist diese Autonomie fiir die Welt, weil das Mass
aller Dinge ins «Ich» des Menschen bzw. ins «Wir einer

207



Gruppe» verlegt wird. Gefahrlich ist sie, weil die Sicht auf
das «Ich» und das «Wir» die Riicksicht auf alles andere
liberdeckt oder ausblendet. Und was sich von dieser
siindigen Position aus als Umweltgestaltung ausgibt, ist in
Wirklichkeit Verunstaltung. Herrschen heisst jetzt nicht
mehr «in Dienst nehmen» unter Berlicksichtigung der
Existenz- und Lebensstrukturen, sondern rlicksichtlos zu
Tode nutzen. Beherrschen wird «Ausniitzerei».

Nicht weniger gefihrlich ist diese Autonomieerklarung vor
Gott fir das menschliche Zusammenleben, fiir die Gesell-
schaft. Egoismus, als fortgesetzter Fall in die Siinde falsch
verstandener Autonomie veranlasst zum Dienen am «Ich»
und «Wir» unter Ausschluss aller andern. In triigerischer
Weise wird die Bezeichnung «Dienst» fiir die Beziehung
zu den ausgeschlossenen Menschen beibehalten — sehr oft
ohne sich des Betruges bewusst zu werden. Erst die
Langzeitwirkungen decken diesen «gefiahrlichen Dienst»
des Starken am Schwachen, den Dienst der Kraftprobe,
die mit dem Sieg des Stdrkeren endet, auf. Die Verdrehung
des Dienens zum Siegeszug des Starken ist in Tat und
Wabhrheit stindiges Verhalten. Siinde der Verweigerung,
Gott zu dienen, infiziert frither oder spiter den mit-
menschlichen Umgang. Wie ein Seismograph zeigen die
zwischenmenschlichen Beziehungen die Erschiitterungen
der Siinde an. Hilfreich konnte es doch sein, alles, was sich
als Dienst an der Menschheit versteht, der seismographi-
schen Gewissenskontrolle auszusetzen! Viele Dienste tra-
gen eine Maske.

Wahrer Dienst ist Lebenshilfe, die beginnt mit der Achtung
vor dem Menschen, auch vor dem Anderssein des Mitmen-
schen, und nur der verdient den Namen «Diakonie». Nur
dieser diakonische Dienst — verzeihen Sie die Formulierung
— darf sich als schopfungsgemdss betrachten. Und diese
Diakonie entspricht dem Hauptgebot. Sie allein ist gottes-
dienstliches Handeln am Menschen und an der Welt.

Jesus — Initiator des menschenfreundlichen Dienstes

Jesus Christus ist in die Welt gekommen, um das Reich
Gottes aufzurichten (cf. Mk 1,15 und par. Mt 4,17); ein
Reich, in dem die Gottesbeziehung und der Glaube an den
Schopfer Gott zum Prinzip der Weltbezichung werden.
Das erfordert ein «Umdenken», die «Bekehrung» des Men-
schen von der absoluten Autonomie zur Hinwendung zu
Gott. Wo immer das geschieht, kommt der Mensch auch
in die neue Position, die ihn in echtes helfendes Dienen
am Mitmenschen einweist. Reich Gottes deckt sich mit
dem Bereich und der Reichweite «bekehrter Menscheny.
Es ist darum ein Reich der Liebe und des Friedens, ein den
Menschen und die Menschlichkeit rettendes Reich. Um
dieses und kein anderes Reich geht es Jesus Christus. Er
ist Gottes Sohn und Menschenfreund.

Paulus fasst treffend zusammen:

«Wir waren frither unverstindig und ungehorsam; wir
gingen in die Irre, waren Sklaven aller moglichen
Begierden und Leidenschafien, lebten in Bosheit und
Neid, waren verhasst und hassten einander. Als aber die
Gtite und Menschenliebe (= philanthropia) Gottes, unse-
res Retters, erschien, hat er uns gerettety (Tit 3,3-4).

Jesus selbst will nicht «bedient werden, sondern dienenx»
und seinen Mitarbeitern, die sich alle in der Gefahrenzone

208

des Herrschens und der Ausniitzermentalitdt befinden —
sie diskutieren und verhandeln iiber Vorzugsposten im
kommenden Reich (Mk 10,35-40; par. Mt 20,20-23) —
ithnen hélt er entgegen:

«Lhr wisst, dass die, die als Herrscher gelten, ihre Volker
unterdriicken und die mdchtigen ihre Macht tiber die
Menschen missbrauchen. Bei euch aber soll es nicht so
sein, sondern wer bei euch gross sein will, der soll euer
Diener sein, und wer bei euch der Erste sein will, soll der
Diener aller sein. Denn auch der Menschensohn ist nicht
gekommen, um sich bedienen zu lassen, sondern um zu
dienen und sein Leben hinzugeben als Lisegeld fiir
vieley (Mk 10,42—45; par. Mt 20,24-28; Lk 22, 24-27).

Initiator und Modell menschenfreundlichen Dienstes ist
Jesus selber. Er ldsst sich nicht zu den Herrschern zidhlen;
ganz im Gegenteil, sein Leben stellt er in den Dienst am
Leben anderer. Gottes Reich beginnt in der Diakonie
Christi und breitet sich aus mit der Bekehrung der
Menschen zur Diakonie.

Ich fasse zusammen:

1. Nach dem Titusbrief ist die Menschenliebe (= Philan-
thropie) Gottes in Jesus Christus erschienen und rettet
uns (cf. Tit 3,3-4). Die synoptischen Evangelien nennen
diese gottliche Rettungsaktion Dienst Christi am Men-
schen, Diakonie Christi an der Welt.

(S0

. Die Diakonie Christi ist Vorgabe, Anfang und Aktions-
sprinzip des Gottesreiches. wo immer dieser Geist der
Diakonie Menschen erfasst, so dass sie das Hauptgebot
der Gottesliebe in konkreter Nachstenliebe realisieren,
da ist Gottes Reich real im Kommen.

3. Fiir die Jiinger und Mitarbeiter Jesu ist Diakonie das
Wahrzeichen fiir die Verkiindigung des Evangeliums.
Kirche und kirchliche Gemeinschaften erfiillen ihre
Mission am Kommen des Reiches Gottes nicht mit
belehrenden Worten allein, sondern durch das Wort aus
dem Munde diakonischer Menschen.

Der Geist der
Menschenfreundlichkeit Gottes —
ein Geist der Diakonie

Menschenliebe und Menschenfreundlichkeit Gottes offen-
baren sich in der Diakonie Christi zur Erlosung der Welt
und zur Rettung des Menschlichen und des Menschseins.
Da wir unmittelbar auf das Pfingstfest zugehen, ist es
naheliegend, Diakonie und Geistsendung in Verbindung
zu bringen. Diese Konstellation ist so alt wie die Bibel,
also keine grosse Erfindung der modernen Theologie. Wir
diirfen froh sein, wenn wir Altes neu entdecken.

Was heisst «Geist»?

Im Alten Testament steht das hebraische Wort «Ruah»
und «Pneumax» in der griechischen Ubersetzung; im
deutschen Wort ist vieles von der Urbedeutung verloren
gegangen. Denn «Ruah» heisst « Wind und Sturm» und im
biologischen Bereich «Hauch, Atem» der lebenden Wesen.
In der Ruah, im Hauchen und Atmen ist vorhandenes
Leben erkennbar, und bald wird auch das Lebensprinzip
selbst Ruah (oder Nephesch) genannt. Der Mensch ist ein

Schweizer Heimwesen 1V/87



Filinftes Praxis-Seminar VSA, 2./3. Juni 1987, im Franziskushaus Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl-Heinz Bauersfeld

Psychosomatische Reaktionsweisen und ihre
Veranderungen im Alter

Dieses Seminar mochte auf die Verdnderungen der psychosomatischen Reaktionen mit zunehmendem
Alter aufmerksam machen. Dieser Vorgang betrifft nicht nur die Betagten, sondern auch Betreuer,
Angehorige usw. Die genannten Veranderungen haben mit der Reduktion des Vitalgefiihls zu tun, mit
Veranderungen im Sozialbereich usw. Es werden im Seminar damit zusammenhangende Fragen
aufgegriffen und Lésungsvorschlage erarbeitet.

Programm

Dienstag, 2. Juni 1987

10.00 Begriissung
«Der Mensch in der Begegnung mit dem Ungliick» (Abbt)

10.45 «Neue Aspekte zur Altersdepression und ihre Reaktionsweisen» (Bauersfeld)
14.30 «Warum wird der alternde Mensch angstlicher?» (Bauersfeld)
15.30 Wie reagieren wir auf die gréssere Angstlichkeit?

Gruppenarbeit anhand von persdnlichen Erfahrungen
20.00 Gemdltliches Beisammensein

Mittwoch, 3. Juni 1987

09.00 Wie lernt der Betreuer die Signale der psychosomatischen Reaktionsweise beachten und
wie kann er damit umgehen?
Praktische Ratschlage

14.00 Wo liegt die Wahrheit der Signale —in dem, der sie aussendet, oder in dem, der sie empfangt
15.:30 «Zur geistlichen Dimension der Schwermut» (Abbt)
16.00 Ende des Seminars

Kurskosten: Fr.250—
12 % Ermassigung flr Teilnehmer aus VSA-Heimen mit personlicher Mitgliedschaft
9 % Erméassigung flr Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
3 % Erméssigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus Dulliken separat, Vollpension zirka Fr. 65.—
Anmeldung: bis 18. Mai 1987 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich,
Tel.01 25247 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Kursunterlagen und Rechnung erhalten Sie
spatestens eine Woche vor Kursbeginn

Anmeldung Praxisseminar 1987 Dulliken
Name, Vorname Adresse

Name des Heims | Bl k7@

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims [ Personliche Mitgliedschaft [J
Unterkunft im Franziskushaus erwlnscht (1

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rickzug der Anmeldung vor
Tagungsbeginn eine Annulationsgebthr von Fr. 70— berechnet werden.

209



solches Ruah- und Geistwesen. Verniinftiges Uberlegen
und Handeln, Empfindungen, Gemiitsbewegungen und
Stimmungen, Charakter und nicht zuletzt religioses Ver-
halten sind Zeichen der vorhandenen Ruah, Zeichen der
«Geistbegabungy. Fiir den Hebréer ist das kein Grund, im
Menschen einen Gegensatz zwischen Geist und materiel-
lem Leib zu sehen. Das alte orientalische Denken kennt
keine Kluft zwischen Materie und Geist, Leib und Seele.

Schon friih bringt der Hebréer alles, was ist, die ganze Welt
mit dem lebendigen Gott in Verbindung. Jahwe ist der
Ursprung; und alle Wirkungen, die von ihm ausgehen, sind
Aktivitdten seiner Ruah. Ruft er ins Leben, schafft er
lebensgiinstige Bedingungen — wie es Gen | und 2
bilderreich bespricht — Gottes Ruah und Geist ist aktiv
(vgl. Gen 1,2). Derselbe Jahwe ist es, der als sorgender
Bundesgott die Geschichte Israels in Gang setzt, sie
begleitet und der grossen Zukunft entgegenfiihrt — auch da
ist seine Ruah am Werk. Ohne komplizierte Denkspiele
und Spekulationen glaubt der alte Hebréer, dass Jahwe ein
Gott der Geistpotenz ist, die von ihm ausgeht, alles
erschafft und durchwaltend bestimmt.

Gottes schopferische Kraft «Ruah, Pneuma, Wind» zu
nennen, geht letztlich auf die alltdgliche Erfahrung des
Windes zurlick. Wind selber ist nicht zu sehen, nur aus
seiner Wirkung wissen wir, dass es ihn gibt. Wir sagen «der
Wind kommt — ist da — es gibt ihn», wenn wir bewegte
Gegenstdande sehen oder den Luftwiderstand spliren. In
dieser Naturerfahrung beginnt die religiose Rede vom
Wind-Geist Gottes. Fiir den Juden ist Gott selber unsicht-
bar, dennoch glaubt er: es gibt Gott. Warum? Er aussert
sich in maichtigem Tun, in kreativem Bewegen und
Geschehen im und um den Menschen. Dem Menschen
hilft die Erfahrung des Windes fiir die Vorstellung von
Gott; man kann ihn erleben ohne ihn zu sehen. Die Welt
bedarf dieser gottlichen Ruah (Geistes), um zu sein. In Ps
104.27-30 heisst es:

«Sie alle warten auf dich, dass du ihnen Speise gibst zur
rechten Zeit. Gibst du ihnen, dann sammeln sie ein;
offnest du deine Hand, werden sie satt an Gutem.
Verbirgst du dein Gesicht sind sie verstort, nimmst du
thnen den Atem (die Ruah), so schwinden sie hin und
kehren zuriick zum Staub der Erde. Sendest du deinen
Geist (deine Ruah) aus, so werden sie alle erschaffen und
du erneuerst das Antlitz der Erde.»

Fiir diese alte religiose Weltschau ist die schopferische
Potenz Gottes Ruah, Geist. Das heisst: Geist ist die
Schaffenskraft, der Grund unserer Welt. Geist ist immer
weltbezogen, nie weltlos, nie weltfremd. Eine geistlose
Welt gibt es fiir den antiken jlidischen Glauben ebenso
wenig wie weltlosen Geist.

Ein Geist der Weltwerdung

Noch im Alten Testament wird der Geist Gottes, der Welt
und Mensch zu innerst anriihrt, mit dem erwarteten
Messias in Verbindung gebracht. Der Messias wird — so
prophetische Verheissungen — vom Geist des Herrn erftillt
in die Welt kommen, um sie zu erretten (siehe Jes 11,1 ff.
und 42,1 ff.). Damit ist das neutestamentliche Geistver-
stdndnis schon vorbereitet.

Die Menschwerdung (Inkarnation) Gottes erfolgt kraft des
Geistes. Und Mt wie Lk sind konsequent genug, um zu

210

sagen: Maria wird schwanger dank des Geistwirkens (so
ausdriicklich in Mt 1,18.20 und Lk 1,35).

Alle drei Synoptiker greifen in den Evangelien die Geist-
thematik wiederholt auf. In der Taufszene am Jordan 6ffnet
sich der Himmel und Gottes Geist steigt auf Jesus herab
(Mk 1,10; Mt 3,16; Lk 3,22). Derselbe Gottesgeist — nicht
etwa ein ddmonischer Geist oder der Satan, wie eine
volkstiimliche Interpretation besagt — «treibt» Jesus in die
Welt der Wiiste und der Versuchung, also dorthin, wo die
Welt dem Ungeist ausgesetzt ist (Mk 1,17; Mt 4,1; Lk 4,1).
Fiir die Synoptiker muss es klar sein, was Inkarnation ist.
Gottes Geist klart es; denn er ist die zielstrebige Kraft, die
den Messias in die Welt exponiert, in die Welt der Wiiste
und der Versuchung, um da versucht zu werden und die
Versuchung zu bestehen. Der messianische Geist Jesu ist
ein Geist der Weltwerdung (der Inkarnation), ein auf die
Welt zutreibender Geist, der nicht in der Distanz zur Welt
seine Weltiiberlegenheit beweist, sondern die siegende
Kraft mitten in der Welt entfaltet. Das ganze Wirken Jesu,
sein Leiden und Sterben stehen unter dem Zeichen dieses
Geistes, der sich dem «andern Geist der Welt» aussetzt,
widersetzt und ihn besiegt. Paulus betont, dass Christus
Jesus vom Geist Gottes auferweckt und ins neue Leben
versetzt wurde (vgl. Rom 8,1 1ff.; Eph 1,19 f).

Die Geschichte des ausgegossenen Geistes

Vom auferstandenen Herrn ausgehend erfasst der HI. Geist
die Welt bzw. die Gemeinden, die in der Welt zu bestehen
haben und berufen sind wie Brennpunkte «die Welt in
Brand zu stecken». Es bleibt nicht bei einer neuen Lehre.
Die Gemeinden antworten im Glauben, der dank des
Geistes Menschen im Alltagsleben zum Handeln animiert
und zum Zusammenschluss in Gemeinden bewegt. Der
«Leib Christi» — ein neuer Name und ein neues Vorstel-
lungsmodell fiir die Christengemeinden — verdankt sein
Dasein dem ausgegossenen Geist Christi in die Herzen der
Menschen (Rém 12; | Kor 12; Eph 4). Wahrend im ersten
Jahrhundert meist nur die ausserordentlichen Phanomene
auf das Pneuma des Kyrios zuriickgeflihrt werden, sind fiir
Paulus das gewohnliche Alltagsleben, die «monoton lang-
weilige» Treue im Glauben, das Bestehen der Gemeinde
iberhaupt, kraftvolle Bestédtigungen der dynamischen Pri-
senz des Geistes. Jeden Christen beruft der Geist. Er begabt
und ordnet die verschiedenen Begabungen zur Einheit
gemiss dem von Paulus in 1. Kor 12,7 formulierten
Prinzip:

«Jedem wird die Offenbarung des Geistes geschenkt,

damit sie andern zugute kommt». (cf. auch Eph 4,2 ff.)

Lukas fligt an das Evangelium von Jesus Christus eine
Wirkungsgeschichte des ausgegossenen Geistes an. In der
Tat ist seine Apostelgeschichte die exemplarische Darstel-
lung des wirksamen Geistes Christi, der durch geisterfiillte
Menschen Geschichte gestaltet. Das Pfingstgeschehen
signalisiert den ausstromenden Geist und charakterisiert
das kommende Geschehen. Die Geschichte ist eine Ge-
schichte «ankommenden Geistes», der sich den Umtrieben
des menschlichen, blinden Geistes entgegenstellt. Es ist die
Geschichte, in der der Geist der Menschenfreundlichkeit
Gottes beginnt «Geschichte zu machen». Es ist die
Geschichte, in der Gottes menschenfreundlicher Geist
Menschen zu mehr Menschlichkeit bewegt. Ja, es ist die
Geschichte, in der Jesu dienender Geist Menschen zur
Diakonie bewegt.

Schweizer Heimwesen [V/87



	Oekonomie und Diakonie - mit Effizienz in eine Heimmisere? : Diakonie als Auftrag

