
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 3

Rubrik: Notizen im März

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Bollinger:

Notizen im März

Bald wird sie wieder so zu sehen sein: Die Propstei Wislikofen im
Sommer aus der Vogelschau. Im vergangenen Januar gab's nur
Gedankenflüge - im Innern des Hauses.

Der Frühling steht vor der Tür, aber das Ereignis, dem
diese Notizen gewidmet sind, fiel in den Januar, mitten im
Winter.

Mit Hilfe der modernen Wissenschaft und mit der Technik
haben's die Menschen ziemlich weit gebracht. Zum Mond
sind sie geflogen und im Weltall sausen sie herum. Die
meisten Organe des Körpers können sie transplantieren.
Sie werden älter und älter. Mit der Atomspaltung und mit
der in Aussicht stehenden Fusion hat der Verbraucher
einen Punkt erreicht, der seinesgleichen sucht. Was die
Gen-Technologie in Zukunft machbar werden lässt, wagen
die Biologen dem Laien noch gar nicht zu sagen. Doch
merkwürdig genug: Just zu der Zeit, da die Leute mit
Präsident Kennedy zu «neuen Grenzen» aufgebrochen sein

wollen, beginnen sich die ersten Risse zu zeigen. Wenig
später stürzt die Wissenschaftsgläubigkeit wie ein Kartenhaus

zusammen. Der Glaube an den technischen
Fortschritt, die Faszination einer säkularisierten Eschatologie,
schlägt ins Gegenteil um. Jugendunruhen, Grün wird
Trümpf. Das Gespenst von Aids geht um, die Drogensucht,
die Ungeborgenheit. Seveso, Bhopal, Challenger, Tschernobyl,

Schweizerhalle-und so weiter. Im neuen Glaubenskrieg,

der um sich greift, fordern die Anhänger des

wissenschaftlich-technischen Fortschritts «mehr desselben»,

während die Gegner den «Ausstieg» fordern oder die
«Rückkehr», was immer das heissen mag. Man hat eine
allgemeine Sinn- und Orientierungskrise diagnostiziert.
Frust, Resignation; lustig ist es nicht. Wie da überhaupt
noch standhalten? «Du kannst nicht mehr!» Das Geschäft
der professionellen Lebensberater blüht wie noch nie, die
Experten wissen über alles Bescheid. Doch keiner traut
sich so recht an den Satz heran: «Du kannst noch mehr!»
Auch in den Heimen werden die Erscheinungsformen der
Krise mit blossen Appellen nicht beseitigt. Man bastelt

Konzepte und Leitbilder. Die diesjährige «Januar-Woche»
des VSA, die, geleitet von Dr. Imelda Abbt, das Thema
«Du kannst nicht mehr - du kannst noch mehr!» im
Gepäck mitführte, war keineswegs ein solcher Appell, der
sich immer bloss an die anderen richtet, kein Konzept-
Palaver. Die Seminarwoche softe auch im Alltag jedes
Teilnehmers persönlich Folgen zeitigen.

Wichtiger Hinweis für Interessenten: Die VSA-
Seminarwoche 1988 für Heimleitungen und Kaderleute
wird, wieder in der Propstei Wislikofen, vom 11. bis 15.

Januar stattfinden, Thema und Titel «Freiheit für den
Widerspruch!» Es wird die neunte sein.

*

Shakespeare lässt Macbeth ausrufen: «Sicherheit, des

Menschen Erbfeind jederzeit!» Es ist vielleicht eine kleine
Simplifizierung, aber fraglos nicht falsch zu sagen, die
diagnostizierte Sinn- und Orientierungskrise sei von der
modernen Wissenschaft ausgelöst worden und an der
Wurzel der babylonischen Türme der Wissenschaft sei das

Das «Auditorium maximum» der Propstei in der Zeit vom 12. bis
16. Januar 1987: «Du kannst nicht mehr - du kannst noch mehr!»

Streben nach Sicherheit zu lokalisieren. Es ist das Signal
eines tiefen Misstrauens. Ihm entgegengesetzt ist die
Hoffnung. Dom Helder Camara hat einmal geschrieben,
Hoffnung sei ein Experiment. «Die Hoffnung, die das
Risiko scheut, ist keine Hoffnung. Hoffen heisst, an das
Abenteuer der Liebe glauben, Vertrauen zu den Menschen
haben, den Sprung ins Ungewisse tun und sich ganz Gott
überlassen.» Sich Gott überlassen? Was soll das heissten?

Vom Widerspruch und von der Spannung einerseits
zwischen dem menschlichen Bedürfnis nach Sicherheit,
das nicht bloss in der Wissenschaft, sondern auch im
modernen Versicherungsgeschäft zum Ausdruck kommt,
und andererseits dem (bejahten) Wagnis der Existenz im
Sinne Kierkegaards war im vergangenen Januar in der
Propstei oft die Rede. Nur wer hofft, wagt den Sprung. Bei
der Vorbereitung sei ihr deutlich geworden, erklärte Frau

166 Schweizer Heimwesen HI/87



Abbt, dass es echteste und allerhöchste Praxis sei, dieses

Spannungsverhältnis als Prozess lebenslang auszuhalten.
Existenz sei zunächst abgründige Angst, die man erst
spüren muss, bevor aus ihr im tiefsten Grund auch ein
nicht weiter begründbares Vertrauen entstehen kann.

Vor vielen Jahren hat sich Martin Heidegger in einem
grandiosen Vortrag mit der vermeintlichen Sicherheit der
neuzeitlichen Wissenschaft befasst und dem wissenschaftlichen,

rationalen Denken die Neigung zugeordnet, alles
Lebendige vor dem menschlichen Verstand zur Rechenschaft

zu ziehen, es durch rationale Begründung «machbar»

werden zu lassen. In dem Vortrag wird Goethe zitiert,
von dem ein Sinnspruch aus der Spruchsammlung von
1815 wie folgt lautet:

Doch Forschung strebt und ringt, ermüdend nie,
Nach dem Gesetz, dem Grund, Warum und Wie.
Wie? Wann? und Wo?- Die Götter bleiben stumm!
Du halte dich ans Weil und frage nicht «warum».

Das «Doch» am Anfang des ersten Verses setzt die
Forschung ab gegen eine andere Haltung und Gebärde, die
nicht so unermüdlich und ungeduldig aufrationale Begründungen

und Zwecke losgeht und die die Götter - den Quell
des Lebens - nicht durch eine oft gewaltsame Ungeduld
zum Verstummen bringt. Dem Menschen, der ein bisschen
mehr sein möchte als bloss ein Tier mit Verstand, wird
empfohlen, sich ans «Weil» zu halten. Darin stecken die
Wörter «dieweil» und «verweilen», «Weile». Die andere

Haltung meint das Verweilenkönnen, die unscheinbare,
geduldige Besinnung und das besinnliche Denken. Für
diese(s) ist die Empfehlung kein Befehl und kein Zwang,
sondern ein zarter Wink, der nicht jeden Befund gleich in
etwas Endgültiges, in eine Definition umdeutet. In der
zarten Gebärde der Besinnung erschliesst sich - Wunder
des Wunders - die abgründige Angst der menschlichen
Existenz, gegen welche uns die Wissenschaft absichern soll,
als die Sinnfülle des tiefen Vertrauens am Quell.

*

«Das ist das Geheimnis der bedingungslosen Sinnträchtig-
keit des Lebens», schrieb Viktor E. Frankl, der Vater der

Warum muss der Mensch leiden? Warum muss er scheitern? Keine
Philosophie und keine Wissenschaft kann auf diese Frage Antwort
geben: Dr. Imelda Abbt.

Logotherapie, «dass der Mensch gerade in Grenzsituationen

seines Daseins aufgerufen ist, gewissermassen Zeugnis
abzulegen davon, wessen er und er allein fähig ist.» Von
Frankl war an der Jahresversammlung 1980 des VSA in
Schaffhausen die Rede. Auch Karl Jaspers und Jeanne
Hersch sprechen von Grenzsituationen. Weshalb derlei
Situationen meistens sehr schmerzlich sind und weshalb
sie als ein Scheitern erlebt werden müssen, erläutert Paul
Watzlawik amüsant und anschaulich in dem Büchlein
«Vom Schlechten des Guten» (Piper 1986). Darin wird
der Psychologe Ernst von Glasersfeld zitiert, der festgestellt

hat: «Da wir das Scheitern immer nur in jenen
Begriffen beschreiben und erklären können, die wir zum
Aufbau der scheiternden Strukturen verwendet haben,
kann es uns nie ein Bild der Welt vermitteln, die wir für
das Scheitern verantwortlich machen könnten» (S. 116).

Das Schmerzliche des Scheiternmüssens ist mir in Wisliko-
fen an der Gestalt Vinzent van Goghs besonders deutlich
aufgegangen. Aus Luzern kam - um die Wochenmitte -
der Maler Rainer Kunz wieder in die Propstei und stellte
Leben und Werk des frühverstorbenen Holländers vor. Van
Gogh (1853-1890) hat inner weniger Jahre Bilder des

Himmels gemalt und zugleich in unzähligen Briefen

Ein Könner über einen Könner: Rainer Der unscheinbar-geduldige Zuhörer: der Abschluss und Höhepunkt mit Pfr. H. R.

Kunz bespricht Leben und Werk des Malers Fotograf ist auf den Hund gekommen - ein Pfister: «Wohl dem Menschen, der falsche
Vinzent van Gogh. braves Tier! Ratgeber durchschaut!»

167



«Worte wie Feuer» (Herder Verlag 1983) an seinen Bruder
Theo gerichtet. Ein Briefausschnitt genüge hier stellvertretend

für viele andere:

Es ist gewiss eine merkwürdige Erscheinung, dass alle
Künstler, Dichter, Musiker, Maler in den äusseren Dingen
des Lebens unglücklich sind - auch die Glücklichen. Was Du
neulich von Guy de Maupassant geschrieben hast, beweist es

aufs neue. Das rollt die ewige Frage wieder auf: ist das Leben
in seiner Ganzheit für uns sichtbar oder kennen wir vor dem
Tod nur die eine Hälfte?
Die Maler - um nur von ihnen zu reden - sprechen, wenn sie

tot und begraben sind, durch ihre Werke zur nächsten
Generation oder zu vielen späteren Generationen.
1st das alles oder gibt es gar noch mehr? Der Tod ist vielleicht
nicht das Schwerste, was es im Leben eines Malers gibt.
Ich erkläre, dass ich nichts darüber weiss, aber beim Anblick
der Sterne verfalle ich immer ins Träumen, genauso und
genauso einfach, wie die schwarzen Punkte aufder Landkarte,
die Städte und Dörfer bedeuten, mich zum Träumen bringen.
Warum, frage ich mich, sollten die leuchtenden Punkte am
Himmelsgewölbe weniger zugänglich sein als die schwarzen
Punkte auf der Karte von Frankreich? Wie wir den Zug
nehmen, um nach Tarascon oder nach Rouen zu fahren, so
nehmen wir den Tod, um auf einen Stern zu gelangen.
An diesem Gedankengang ist eines sicher wahr: solange wir
am Leben sind, können wir uns nicht auf einen Stern begeben,
ebensowenig wie wir den Zug nehmen können, wenn wir tot
sind.
Jedenfalls scheint es mir nicht unmöglich, dass Cholera,
Nierensteine, Schwindsucht und Krebs himmlische
Beförderungsmittel sind, so wie Dampfschiffe, Autobus und Eisenbahn

irdische sind. Ruhig an Altersschwäche sterben hiesse
dann zu Fuss hingehen ..»

Wer möchte da nicht viel lieber Fussgänger sein, statt krank
und statt Künstler?

*

Frankl nennt als eine Erscheinungsform des Scheiterns
«das Leiden am sinnlosen Leben». Unter Berufung auf
Ludwig Wittgenstein («Den Sinn des Lebens können wir
Gott nennen») schreibt Arnold Künzli, bis zu seiner
Emeritierung Professor für Philosophie und Politik an der
Universität Basel, der Sinn des Redens vom Sinn sei die
Suche nach dem Sinn verbürgenden Absoluten. «Denn der
Sinn erhält gültig und mit Anspruch auf allgemeine
Zustimmung seinen Inhalt nur vom ABsoluten her. Anders
bleibt er subjektiver Willkür und damit dem Ideologieverdacht

unterworfen. Sonst muss er gewärtigen, ideologiekritisch
als Un-sinn denunziert zu werden. Theologisch

gesehen kann nur Gott den Sinn des Lebens stiften,
philosophisch gesehen nur die objektive Vernunft, dieser
verschämte oder auch unverschämte Ableger des Absoluten.

Damit ist gemeint, dass in der Sinnfrage im Gebiet der
Theologie ein Agnostiker, im Gebiet der Philosophie ein
Skeptiker die Waffen strecken muss.» (Siebenstern, «Worin
besteht der Sinn des Lebens?», Gütersloh 1985) Deshalb
konnte Gollwitzer erklären, der Mensch sei niemals ein
Sinn-Täter, sondern ein Empfanger, und Picasso sagte kurz
vor seinem Tod einmal: «Ich suche nicht - ich finde!»

*

Der Dichter Novalis nannte das Absolute oft «das Heilige»
und schrieb in einem Fragment, es sei das unauflösbarparadoxe

Merkmal des Heiligen, «dass es uns nur als fernes
Geheimnis nahe sein kann». Meister Eckart sprach von
der «ledigen Leerheit» und meinte damit den «Zustand», in
dem der Mensch in sich selber das Absolute spürt. Er kann
ihm auch zu nahe kommen und es im Pantheismus

gleichsam verobjektivieren oder er kann sich seiner zu
bemächtigen suchen, indem er es in seinen Besitz bringt
und zur Ideologie macht. Dann wird - nach einem Wort
Grillparzers - die Menschlichkeit des Menschen zur
Humanität, die Ebenbildlichkeit zur Gottgleichheit, und
die Herrschaft der subjektiven Willkür, die nach Auschwitz
führt, ist etabliert: «Humanität, Divinität, Bestialität.»

Das Problem des Hiob-Buches der Bibel (vgl. VSA-Reihe
«Schriften zur Anthropologie des Behinderten», Band III,
«Staunen und Danken», S. 59 ff.) ist von keiner Philosophie

und von keiner Wissenschaft zu lösen: Warum muss
der Mensch leiden? Da gibt die Wissenschaft, die sich
folgerichtig als Fachwissenschaft versteht, keine Antwort. Hiob
muss scheitern, bevor er Gott erkennen und sagen kann:
«Ich habe geredet in Unverstand. Darum widerrufe ich
und bereue in Staub und Asche.» Wolfgang Schmidbauer
(«Helfen als Beruf», Rowohlt 1983) hat gezeigt, weshalb
der Fachmann niemals widerruft, schon gar nicht in Staub
und Asche. Selbst Moses, diese ehrwürdige Gestalt, die das

Volk aus der Sklaverei Aegyptens durch die Wüste geführt
und dazu gebracht hat, sesshaft zu werden und sich selber
allererst als Volk zu verstehen, darf nur aus der Ferne noch
ins gelobte Land hineinschauen. Warum denn also dieses
Leiden? Die Frage bleibt wohl offen. Mir persönlich hat
das kleine Buch des amerikanischen Rabbiners Harold
Kushner («Wenn guten Menschen Böses widerfährt»,
Siebenstern, Gütersloh 1986) viel geholfen.

*

Wie schon in den Jahren zuvor: der Abschluss war auch
der Höhepunkt. Hans-Rudolf Pfister kam (mit Musik von
Mozart und mit Geschichten von Gypkens und Wilde)
wieder nach Wislikofen, um am Bild «Maria mit Kind» des

in Ottenbach lebenden Malers G. Gessler das Seminarthema

in einer ungemein gescheiten, Herz und Kopf erfassenden

Weise auszulegen.

Meditation zu Psalm 1

nach Anregungen von M. Bubers Bibelübersetzung und
diversen Gesprächen

Wohl dem Menschen, der falsche Ratgeber
durchschaut!

Glück dem Menschen, der sich von schlechtem
Vorbild nicht verleiten lässt und nicht Wege geht, die
in Schuld enden müssen.

Gut ist dran, wer sich nicht zu denen hält, die
gedankenlos über Gott daherreden und für den Glauben

nur Spott haben, sondern wer nachdenkt über das,
was uns helfen kann und dann weiss, was der glaubt
und wofür er lebt.

Der ist wie ein Baum mit tiefen Wurzeln,
der Kräfte hat, dem Wetter standzuhalten
und Frucht zu tragen, wenn es an der Zeit ist.

Der verbringt sein Leben nicht nutzlos, und woran er
arbeitet, das wird nicht vergeblich sein.

Denn wer nach Gott fragt,
der entdeckt das Leben,
das ganzen Einsatz lohnt und sich bewährt.

Aus Erlinsbach, wo er als reformierter Pfarrer tätig ist,
brachte H.R. Pfister mit Grüssen seiner Frau als Mitbringsel

den Teilnehmern Samenkörner mit, die, wenn es warm
wird, im Töpfchen jetzt wohl bald aufgehen werden.

168 Schweizer Heimwesen 111/87


	Notizen im März

