Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)
Heft: 3
Rubrik: Notizen im Méarz

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heinz Bollinger:

Notizen 1m Marz

Bald wird sie wieder so zu sehen sein: Die Propstei Wislikofen im
Sommer aus der Vogelschau. Im vergangenen Januar gab’s nur
Gedankenfliige — im Innern des Hauses.

Der Friihling steht vor der Tiir, aber das Ereignis, dem
diese Notizen gewidmet sind, fiel in den Januar, mitten im
Winter.

Mit Hilfe der modernen Wissenschaft und mit der Technik
haben’s die Menschen ziemlich weit gebracht. Zum Mond
sind sie geflogen und im Weltall sausen sie herum. Die
meisten Organe des Korpers kdnnen sie transplantieren.
Sie werden élter und dlter. Mit der Atomspaltung und mit
der in Aussicht stehenden Fusion hat der Verbraucher
einen Punkt erreicht, der seinesgleichen sucht. Was die
Gen-Technologie in Zukunft machbar werden ldsst, wagen
die Biologen dem Laien noch gar nicht zu sagen. Doch
merkwiirdig genug: Just zu der Zeit, da die Leute mit
Prédsident Kennedy zu «neuen Grenzen» aufgebrochen sein
wollen, beginnen sich die ersten Risse zu zeigen. Wenig
spater stiirzt die Wissenschaftsglaubigkeit wie ein Karten-
haus zusammen. Der Glaube an den technischen Fort-
schritt, die Faszination einer sdkularisierten Eschatologie,
schldgt ins Gegenteil um. Jugendunruhen, Griin wird
Trumpf. Das Gespenst von Aids geht um, die Drogensucht,
die Ungeborgenheit. Seveso, Bhopal, Challenger, Tscher-
nobyl, Schweizerhalle —und so weiter. Im neuen Glaubens-
krieg, der um sich greift, fordern die Anhdnger des
wissenschaftlich-technischen Fortschritts «mehr dessel-
ben», wihrend die Gegner den «Ausstieg» fordern oder die
«Riickkehm», was immer das heissen mag. Man hat eine
allgemeine Sinn- und Orientierungskrise diagnostiziert.
Frust, Resignation; lustig ist es nicht. Wie da tiberhaupt
noch standhalten? «Du kannst nicht mehr!» Das Geschéft
der professionellen Lebensberater bliiht wie noch nie, die
Experten wissen iiber alles Bescheid. Doch keiner traut
sich so recht an den Satz heran: «Du kannst noch mehrh
Auch in den Heimen werden die Erscheinungsformen der
Krise mit blossen Appellen nicht beseitigt. Man bastelt

166

Konzepte und Leitbilder. Die diesjahrige «Januar-Woche»
des VSA, die, geleitet von Dr. Imelda Abbt, das Thema
«Du kannst nicht mehr — du kannst noch mehr!» im
Gepiick mitfiihrte, war keineswegs ein solcher Appell, der
sich immer bloss an die anderen richtet, kein Konzept-
Palaver. Die Seminarwoche solte auch im Alltag jedes
Teilnehmers personlich Folgen zeitigen.

Wichtiger Hinweis fiir Interessenten: Die VSA-
Seminarwoche 1988 fiir Heimleitungen und Kaderleute
wird, wieder in der Propstei Wislikofen, vom 1. bis 15.
Januar stattfinden, Thema und Titel «Freiheit fiir den
Widerspruch!» Es wird die neunte sein.

*

Shakespeare ldsst Macbeth ausrufen: «Sicherheit, des
Menschen Erbfeind jederzeit!» Es ist vielleicht eine kleine
Simplifizierung, aber fraglos nicht falsch zu sagen, die
diagnostizierte Sinn- und Orientierungskrise sei von der
modernen Wissenschaft ausgelost worden und an der
Wurzel der babylonischen Tilirme der Wissenschaft sei das

Das «Auditorium maximum» der F;ropstei in der Zeit vom 12. bis
16. Januar 1987: «Du kannst nicht mehr — du kannst noch mehr!»

Streben nach Sicherheit zu lokalisieren. Es ist das Signal
eines tiefen Misstrauens. [hm entgegengesetzt ist die Hoff-
nung. Dom Helder Camara hat einmal geschrieben,
Hoffnung sei ein Experiment. «Die Hoffnung, die das
Risiko scheut, ist keine Hoffnung. Hoffen heisst, an das
Abenteuer der Liebe glauben, Vertrauen zu den Menschen
haben, den Sprung ins Ungewisse tun und sich ganz Gott
tiberlassen.» Sich Gott iiberlassen? Was soll das heissten?

Vom Widerspruch und von der Spannung einerseits
zwischen dem menschlichen Bediirfnis nach Sicherheit,
das nicht bloss in der Wissenschaft, sondern auch im
modernen Versicherungsgeschift zum Ausdruck kommt,
und andererseits dem (bejahten) Wagnis der Existenz im
Sinne Kierkegaards war im vergangenen Januar in der
Propstei oft die Rede. Nur wer hofft, wagt den Sprung. Bei
der Vorbereitung sei ihr deutlich geworden, erklidrte Frau

Schweizer Heimwesen I11/87



Abbt, dass es echteste und allerhochste Praxis sei, dieses
Spannungsverhiltnis als Prozess lebenslang auszuhalten.
Existenz sei zundchst abgriindige Angst, die man erst
spiiren muss, bevor aus ihr im tiefsten Grund auch ein
nicht weiter begriindbares Vertrauen entstehen kann.

Vor vielen Jahren hat sich Martin Heidegger in einem
grandiosen Vortrag mit der vermeintlichen Sicherheit der
neuzeitlichen Wissenschaft befasst und dem wissenschaftli-
chen, rationalen Denken die Neigung zugeordnet, alles
Lebendige vor dem menschlichen Verstand zur Rechen-
schaft zu ziehen, es durch rationale Begriindung «mach-
bar» werden zu lassen. In dem Vortrag wird Goethe zitiert,
von dem ein Sinnspruch aus der Spruchsammlung von
1815 wie folgt lautet:

Doch Forschung strebt und ringt, ermiidend nie,
Nach dem Gesetz, dem Grund, Warum und Wie.
Wie? Wann? und Wo? — Die Gotter bleiben stumm!
Du halte dich ans Weil und frage nicht «warumy.

Das «Doch» am Anfang des ersten Verses setzt die
Forschung ab gegen eine andere Haltung und Gebiérde, die
nicht so unermiidlich und ungeduldig auf rationale Begriin-
dungen und Zwecke losgeht und die die Gotter — den Quell
des Lebens — nicht durch eine oft gewaltsame Ungeduld
zum Verstummen bringt. Dem Menschen, der ein bisschen
mehr sein mochte als bloss ein Tier mit Verstand, wird
empfohlen, sich ans «Weil» zu halten. Darin stecken die
Worter «dieweil» und «verweilen», «Weile». Die andere
Haltung meint das Verweilenkonnen, die unscheinbare,
geduldige Besinnung und das besinnliche Denken. Fiir
diese(s) ist die Empfehlung kein Befehl und kein Zwang,
sondern ein zarter Wink, der nicht jeden Befund gleich in
etwas Endgiiltiges, in eine Definition umdeutet. In der
zarten Gebdrde der Besinnung erschliesst sich — Wunder
des Wunders — die abgriindige Angst der menschlichen
Existenz, gegen welche uns die Wissenschaft absichern soll,
als die Sinnfiille des tiefen Vertrauens am Quell.

*

«Das ist das Geheimnis der bedingungslosen Sinntrachtig-
keit des Lebensy, schrieb Viktor E. Frankl, der Vater der

Warum muss der Mensch leiden? Warum muss er scheitern? Keine
Philosophie und keine Wissenschaft kann auf diese Frage Antwort
geben: Dr. Imelda Abbt.

Logotherapie, «dass der Mensch gerade in Grenzsituatio-
nen seines Daseins aufgerufen ist, gewissermassen Zeugnis
abzulegen davon, wessen er und er allein fahig ist.» Von
Frankl war an der Jahresversammlung 1980 des VSA in
Schaffhausen die Rede. Auch Karl Jaspers und Jeanne
Hersch sprechen von Grenzsituationen. Weshalb derlei
Situationen meistens sehr schmerzlich sind und weshalb
sie als ein Scheitern erlebt werden miissen, erldutert Paul
Watzlawik amiisant und anschaulich in dem Biichlein
«Vom Schlechten des Guten» (Piper 1986). Darin wird
der Psychologe Ernst von Glasersfeld zitiert, der festge-
stellt hat: «Da wir das Scheitern immer nur in jenen
Begriffen beschreiben und erkldren konnen, die wir zum
Aufbau der scheiternden Strukturen verwendet haben,
kann es uns nie ein Bild der Welt vermitteln, die wir fiir
das Scheitern verantwortlich machen konnten» (S.116).

Das Schmerzliche des Scheiternmiissens ist mir in Wisliko-
fen an der Gestalt Vinzent van Goghs besonders deutlich
aufgegangen. Aus Luzern kam — um die Wochenmitte —
der Maler Rainer Kunz wieder in die Propstei und stellte
Leben und Werk des frithverstorbenen Holldnders vor. Van
Gogh (1853-1890) hat inner weniger Jahre Bilder des
Himmels gemalt und zugleich in unzédhligen Briefen

Ein Konner iiber einen Konner: Rainer Der unscheinbar-geduldige Zuhorer: der Abschluss und Hohepunkt mit Pfr. H. R.
Kunz bespricht Leben und Werk des Malers Fotograf ist auf den Hund gekommen — ein  Pfister: «Wohl dem Menschen, der falsche

Vinzent van Gogh. braves Tier!

Ratgeber durchschaut!»

167



«Worte wie Feuer» (Herder Verlag 1983) an seinen Bruder
Theo gerichtet. Ein Briefausschnitt gentige hier stellvertre-
tend fiir viele andere:

Es ist gewiss eine merkwiirdige Erscheinung, dass alle
Kiinstler, Dichter, Musiker, Maler in den dusseren Dingen
des Lebens ungliicklich sind — auch die Gliicklichen. Was Du
neulich von Guy de Maupassant geschrieben hast, beweist es
aufs neue. Das rollt die ewige Frage wieder auf: ist das Leben
in seiner Ganzheit fiir uns sichtbar oder kennen wir vor dem
Tod nur die eine Hilfte?

Die Maler — um nur von ihnen zu reden — sprechen, wenn sie
tot und begraben sind, durch ihre Werke zur nichsten
Generation oder zu vielen spiteren Generationen.

[st das alles oder gibt es gar noch mehr? Der Tod ist vielleicht
nicht das Schwerste, was es im Leben eines Malers gibt.

Ich erkldre, dass ich nichts dartiber weiss, aber beim Anblick
der Sterne verfalle ich immer ins Tridumen, genauso und
genauso einfach, wie die schwarzen Punkte aufder Landkarte,
die Stiddte und Dorfer bedeuten, mich zum Trdumen bringen.
Warum, frage ich mich, sollten die leuchtenden Punkte am
Himmelsgewdlbe weniger zugénglich sein als die schwarzen
Punkte auf der Karte von Frankreich? Wie wir den Zug
nehmen, um nach Tarascon oder nach Rouen zu fahren, so
nehmen wir den Tod, um auf einen Stern zu gelangen.

An diesem Gedankengang ist eines sicher wahr: solange wir
am Leben sind, konnen wir uns nicht auf einen Stern begeben,
ebensowenig wie wir den Zug nehmen konnen, wenn wir tot
sind.

Jedenfalls scheint es mir nicht unmoglich, dass Cholera,
Nierensteine, Schwindsucht und Krebs himmlische Beforde-
rungsmittel sind, so wie Dampfschiffe, Autobus und Eisen-
bahn irdische sind. Ruhig an Altersschwéche sterben hiesse
dann zu Fuss hingehen .. »

Wer mdochte da nicht viel lieber Fussgdnger sein, statt krank

und statt Kiinstler?
%

Frankl nennt als eine Erscheinungsform des Scheiterns
«das Leiden am sinnlosen Leben». Unter Berufung auf
Ludwig Wittgenstein («Den Sinn des Lebens konnen wir
Gott nenneny») schreibt Arnold Kiinzli, bis zu seiner
Emeritierung Professor fiir Philosophie und Politik an der
Universitdt Basel, der Sinn des Redens vom Sinn sei die
Suche nach dem Sinn verbiirgenden Absoluten. «Denn der
Sinn erhédlt giiltig und mit Anspruch auf allgemeine
Zustimmung seinen Inhalt nur vom Absoluten her. Anders
bleibt er subjektiver Willkiir und damit dem Ideologiever-
dacht unterworfen. Sonst muss er gewartigen, ideologiekri-
tisch als Un-sinn denunziert zu werden. Theologisch
gesehen kann nur Gott den Sinn des Lebens stiften,
philosophisch gesehen nur die objektive Vernunft, dieser
verschamte oder auch unverschimte Ableger des Absolu-
ten. Damit ist gemeint, dass in der Sinnfrage im Gebiet der
Theologie ein Agnostiker, im Gebiet der Philosophie ein
Skeptiker die Waffen strecken muss.» (Siebenstern, «Worin
besteht der Sinn des Lebens?», Giitersloh 1985) Deshalb
konnte Gollwitzer erkldaren, der Mensch sei niemals ein
Sinn-Titer, sondern ein Empfinger, und Picasso sagte kurz
vor seinem Tod einmal: «Ich suche nicht — ich finde!»

*

Der Dichter Novalis nannte das Absolute oft «das Heilige»
und schrieb in einem Fragment, es sei das unauflosbar-
paradoxe Merkmal des Heiligen, «dass es uns nur als fernes
Geheimnis nahe sein kann». Meister Eckart sprach von
der «ledigen Leerheit» und meinte damit den «Zustand», in
dem der Mensch in sich selber das Absolute spiirt. Er kann
ithm auch zu nahe kommen und es im Pantheismus

168

gleichsam verobjektivieren oder er kann sich seiner zu
beméchtigen suchen, indem er es in seinen Besitz bringt
und zur Ideologie macht. Dann wird — nach einem Wort
Grillparzers — die Menschlichkeit des Menschen zur
Humanitét, die Ebenbildlichkeit zur Gottgleichheit, und
die Herrschaft der subjektiven Willktir, die nach Auschwitz
fiihrt, ist etabliert; « Humanitat, Divinitit, Bestialitat.»

Das Problem des Hiob-Buches der Bibel (vgl. VSA-Reihe
«Schriften zur Anthropologie des Behinderten», Band III,
«Staunen und Danken», S. 59 ff.) ist von keiner Philoso-
phie und von keiner Wissenschaft zu 16sen: Warum muss
der Mensch leiden? Da gibt die Wissenschaft, die sich folge-
richtig als Fachwissenschaft versteht, keine Antwort. Hiob
muss scheitern, bevor er Gott erkennen und sagen kann:
«Ich habe geredet in Unverstand. Darum widerrufe ich
und bereue in Staub und Asche.» Wolfgang Schmidbauer
(«Helfen als Beruf», Rowohlt 1983) hat gezeigt, weshalb
der Fachmann niemals widerruft, schon gar nicht in Staub
und Asche. Selbst Moses, diese ehrwiirdige Gestalt, die das
Volk aus der Sklaverei Aegyptens durch die Wiiste gefiihrt
und dazu gebracht hat, sesshaft zu werden und sich selber
allererst als Volk zu verstehen, darf nur aus der Ferne noch
ins gelobte Land hineinschauen. Warum denn also dieses
Leiden? Die Frage bleibt wohl offen. Mir persénlich hat
das kleine Buch des amerikanischen Rabbiners Harold
Kushner («Wenn guten Menschen Boses widerfahrty,
Siebenstern, Giitersloh 1986) viel geholfen.

*

Wie schon in den Jahren zuvor: der Abschluss war auch
der Hohepunkt. Hans-Rudolf Pfister kam (mit Musik von
Mozart und mit Geschichten von Gypkens und Wilde)
wieder nach Wislikofen, um am Bild «Maria mit Kind» des
in Ottenbach lebenden Malers G. Gessler das Seminarthe-
ma in einer ungemein gescheiten, Herz und Kopf erfassen-
den Weise auszulegen.

Meditation zu Psalm 1

nach Anregungen von M. Bubers Bibeliibersetzung und
diversen Gespriachen

Wohl dem Menschen, der falsche Ratgeber durch-
schaut!

Gliick dem Menschen, der sich von schlechtem
Vorbild nicht verleiten lidsst und nicht Wege geht, die
in Schuld enden miissen.

Gut ist dran, wer sich nicht zu denen hilt, die
gedankenlos iiber Gott daherreden und fiir den Glau-
ben nur Spott haben, sondern wer nachdenkt iiber das,
was uns helfen kann und dann weiss, was der glaubt
und wofiir er lebt.

Der ist wie ein Baum mit tiefen Wurzeln,
der Krifte hat, dem Wetter standzuhalten
und Frucht zu tragen, wenn es an der Zeit ist.

Der verbringt sein Leben nicht nutzlos, und woran er
arbeitet, das wird nicht vergeblich sein.

Denn wer nach Gott fragt,
der entdeckt das Leben,
das ganzen Einsatz lohnt und sich bewahrt.

Aus Erlinsbach, wo er als reformierter Pfarrer titig ist,
brachte H.R. Pfister mit Griissen seiner Frau als Mitbring-
sel den Teilnehmern Samenkorner mit, die, wenn es warm
wird, im Topfchen jetzt wohl bald aufgehen werden.

Schweizer Heimwesen [11/87



	Notizen im März

