
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 58 (1987)

Heft: 1

Artikel: Das Heim - unser zweites Daheim? : Die Bedeutung der Heimat

Autor: Schaub, Reto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Heim - unser zweites Daheim?

Die Bedeutung der Heimat

Die diesjährige VSA-Jahresversammlung am 13./14. Mai 1987 in Wald/ZH wird dem Thema «Das Heim als

Lebensgemeinschaft» gewidmet sein. Im Sinne einer Art Vorbereitung auf dieses Thema - zumindest auf einen

Aspekt des Themas - werden in den nächsten zwei bis drei Fachblatt-Nummern Auszüge aus der Diplomarbeit
«Das Heim - unser zweites Daheim?» veröffentlicht, die Reto Schaub, Hombrechtikon, im Januar 1983 am
Heilpädagogischen Seminar Zürich abgegeben hat. Seine Analyse zum Problem des Daheimseins im Heim
umfasst in einem ersten Kapitel eine Untersuchung der Bedeutung des Begriffs Heimat, in einem zweiten

Kapitel die daraus ableitbaren Voraussetzungen zum Daheimsein im Heim, in einem dritten Kapitel die

Bedingungen für ein Daheim im Heim, die die Heimkinder selber in einer Befragung geäussert haben, und in
einem vierten Kapitel Schlussfolgerungen für das Heimkonzept aus dem Vergleich der Vorstellungen zum
Daheimsein der Erwachsenen mit denjenigen der Heimkinder. Hier nun finden Sie das erste Kapitel der

Diplomarbeit im Wortlaut abgedruckt. Den geringfügigen redaktionellen Änderungen hat der Autor
zugestimmt.

1. Sprachwissenschaftliche Erklärung

Auf eine ausführliche Ableitung des Wortes «Heimat»
verzichte ich. Für unser Vorhaben genügt eine kurze
Zusammenfassung dessen, was Peter Schmid in «Heimat
als Voraussetzung und Ziel der Erziehung» 1 auf dem

etymologischen Wege für das Wesen der Heimat ersichtlich
gemacht hat:

- «Heimat» ist die Wohnstätte, die Lagerstätte, der
Aufenthaltsort.

- «Heimat» ist Herkunftsort, Geburtsort, Ausgangspunkt,
im übertragenen Sinne: Ursache, Urgrund, Anfang.

- «Heimat» ist der Ort der Niederlassung, Bezugspunkt,
Ziel der Rückkehr und der Sehnsucht.

- «Heimat» ist Siedlung, Ort des Menschen und der
menschlichen Gemeinschaft.

- «Heimat» ist der umzäunte Platz, der Schutz, Sicherheit
und Geborgenheit spendet.

- «Heimat» ist der Ort des Vertrauten, Nichtfremden
(heimlichen vertraulich machen).

Sprachgeschichtlich früh schon schimmert durch die

Heimatbegriffe hindurch der gefühlsbetonte Gehalt des

Wortgebrauchs. «Heimat» wird also auch etymologisch
zum Ort der Erfüllung, der Geborgenheit und der Sicherheit.

2. Mein persönlicher Heimatbegriff
«Heimat» ist für viele ein abgenutztes Wort, ein Wort, das

überhaupt nicht mehr «in» ist. Für mich jedoch ist

«Heimat» ein faszinierendes Wort. Es ist unbedingt als

fester Bestandteil eng mit meinem Leben verbunden.

1 Schmid, P.: Heimat als Voraussetzung und Ziel der Erziehung, Bern.

Huber, 1970, S. 10 ff.

Das Wort «Heimat» hat für mich einen bezaubernden

Klang. Es weckt in mir Gefühle des «Daheimseins», des

Vertrautseins, Verwurzeltseins und der Geborgenheit in
der Familie. Ich denke dabei ein wenig mit Wehmut an

jene Zeiten zurück, da ich hinter dem Haus an meiner
Hütte arbeitete und wie ich meinem Vater das Haus
umbauen half. Auch die sonntäglichen Bergtouren mit der

ganzen Familie, das abendliche Zusammensitzen und
Diskutieren, die spannenden Erzählungen über die «gute
alte Zeit» meiner im Erdgeschoss unseres Hauses wohnenden

Grossmutter kommen mir spontan in den Sinn.

Erinnerungen an meine Kindheit in dem kleinen Dorf im
Bündnerland steigen auf, Bilder von Menschen, mit denen

ich zusammen lebte, mit denen ich auf dem Feld und im
Stall arbeitete oder den langen Schulweg teilte, werden
wach. Erinnerungen an den reissenden Bach, an «meinen»
Wald, der sich in der Nähe unseres Hauses befindet, an
den stahlblauen Himmel, an den Geruch des frisch
gedörrten Heus, an die Glocken des weidenden Viehs, an
den dominierenden, ewig weissen Piz Beverin, an die
sanften Hänge des Heinzenberges, an den Laden, wo wir
mit «roten Rappen» der Grossmutter Schleckwaren kaufen

gingen haben sich mir für immer eingeprägt.

So bleibt für mich der Heimatbegriff an etwas ganz
Konkretes gebunden: «Heimat» ist an bestimmte
Menschen, an eine bestimmte Landschaft, aber auch an
bestimmte geistige Werte (Gerechtigkeit, Friede, Toleranz,
Menschenwürde) gebunden.

Wie unendlich viel mir persönlich meine Heimat bedeutet,
erfuhr ich eigentlich erst so richtig, als ich «das Bündel
packte», meiner Heimat den Rücken zeigte und berufeshalber

als «Emigrant» an den Zürichsee sog: Seither weiss ich,
was es heisst, Heimweh zu haben, obwohl es mir in meiner
«Wahl-Heimat» gut gefallt.

Ich finde es schön, in dieser Weise eine Heimat zu haben,
und ich bin dankbar dafür, dass ich das, was «Heimat»
bedeutet, nach meiner Meinung erleben durfte.

5



VSA-Kurse, Seminare und Tagungen 1987
12. -16. Januar Du kannst nicht mehr - Du kannst noch mehr!
Propstei Wislikofen Seminarwoche

28.Januar Moderne Computertechnologie im Dienste der Heimführung
IBM Zentrum, Zürich Wiederholung bei genügender Beteiligung

3./4. Februar Bieten Heime ein Daheim?
Bad Schönbrunn Dr. Imelda Abbt, Pater Dr. Albert Ziegler, SJ, Zürich

19. Februar Die Heimküche als Chance
Gewerbeschule Schaffhausen Kochkurs: Franz Binz, Küchenchef

23. 2.-2. 11. Einführung in die Arbeit mit Betagten im Heim
27 Montagvormittage in Zusammenarbeit mit dem IAP
IAP, Zürich

19./20. März Die Sozialwissenschaften - Helfer oder Verführer?
Paulus-Akademie, ZH Dr. iur. H. Sattler

23.-25. März Vom Streben nach Ganzheit
St. Stephanus, Rüschlikon 7. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen

28. 4./1 2. 5./26. 5./9. 6./23. 6./7. 7. Leseseminar in Zürich
AH Burstwiesen, Zürich Alles wirkliche Leben ist Begegnung, Dr. Imelda Abbt

29. 4./20. 5./24. 6. Kleiner anthropologischer Kurs
TG/ZH/SG Dr. Imelda Abbt: Einführung ins Selbstverständnis des Menschen

30. 4./21.5./25.6. Kleiner anthropologischer Kurs
BL/BS/AG Dr. Imelda Abbt: Einführung ins Selbstverständnis des Menschen

13./14. Mai VSA-Jahresversammlung
Wald/ZH Das Heim als Lebensgemeinschaft, Nähe und Distanz

2./3. Juni Psychosomatische Reaktionsweisen und ihre Veränderungen
Franziskushaus, Dulliken im Alter

5. Praxis-Seminar, Dr. I. Abbt, Dr. med. K. Bauersfeld

10./11. Juni Kunst und Spiel in der Betreuung
Bildungszentrum Einsiedeln 3. Bewegen und Tanzen, 8. Einsiedler-Forum, Dr. I. Abbt, Prof. H.

Siegenthaler

16. Juni Risiken des Zusammenlebens
AH Limmat, Zürich Probleme und Problematik der Haftpflicht im Heim, lie iur. A. Brunner

29./30. 6./1. 7. Weisheit des Lebens - Leben der Weisheit
St. Stephanus, Rüschlikon Dr. Bettina Bäumer, Indien

17./24./31. 8./14./21 ./28. 9. Leseseminar, Luzern
Jugendsiedlung Utenberg Dr. Imelda Abbt, «Wer ein Warum zu leben hat, erträgt fast jedes Wie»

31.August «Was isch en guete Erzieher?
Paulus-Akademie, ZH Erwartungen, Möglichkeiten, VHZ und Zürcher HL VSA

11. September Moderne Computertechnologie im Dienste der Heimführung
IBM Zentrum, ZH Wiederholung bei genügender Beteiligung

16./17. September «Ich möchte an der Hand eines Menschen sterben»
Franziskushaus Dulliken Hilfen zur Sterbebegleitung

Dr. I. Abbt, Pfr. Klaus Dörig, St. Gallen; zusammen mit Pro Senectute

September, 40 Tage Grundkurs 12 für Heimleitungen und Kaderpersonal
Paulus-Akademie, Zürich in Zusammenarbeit mit IAP

15./16. September «Elend des Heims» - der Widerspruch als Chance
Paulus-Akademie, Zürich Dr. iur. H. Sattler

3./10./17./24. 9./1.10., HPS Zürich Kurs in Zusammenarbeit mit HPS

26./27. Oktober Bauen und Wohnen II
Schloss Hünigen Dr. I. Abbt und Roland Leu

November Fortbildungstagung für Altersheimleitung
24./25. November Ich möchte an der Hand eines Menschen sterben
Mattli, Morschach Hilfen zur Sterbebegleitung, Dr. I. Abbt, Pfr. Klaus Dörig, St. Gallen

6 Schweizer Heimwesen 1/87



3. Paul Moors Gedanken zum
«Daheimsein»

3.1 Von welcher Art ist das Wichtigste, was zu
einem Daheim gehört?

Paul Moor2 bedauert es, dass allzu viele Menschen heute
das Daheimsein, das Beieinandersein und Füreinandersein
nicht mehr kennen, ja es sogar noch nie richtig erfahren
oder gelebt haben. Er glaubt, dass wir alle «ein wenig leiden
unter dem Verlust oder doch unter einer Bedrohung und
Verarmung des Daheimseins». Für ihn gibt es zwei
Möglichkeiten, um zum Wesentlichen, um das es beim
Daheimsein geht, vorzustossen:

- Erstens können wir versuchen, in uns hineinzuhorchen
und still zu warten, ob etwas in uns anklingt, wenn wir
die Worte «Daheim», «Heimat» oder «Beieinandersein»
hören.

- Zweitens können wir uns durch Überlegen, durch
Suchen und Nachforschen zu dem Wesen des Daheimseins

vorzudringen versuchen. Diesem Bemühen wird
jedoch kein Erfolg beschieden sein, da das, was wir
suchen, uns nur bei innerlicher Bereitschaft zum
Beschenkenlassen vielleicht begegnet.

Eine Antwort auf die Frage nach dem Wesentlichen des

Daheimseins liegt für Paul Moor schon im Klang der
Worte «Daheimsein» und «Beieinandersein», als wär.e es

etwas, an dem man so reich ist, dass man nichts mehr
braucht, weder Bemühung um Anstrengung, noch ständigen

Betrieb. «Daheim» strömt für ihn einen Hauch von
Ruhe und Zufriedenheit aus. Dem Wort selber gehört
schon die Vollendung dessen, war wir mühsam zu begründen

suchen.

Entspricht nun aber unser tatsächliches Daheim, so fragt
sich Paul Moor weiter, diesen Vorstellungen von Ruhe,
Erfüllung und Beschenktwerden? Er bringt als Illustration
dazu das Beispiel von Müttern, welche über das alltägliche
Einerlei, über das Angebundensein, über Langeweile
klagen und lieber von daheim wegkommen möchten. Er
führt aber auch aus, dass es uns immer wieder «heim»
zieht, wenn uns irgend etwas besonders berührt, wenn wir
etwas hegen möchten. Dann hoffen wir, es würde uns
«daheim» ermöglicht, die Freude auszukosten, damit das,

was uns ergriffen hat, in uns nachklingen kann. Was wir
dabei also suchen, ist nichts anderes als Ruhe, Stille und
Schutz für das uns innerlich Bewegende.

Für viele Menschen liegt gerade heute das Problem darin,
dass ihr Zuhause kein «Daheim» (mehr) ist, wo sie Ruhe
finden können, wo sie einen Ort haben, an dem sie nicht
gestört werden. Ihre Wohnung wird zu etwas Seelenlosem,
das sie am liebsten zu fliehen trachten.

Wir sind es auch nicht mehr gewohnt, darauf zu warten,
bis uns etwas anspricht, in «abwartend empfangender
Haltung» zu verweilen, damit wir in «reichmachendes
Staunen» versetzt werden. Paul Moor bringt als positive
Beispiele dazu einen Vater, der beim Jäten seines Erdbeerbeetes

ins Staunen gerät und dabei von stiller, innerer
Freude erfüllt wird, und die Mutter, deren Staunen beim

Lockern der Erde ihrer Geranien etwas bewirkt, das

weiterschwingt und ihr hilft, die Schwierigkeiten des

Alltages zu bewältigen.

Es ist wohl sonderbar, aber bei beiden Beispielen muss ich
unweigerlich daran denken, wie sehr wohl meine Eltern
von ihrer Heimat erfüllt sein müssen: Wenn ich nämlich
an meine Jugendzeit zurückdenke, dann sehe ich genau das

von Paul Moor beschriebene Bild meines Vaters vor mir,
wie er jedesmal nach der Arbeit, und sei es auch gerade

nur für ein paar Minuten vor dem Mittagessen, in den

Garten geht, um zu sehen, was wieder gewachsen ist oder

um sich in beschaulicher Haltung von der Fülle der Natur
beeindrucken zu lassen. Oder ich sehe meine Mutter, wie
sie auf der grossen Veranda steht und sorgfaltig ihre
wunderbaren Geranien begiesst. Ich erinnere mich auch,
wie ich an heissen Sommerabenden, wenn meine Schwester
und ich bei offenem Fenster im Bett lagen, meine Eltern
im Garten das Gemüse häckeln und miteinander oder mit
den Nachbarn sprechen hörte, wie sie in der Dunkelheit
auf der Bank vor dem Haus sassen und darüber diskutierten,

was am Haus oder an der Umgebung des Hauses noch
verbessert werden könnte. Ich glaube, dass diese

Haltung nicht nur meine Eltern, sondern auch meine Schwester

und mich zur Ruhe kommen Iiess. Weil wahrscheinlich

meine Eltern im gemeinsamen Tun etwas zu hegen,

pflegen und bergen hatten, wurde es ihnen zu Hause nie
langweilig, entstand aus unserem Zuhause ein wirkliches
«Daheim».

3.2 Das Wichtigste, was zu einem Daheim gehört

Die Art der Wohnung oder des Hauses ist nicht das

Wichtigste, was nach Paul Moor unser Daheim ausmacht.
Es kommt auch nicht daraufan, «was da läuft». Aufunsere
persönliche Einstellung, offen und bereit «etwas zu
empfangen, uns von etwas berühren, innerlich ansprechen und
bewegen zu lassen» 3, daraufkommt es an. Wenn wir uns
nämlich freuen, und wenn wir staunen, dann befällt uns
ein Gefühl des Daheimseins, unabhängig vom Raum, wo
wir uns gerade befinden, sei dies am Arbeitsplatz, im Wald
oder bei Freunden.

Echt daheim sind wir, wenn das, was uns innerlich bewegt,
Liebe ist. Selbstverständlich ist nicht die verlangende Liebe
gemeint, sondern die Liebe der «besseren» Art, der
«sittlichen», wie Paul Moor sie nennt4, die in Selbstüberwindung

und Opferbereitschaft immer wieder angestrebt
werden muss. Da finden wir Heimat vor, wo eben diese

Liebe anzutreffen ist, wo wir uns von ihr packen lassen. In
ihr wird uns etwas geschenkt, um das wir uns sonst
vergeblich bemühen würden. So gibt es Orte, die eben jene
Ansprechbarkeit fordern, das heisst, wo wir eher still und
besinnlich werden, zum Beispiel auf einem Berg oder an
einem See. Aber nur an einen Ort, in unsere Wohnung,
möchten wir immer wieder zurückkehren. Nur an einem

Ort, in unserem Zuhause, ist es uns jederzeit möglich, jene
«stille Haltung» einzunehmen, die das Gefühl des Daheimseins

aufkommen lässt. Weshalb wird dann das Zuhause
trotzdem so oft nicht zum Daheim? Paul Moor schreibt es

dem Umstand zu, dass man auch zu Hause arbeiten muss
und weil Arbeit eben Mühe und Unruhe sei, und weil vieles

; 3 Moor, P.: a.a.O., S. 421

2 Moor, P.: Heilpädagogik, 3. Aufl.. Bern, Huber, 1974, S. 417 ff. 4 Moor, P.: a.a.O., S. 422

7



von aussen ins Haus hineindringe, zum Beispiel Sorgen
aus der Schule und vom Arbeitsplatz, das eine Störung der
Ruhe bewirkt. Im Idealfall würde das Daheim diese

Störungen auffangen können, seine «Innerlichkeit» 5 würde
stärker sein.

In Wirklichkeit versuchen wir störende Einflüsse durch
moderne Einrichtungen zu beseitigen und uns die Wohnung

möglichst «behaglich» und «gemütlich» zu machen,
«die Sorge zu verbannen»6. Paul Moor führt dazu das

Beispiel an vom Ofen, dessen Eigenheiten man kennen
musste, wenn man ihn einheizen wollte, damit er seine
behagliche Wärme ausstrahlen konnte, womit er zum
«Hausfreund» 7 wurde und deshalb nicht nur Temperatur,
sondern «seelische Wärme»8 ausstrahlte.

Wichtige Lebensinhalte, dazu zählt Paul Moor zum
Beispiel das Anfachen des Herdfeuers und ans Holen des
Wassers am Brunnen (ich erinnere mich zum Beispiel
daran, wie wir als Kinder aufden Maiensässen am Brunnen
das Wasser holten), sind uns dank modernen Einrichtungen

unseres technischen Zeitalters verloren gegangen.
Damit versiegte auch der Gehalt, den wir damals aus dem
von uns Umsorgten bezogen. Wenn wir heute vermeiden
wollen, dass wir uns in der gewonnenen Mussezeit langweilen,

müssen wir danach trachten, diese Lebensinhalte
irgendwie auszufüllen, denn Bequemlichkeit allein garantiert

noch lange keinen Zuwachs an Gemüt und Daheimsein,

im Gegenteil, ein gewisses Mass an Bemühung und
Sorge gehört dazu.

Fragen wir uns doch mit Paul Moor, welche modernen
Einrichtungen wirklich dazu da sind, uns Freude und
Staunen, also echte, erfüllende Ergriffenheit ins Haus zu
bringen? Etwa die Massenmedien, welche, statt Möglichkeiten

zum Staunen abzubieten, uns eher beunruhigen, zur
Neugier, statt zum Teilnehmen, zum Konsumieren, statt
zum Verweilen bringen, uns mit Sensationen geradezu
berauschen, statt zum Staunen bringen, zum passiven
Zeitvertreib, statt zur inneren Sammlung, zur anspruchslosen

Spannung, statt zur Freude bringen. So bieten auch sie

uns keine Bereicherung des Daheimseins, weil «das Gemüt
dabei leer ausgeht und das wirkliche Daheim- und
Beieinandersein verkommt» 9. In Klammer nur gestatte ich mir
die Frage, ob die Medien-Verantwortlichen vielleicht auch
nie gelebt, verstanden oder gekannt haben, was dem
Daheimsein dienlich wäre?

Paul Moor führt noch weitere Ursachen auf für Störungen,
welche das uns Erfüllende daheim so oft hinnehmen muss:
Wir haben heute die Möglichkeit, «zugleich mit dem
Nachtessen» und ohne auf das Hören vorbereitet zu sein,
uns mitten «in den Zauber Mozarts» zu begeben 10. So

erstaunt es wenig, dass wir dabei vollkommen leer
ausgehen, ungesättigt und unergriffen bleiben. Dabei denke
ich genau gleich wie Paul Moor auch ein wenig mit
Wehmut zurück an die Zeit, als auch unsere Familie ab

und zu in einem Nachbardorfe ein Konzert der
Kulturgemeinschaft besuchte. Dann kauften wir auch schon Tage

5 Moor, P.: a.a.O., S. 423
6 Moor. P.: a.a.O., S. 423
7 Moor, P.: a.a.O., S. 423
8 Moor, P.: a.a.O., S. 423
9 Moor, P.: a.a.O., S. 424
10 Moor, P.: a.a.O, S. 424

zuvor die Eintrittskarten, wir freuten uns auf das
Bevorstehende, und in feiertäglichem Gewand machten wir uns
zu Fuss auf den Weg ins benachbarte Dorf. Bis wir im
Konzert sassen, waren wir dann wirklich eingestimmt auf
das Ereignis.

Statt noch weiter nach dem zu fragen, was heute alles das
«Daheimsein» beeinträchtigt (die Liste würde auch gar zu
lang), wollen wir uns nun lieber weiteren Dingen zuwenden
mit der Frage, wie wir es denn nach Paul Moor machen
müssten, damit das «Daheimsein» ermöglicht wird.

3.3 Wo beginnen wir, wenn wir ein Daheimsein
möglich machen wollen?

Paul Moor meint, dass wir in allererster Linie mit
Anforderungen an uns selber beginnen müssten, dadurch,
dass wir zuerst bei und mit uns selber Ordnung machen
und uns vergewissern würden, ob wir selber nicht leer sind,
ob wir etwas haben, das wir andern schenken können. Wir
können versuchen, durch versunkenes Verweilen auch in
scheinbar belanglosen Angelegenheiten diejenige Haltung
einzunehmen, die ein Sich-daheim-Fühlen ermöglicht.
Wir haben dafür zu sorgen, dass wirfüreinander da zu sein
vermögen, dass wir nicht zu müde oder mindestens in der
Lage sind, unsere Müdigkeit oder unseren Ärger so weit
unter Kontrolle zu halten, dass wir noch für die anderen
da zu sein vermögen, ohne deshalb zum «Dienstmädchen»
für die anderen zu werden.

Für einmal möchte ich in grösserem Umfange die folgenden

Ausführungen im Original-Wortlaut von Paul Moor
übernehmen, da sie fast wie Poesie sind für mein Ohr: «Wir
verlangen das Benehmen und die Rücksichten, die nötig
sind, damit das Schöne und Erfreuliche, das wir bereit
haben, möglich bleibt. Aber wir erklären nicht und setzen
es nicht durch. Wir verlangen es aus unserem tieferen
Wissen um das, was es verheisst, so dass es den anderen,
wenn sie nur zuerst darauf achten gelernt haben, wie ein
Geschenk und ein Versprechen ist, wenn wir ihnen etwas
zumuten. Wir schenken und schenken so, dass wir selber
reich werden dadurch. Wir verlangen Ruhe und Ordnung,
aber verlangen sie so, dass selbst dieses Verlangen noch
verlockend ist, weil es von innen durchwärmt ist11.

Dabei geht es um Gewöhnung, und diese benötigt Zeit.
Äussere Gewohnheiten können dann zum Schutze eines
tieferen Gehaltes werden. Und erst im Schutze einer guten
Ordnung wird das Beieinandersein so richtig empfunden
und aktiv.

Durch Ordnung um der Ordnung willen, durch herrscherisches

Angeben des «Tones», entsteht noch lange kein
Daheim. Das Daheimsein würde aber auch gestört, wo
keine Gewöhnung an Ordnung, keine Zucht und gegenseitige

Rücksichtnahme da wäre.

Schaffen können wir ein Daheim sowieso nicht, wir können
nur das «Gefäss» dafür bereithalten, für das rechte Benehmen,

für Ordnung, Sauberkeit und Anständigkeit sorgen.

Neben all unserem anstrengendem Tun müssen wir immer
wieder durch den Tonfall unseres Sprechens den andern

11 Moor, P.: a.a.O., S. 425

8 Schweizer Heimwesen 1/87



die Gewissheit geben, dass wir an ihrem Los teilnehmen,
dass wir sie ernst nehmen.

3.4 Pädagogische Notwendigkeiten

In einer Zusammenfassung des Kapitels über das Daheimsein

betont Paul Moor die Wichtigkeit der Gemütspflege
als Voraussetzung des Daheimseins. Das Gemüt können
wir hegen, indem wir uns von Arbeit und Betrieb nicht
allzu sehr in Beschlag nehmen lassen, sondern uns leiten
lassen von dem, was unser Gefühl angesprochen hat.
Gemütspflege bewirkt auch, dass wir Unterschiede
zwischen stärkerem, tieferem, nachhaltigerem und schwächerem

Angesprochensein spüren lernen und wir uns deshalb
dem nachhaltiger Erfüllenden zuwenden.

Gemütspflege setzt auch voraus, dass wir neu Ansprechendes
innerlich sich mit dem Erfüllenden verkoppeln lassen.

Durch Beachtung dieser pädagogischen Notwendigkeiten
bildet sich ein das Daheimsein kennzeichnender
Lebensrhythmus heraus. Rhythmen des Lebens im Daheim
entwickeln sich zu einer äusseren Stütze, zu einem äusseren
Schutz, der aber wegen des Gehaltes am gemeinsamen
Geniessen, Auskosten und Teilen auch innerlich ergreift
und beglückt.

Zum Daheim, zum Beieinandersein und Miteinandersein
als erfüllendem Erlebnis wird das Zuhause erst dann, wenn
das Kind sich fügen gelernt hat, wenn es Rücksicht auf
andere nehmen kann, wenn es unsere Belehrungen bereitwillig

und als etwas Verpflichtendes entgegennimmt, sonst
«können seine Ansprüche ins Uferlose ausarten und es

kommt, um uns für sich zu haben, mit einer Forderung zu
uns und nicht mit überströmendem Herzen» l2.

Es ist ein Missverständnis, anzunehmen, wir müssten bei
den grössten Dingen beginnen, um den Wert des Daheimseins

zu behüten und verteidigen. Dabei würden wir
ausserachtlassen, dass in den kleinen Dingen die Möglichkeit

der Vorbereitung auf das unser Leben erfüllende
Grosse bereits enthalten ist. Wir müssen uns, so meint Paul

Moor, nur getrauen, aus der Fülle des Alltags zu schöpfen
und ihr Sorge zu tragen. Dann bieten wir Kindern ohne

grosses Dazutun Gelegenheit, sich bei uns daheim zu
fühlen.

4. Die Definition der Heimat aus
anthropologischer Sicht

Die anthropologische Betrachtungsweise, welche sich

unter der Leitung von Otto Friedrich Bollnow in Tübingen
herausgebildet hat, versucht, alle Phänomene, die uns in
der Pädagogik beschäftigen, auf das Ganze des Menschseins

zurückzubeziehen und zu fragen, welche Funktion
sie im Ganzen des menschlichen Lebens zu erfüllen
haben 13.

Nach dieser Forschungsrichtung muss der Mensch, wenn
er sich gesund entwickeln soll, irgendwo «zu Hause sein».

12 Moor, P.: a.a.O., S. 422
13 Bollnow, O.F.: Die erzieherische Bedeutung der Geborgenheit im Hause,

Vierteljahresschrift für Heilpädagogik und ihre Nachbargebiete, 1976,
45. Jg., Heft 2, S. 149 ff.

Er muss «nach Hause gehen» können, wenn er müde ist.
Der Mensch muss ein Haus haben, in dem er «wohnt».
Um einen festen Stand in der Welt zu gewinnen, muss der
Mensch sich einen Raum schaffen, in dem er sich sicher
aufhalten kann, in dem er Zuflucht findet gegenüber dem
Ansturm der Aussenwelt.

Bollnow gliedert den gelebten Raum in zwei gegeneinander
abgegrenzte Bereiche, von denen der eine den andern
umschliesst, nämlich in einen engeren Innenraum und
einen weiteren Aussenraum.

4.1 Der engere Innenraum

Dies ist der Bereich des Wohnens, also der Bereich, in dem
sich der Mensch sicher fühlt, in den er immer wieder
zurückkehren und in dem er ausruhen kann. Dieser
Innenraum, also die Wohnung, das Haus, muss einige
Bedingungen erfüllen, wenn er seiner Aufgabe, Halt und
Schutz zu gewähren, gerecht werden soll.

- Das Haus oder die Wohnung muss eine genügende
Grenze bilden gegenüber einem gewaltsamen Eindringen
der Aussenwelt.

- Das Haus muss aber auch geöffnet werden können,
damit die Bewohner in die Aussenwelt hinaustreten
können, um ihre Geschäfte zu erledigen. Durch die
Öffnung müssen die Menschen wieder zurückkehren
und die Türe hinter sich verschliessen können, um
unerwünschten Gästen das Eindringen zu verwehren.

- Das Haus muss, damit der Mensch darin seine Ruhe
findet, behaglich eingerichtet sein. Diese Wohnlichkeit
unterscheidet ihn vom Arbeitsraum.

- Die Wohnung muss dem Menschen Festigkeit geben, so
dass er einen festen Stand in derZeit findet. Altgewohnte,
altvertraute Dinge, für Aussenstehende vielleicht
bedeutungslos, banale Erinnerungsstücke, halten im
Menschen vergangene Epochen seines Lebens lebendig.

Im Haus lebt der Mensch in einer Sphäre der Geborgenheit
und der Sicherheit, abgetrennt von den «Fremden», mit
den «Seinigen» in Frieden. Die Gemeinschaftsform des

Hauses ist die Familie, das heisst das Zusammenleben von
Verwandten verschiedenen Geschlechts und Alters, von
Eltern und Kindern. Das menschliche Klima des Hauses
ist Liebe und wechselseitiges Vertrauen.

4.2 Der weitere Aussenraum

Dies ist der zweite Bereich des gelebten Raumes. Es ist der
Raum, in den der Mensch hinaustritt, um seinen
verschiedenen Vorhaben nachzugehen. Dieser Raum gliedert

sich nach Bollnow noch einmal in drei deutlich
voneinander zu trennende Bereiche, die sich wie drei
Schalen konzentrisch um den inneren Bereich des Hauses
legen 14.

Über die Gliederung des Aussenraumes äussert sich Bollnow

folgendermassen:

- Beim Verlassen des Hauses tritt der Mensch noch
nicht in eine «völlig fremde und feindliche Welt, wo
ihn wilde Tiere und böse Menschen bedrohen»15,
sondern er befindet sich dann noch im Bereich vertrauter

14 Vgl. dazu auch Paul Moor: «Umwelt, Mitwelt, Heimat».
15 Bollnow, O.F.: a.a.O., S. 151

9



und verständlicher Verhältnisse. Nur eben sind diese
anders als diejenigen innerhalb des Hauses. Es ist dies
der Bereich der menschlichen Zusammenarbeit und der
aus gemeinsamen Aufgaben erwachsenden menschlichen

Beziehungen. Dieser vertraute Bereich wird als der
Bereich der Stadt, des Dorfes oder der Heimat bezeichnet.

- Sobald der Mensch diese vertrauten Lebensverhältnisse
verlässt, öffnet sich ihm ein weiterer Bereich, wo ihm
alles unbekannt und unverständlich erscheint. Dies ist
der Bereich der Fremde, der den Menschen verwirrt und
bedrückt.

- Im Gegensatz zur Fremde, in welche der Mensch mit
ungebändigtem Tatendrang aktiv vordringt und aus
welcher er lernen will, offenbart sich die Ferne als das

Lockende, das ihn gewaltig mit sich fortzieht.

4.3 Das Verhältnis von Innenraum und Aussenraum

Bollnow stellt die These auf, dass sich das menschliche
Leben nur dann in der richtigen Weise entfalten und gesund
erhalten kann, wenn die beiden Seiten, diejenige des

Hauses wie diejenige des ausserhäuslichen Bereichs, zueinander

im richtigen Gleichgewicht stehen. Der Mensch

muss, ohne die eine oder andere Seite zu vernachlässigen,
beiden Seiten mit verschiedenen und in ihnen begründeten

Ansprüchen in gleicher Weise gerecht werden.

Demnach würde es einerseits eine Verkümmerung seines

Lebens bedeuten, wenn sich der Mensch in seinem Haus
verkriechen und es nicht wagen würde, sich den Gefahren
der Aussenwelt auszusetzen. Sein Gesichtskreis würde sich

verengen, der Mensch würde zu einem «Stubenhocker» 16,

der zu keiner Anstrengung und Leistung mehr bereit wäre.
Andererseits verlöre das Leben seinen Halt, wenn der
Rückhalt des Hauses fehlt, wenn sich der Mensch nicht
immer wieder darin zurückziehen könnte.

4.4 Pädagogische Konsequenzen

Aus dieser allgemeinen anthropologischen Theorie des

Hauses ergeben sich nach Bollnow die folgenden
Konsequenzen:

16 Bollnow, O.F.: a.a.O., S. 154

10

- Es muss sich schon die Entwicklung des Kindes im
Schonraum des Hauses vollziehen, weil der Besitz des
Hauses die unabdingbare Voraussetzung eines sinnvollen

menschlichen Lebens ist.

- Das Haus kann je nach den Umständen die verschiedensten

Formen annehmen. Die geeignetste Form des

abgeschlossenen Wohnbereichs ist entsprechend den
persönlichen und allgemein soziokulturellen Verhältnissen

neu zu finden.

- Auch innerhalb des gemeinsam bewohnten Hauses
braucht das Kind einen abgegrenzten Bereich, einen
Zufluchtsort, in den es sich aus der Familie aufsich selbst
zurückziehen kann. (Langeveld sprach von der Wichtigkeit

des «geheimen Ortes» des Kindes 17.)

- Wo aus sozialen oder medizinischen Gründen eine
Heimerziehung notwendig ist, muss sich diese möglichst
eng der häuslichen Lebensform annähern. Die verwahrlosten

Jugendlichen sind also zu kleinen familienähnlichen

Einheiten zusammenzufassen, die innerhalb des
Heimes ein Eigenleben entfalten, das jedoch der
allgemeinen Regelung des Lebens im Hause entsprechen
muss.

- Das Haus darf, wenn es seinen erzieherischen Auftrag
erfüllen soll, kein «leeres Gebäude» sein. Es muss
«wohnlich eingerichtet sein», so dass sich die Menschen
darin wohlfühlen und nicht daraus entfliehen wollen 18.

Besonders bei der Heimerziehung muss der liebevollen
Einrichtung des Hauses besondere Aufmerksamkeit
geschenkt werden, denn gerade die Gesundung und
Entwicklung des verwahrlosten Heimkindes wird durch
lieblose und phantasielose Einrichtungen beeinträchtigt.

- Ein Haus kann für dessen Bewohner nur dann behaglich
und gemütlich sein, wenn es von ihnen geprägt und mit
Gegenständen ausgestattet ist, die einen besonderen
«Gefühlswert» haben 19.

- Es muss verhindert werden, dass die Erziehung in der
häuslichen Geborgenheit zu frühzeitig durch die öffentliche

Sphäre beeinträchtigt wird.

Bollnow vertritt die Meinung, dass die heutigen Menschen
der Gefahr der Entwurzelung ausgesetzt seien und dass

unsere Zeit der Öffentlichkeit allzu tendenziös den Vorrang
gebe. Deshalb tritt er mit der Forderung an uns Pädagogen,
den heranwachsenden Menschen beim Wohnenlernen
helfend beizustehen.

5. «Das Wesen der Heimat»
nach Peter Schmid

Peter Schmid betrachtet die Eigenart der Heimat unter dem
Gesichtspunkt der mitmenschlichen Gemeinschaft, der
Gebundenheit an eine konkrete Welt und der Zeitlichkeit

20.

5.1 Die mitmenschliche Gemeinschaft

Als Ausgangspunkt benützt er die Frage nach der Art des

Zusammenlebens, welche eine «heimatschaffende
Grundstimmung» hervorzurufen imstande ist21. Dabei kommt

17 Bollnow, O.F.: a.a.O., S. 156
18 Bollnow, O.F.: a.a.O., S. 156
19 Bollnow, O.F.: a.a.O., S. 157
20 Schmid, P.: a.a.O., S. 80 ff.
21 Schmid, P.: a.a.O., S. 81

Schweizer Heimwesen 1/87



er zum Schluss, dass die Liebesgemeinschaft die beste

Voraussetzung ist, um das sichtbar werden zu lassen, was
unter «Heimat» zu verstehen ist. In der echten Gemeinschaft

jener Liebe, «welche aus dem Wunder der Begegnung

hervorgeht» und welche erst den Menschen aus seiner
Isoliertheit befreit, wird das, was unter «Heimat» zu
verstehen ist, verwirklicht22.

Der Familie fallt in erster Linie die Aufgabe zu, dieses
«liebende Miteinandersein» zu realisieren23. Sie hat den
Rahmen zu schaffen, der dem Kinde zu echter Geborgenheit

und Heimat verhilft. Die Familie steht heute jedoch
oft in der Gefahr, von einer «Spuren der erfüllten Liebe»
aufweisenden Gemeinschaft zu einer blossen ökonomischen

Interessengruppe zu verkümmern24.

Mit zunehmender Mitgliederzahl einer Gemeinschaft (zum
Beispiel in der Schule, in einem Dorf oder in einem
Heim) braucht es einen von aussen gesetzten Rahmen einer
beabsichtigten Ordnung, damit in ihr liebenswertes
Beheimatetsein ermöglicht wird.

Heimat verwirklicht sich nicht nur in der mitmenschlichen
Gemeinschaft, sie muss auch in einer konkreten Objektwelt

sichtbar in Erscheinung treten. Heimat lässt sich
demnach nur in einem Raum verwirklichen. Diese
Erkenntnis führt Peter Schmid weiter zu der Frage nach den

Eigenschaften der den Heimatraum kennzeichnenden
konkreten Welt.

Der Heimatraum ist ein begrenzter, abgeschlossener und
übersichtlicher Bereich mit einem als Heimat im engsten
Sinne bezeichneten Mittelpunkt, dem Heimatort, auf
welchen hin alle übrigen Orte ausgerichtet sind. Der
Heimatraum ist ein gestimmter Raum, der aus den

gehobenen Lebensstimmungen, wie Gelassenheit, Lust und
Vertrauen, herauswächst. Dadurch wird er zu einem
«Stück Welt, das trotz seiner Einschränkung nie das Gefühl
der Bedrohung und Benachteiligung aufkommen lässt»25.

Diese Mitte der Welt ist dem Menschen nicht einfach so

gegeben, sie muss von ihm geschaffen werden. In der Form
des Bauens und Bewohnens eines Hauses schaff sich der
Mensch «jenen bevorzugten Raum, der aus der Öde einer
richtungslosen Welt herausragt»26.

Der Heimatort muss einige Voraussetzungen erfüllen,
damit er ein vertrauter, Sicherheit bietender Bereich wird,
der auch Anregung bietet, ihn zu verlassen und in die Welt
hinaus zu schreiten:

- Die Grösse des Raumes beeinflusst die Harmonie im
Miteinandersein der Menschen. Der Raum schafft dann

gute Voraussetzungen, wenn er nicht zu eng und
trotzdem übersichtlich gestaltet ist, denn ein beengender
Raum bewirkt eine beengte Stimmung. Der Raum darf
aber auch nicht zu gross sein, weil er sonst die

Kontaknahme des Menschen mit anderen Menschen
erschweren würde.

- Ferner muss die Möglichkeit des Sich-zurückziehen-
Könnens für den einzelnen Menschen gegeben sein, weil

22 Schmid, P.: a.a.O. S. 81
23 Schmid P.: a.a.O., S. 86
24 Schmid P.: a.a.O. S. 87
23 Schmid. P.: a.a.O., S. 96
26 Schmid P.: a.a.O., S. 98

sonst das Vorhandensein anderer Menschen als störend
empfunden werden könnte. In der äusseren Bedrängnis
bildet sich nur nühsam eine Heimat und eine Gemeinschaft.

- Im Raum muss ein Sinn für Ordnung erkenntlich sein.
Der Wohnbereich muss sorgfaltig gepflegt werden, damit
er den Menschen anzuziehen vermag. In der Unordnung
finden fortwährend Zusammenstösse mit Dingen und
Menschen statt, wodurch das Hinausgreifen über das
Sinnhafte der heimatlichen Gegenstände in Frage gestellt
wäre. Ordnung trägt Wesentliches zur Entstehung einer
Atmosphäre bei. (Pedantische Ordnung als Selbstzweck
könnte als die Defektvariante bezeichnet werden.)

- Der Mensch muss in einem richtigen Verhältnis zum
Besitz stehen. So darf materieller Besitz nur als Symbol
für geistiges Gut stehen, sozusagen stellvertretend, oder
anders ausgedrückt: «Heimat ist geistiger Besitz, sichtbar
gemacht in materiellen Gütern»27. Übermässiger Luxus
wirkt sich sehr nachteilig aus, weil der höhere Wert des

inneren Reichtums dabei verloren gehen kann. (Nur eine
Einschränkung der Äusserlichkeiten kann diese daraus
resultierende Wohlstandsverwahrlosung bekämpfen.)
Materielle Not bewirkt eine gänzliche Ausrichtung auf
das Gegenständliche, die Empfänglichkeit für geistige
Werte ist aber noch vorhanden.

- Der Heimatraum muss ein genügendes Mass an Sicherheit

und Vertrauen bieten. Der Mensch darfsich dadurch
jedoch nicht dazu verleiten lassen, sich nie aus seinen
vier Wänden herauszuwagen, nur um die Ungewissheit
zu vermeiden.

- Der Raum muss eine gewisse Offenheit frei lassen. Dies
bedeutet, dass die einzelnen Ausstattungsgegenstände
der Phantasie genügend Freiraum einräumen sollten.
Ein allzu straff auf bestimmte Zwecke ausgerichteter
Raum ermöglicht dem Menschen im Sinne einer Überfülle

von Reizeinwirkungen eine nur beschränkte
Phantasie-Tätigkeit. Auch eine reizarme Gegenstandsumwelt
wäre nicht das A und O. Es geht hierbei um das sinnvolle
Mass, nach dem Motto: Weniger ist mehr.

- Der Heimatraum braucht zeitliche Kontinuität. Diese
bewirkt eine geistige Sammlung und widersetzt sich der
sinnlichen Zerstreuung. Dabei geht es nicht um eine
Überbewertung der Sesshaftigkeit, denn ohne die Gefahr
des Ausgesetztseins entsteht auch kein Gefühl der

Geborgenheit. Die Gehalte der Heimat können jedoch
nicht in einem steten Wechsel des Standortes, sondern

nur im ruhigen Verweilen, in der Musse, verspürt
werden.

Diese äusseren Voraussetzungen des Beheimatetseins, die
hier nach Peter Schmid dargestellt worden sind, zielen auf
eine günstige Gestaltung der Umwelt hin, das will nicht
heissen, dass er den Menschen in einem möglichst konfliktarmen

Milieu aufwachsen lassen möchte, denn äussere

Schwierigkeiten beinhalten ja für den Menschen auch die
Chance zu innerlichem Wachstum. Von der momentanen
Stufe der Entwicklung hängt es ab, wie weit der Mensch
(das Kind) bereits einer bestimmten Situation ausgesetzt
werden darf oder wie weit es besser ist, dass er davon
bewahrt bleibt. Alle Bemühungen um günstige Voraussetzungen

in der Umwelt bilden ja noch lange keine Gewähr
auf erzieherischen Erfolg. Anderseits lässt eine Umgebung
auch Rückschlüsse auf die darin lebenden Menschen zu,
denn die Umgebung ist auch das Spiegelbild der darin
lebenden Menschen.

27 Schmid, P.: a.a.O., S. 99

I 1



5.2 Heimatgegenstände

Heimatgegenstände sind «bedeutungsgeladene» Dinge, die
über ihre gegenstandstreue Eigentümlichkeit hinaus
unsichtbare geistige Werte andeuten 2S. Diese bedeutungsgeladenen

Gegenstände versinnbildlichen den gesamten äusseren

Aufbau des Heimatbereiches. Sie lassen erkennen,
durch welche Werte der betreffende Mensch ansprechbar
ist. Heimatgegenstände «erinnern an die Gemeinschaft, in
der die Grundstimmung der Liebe zum Ausdruck gekommen

ist, sie verweisen auf den gestimmten Raum, der trotz
seiner räumlichen und zeitlichen Distanz in Anbetracht
des Gegenstandes wieder Nähe und Vertrautheit erhält, sie
erinnern an Höhepunkte vergangener Zeiten des gehobenen

Lebensgefühls. Ihre ständige Anwesenheit gibt uns das

Vertrauen, dass noch «alles beim alten» ist29.

5.3 Die Zeitlichkeit im Beheimatetsein

Vorangehend habe ich darzustellen versucht, wie sich
nach Peter Schmid die mitmenschliche Gemeinschaft und
die Geborgenheit des Menschen in einer konkreten Umwelt

auf die Begründung eines Heimatgefühls auswirken.
Im folgenden möchte ich noch Peter Schmids Ausführungen

über die Entstehung des Heimatgefühls unter
Berücksichtigung der Zeitlichkeit des Beheimatetseins kurz streifen.

Die Zeit verläuft nach unserem seelischen Erleben keineswegs

gleichmässig. Peter Schmid unterscheidet im
Zeitablauf die (chronologische) Uhrzeit von der Erlebniszeit:
Während in Situationen von gedrückten Stimmungen die
Zeit für uns nur mühsam dahinschleicht, verstreicht sie in
Situationen von gehobenen Stimmungen im Nu. Daneben
gibt es noch Augenblicke im menschlichen Leben, welche
dem Zeitablauf ganz entrückt sind. In solchen Momenten
wird das Beheimatetsein zu einem Dauerzustand, allem
Drohenden und Belastenden wird ein weniger wichtiger
Platz im Leben zugeordnet. Vergangenheit und Zukunft
können sich in solch glücklichen Momenten der Ruhe und
Besinnlichkeit des häuslichen Lebens verschmelzen und
einen ganz anderen, unwichtigen Stellenwert erhalten.

In solchen Momenten, wo all das Belastende des Lebens
gegen die Macht des «tiefen Glücks» nicht anzukämpfen
vermögen, passiert der Einbruch des Zeitlosen ins Zeitliche

30.

Eine solche erfüllte Gegenwart, wie sie nur in der Ruhe
und Besinnlichkeit des häuslichen Lebens möglich wird,
lässt alles Wünschen und Begehren verstummen. Aus
dieser erfüllenden Ruhe des Hauses erwächst die Kraft,
dem tätigen Leben aufpositive Art zu begegnen. Anderseits
aber ermöglicht erst die richtige Einstellung zur Arbeit die
sinnvolle Pflege der Musse daheim. Ob die freie Zeit das
Gefühl der Geborgenheit abgibt, hängt davon ab, «wieweit
der Mensch in Anbetracht seiner Arbeit von seinen eigenen
Wünschen absehen kann» 31.

Wenn das Gefühl der Geborgenheit nicht aufkommt,
können wir darauf schliessen, dass die Zeit in blosser

Geschäftigkeit, ohne innere Anteilnahme, als Flucht vor
beschwerlicher Arbeit verbracht wurde. Wer sich auf diese
Art die Zeit vertreibt, versinkt in Langeweile.

In der Geborgenheit des Hauses erhält der Mensch
Gelegenheit, sich für vieles die Zeit zu nehmen, ohne Angst, die
Zeit könnte ungenutzt verstreichen, einzelne Wünsche
unerfüllt bleiben.

Peter Schmid betrachtet die Zeit nicht als eine fortlaufende
Linie, deshalb gibt es für ihn im Zeitlichen Wiederkehrendes,

das heisst, in einem Zyklus wiederholt sich schon
einmal Gewesenes. Traditionelle Sitten, Bräuche und Feste
heben Akzente hervor, während denen Vergangenes und
Zukünftiges zusammenfallen und dem Zeitlichen
entrücken lassen. In solchen Augenblicken seliger Ergriffenheit

wird das Glück des Beheimatetseins besonders tief
empfunden.

Zusammenfassung
Die Heimat hat für den Menschen eine grosse Bedeutung.
Der Verlust der Heimat kann sich auf die menschliche
Entwicklung nachteilig auswirken.

Die Frage nach dem, was die Heimat ausmacht, wurde von
verschiedenen Standpunkten aus betrachtet. Alle zitierten
Autoren sind sich einig, dass wir auf unsere Heimat
achtgeben müssen, dass wir in unserem Leben unbedingt
eine Heimat brauchen, nach der wir uns orientieren
können.

Wir haben auch festgestellt, heute bestehe die Gefahr, dass
wesentliche Inhalte der Heimat verloren gehen, dass wir
das private Leben in der Liebesgemeinschaft daheim
zugunsten des öffentlich-politischen Lebens aufgeben.

Ihr
Qualitätssiegel

für Grossküchenprodukte

und

umfassenden

Kundenservice

Haco AG, 3073 Gümligen, Tel. 031/52 00 61

28 Schmid P.: a.a.O., S. 101
29 Schmid, P.: a.a.O., S. 104
30 Schmid, P.: a.a.O., S. 108
31 Schmid, P.: a.a.O., S. 110

12 Schweizer Heimwesen 1/87


	Das Heim - unser zweites Daheim? : Die Bedeutung der Heimat

