
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 57 (1986)

Heft: 11

Artikel: Simone Weils Mystik : um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Imelda Abbt, Luzern:

Simone Weils Mystik
Um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht

Anfangs dieses Jahres führte die evangelische
Studiengemeinschaft an den Zürcher Hochschulen in der YVasserkir-
che in Zürich öffentliche Vorträge durch zum Thema
»Mystiker in den Umbrüchen unseres Jahrhunderts».
Teilhard de Chardin, Simone Weil, Dietrich Bonhoeffer
und Martin Buber wurden besprochen. Den Vortrag über
Simone Weils Mystik, den Dr. Imelda Abbt, Leiterin des

Kurswesens VSA, gehalten hatte, finden Sie hier im
Wortlaut abgedruckt. Die Zwischentitel wurden zum Teil
von der Redaktion gesetzt.

Simone Weil hat erst am Ende ihres kurzen Lebens
(1909-1943) ausdrücklich von mystischen Erlebnissen
gesprochen. Diese waren «Zugabe», die auf besondere
Weise Unverfügbares in ihrem Leben offenkundig machten.

Wohl war die Grundausrichtung ihres Lebens Offenheit

und damit Leere bzw. Bereitschaft für solche Momente.

Letztere hat sie aber niemals als notwendige Folge
betrachtet oder gar gesucht. Deshalb möchte ich in diesem
Vortrag im ersten Teil etwas zu ihrer Grundorientierung
sagen, die sie mit «Attente» umschreibt, und im zweiten
Teil von ihr als «Ergriffener» sprechen. Ganz kurz sei mir
am Schluss gestattet, auch etwas zu ihrem Vermächtnis an
unsere Zeit zu bemerken.

Die Wahrheit sucht uns

Eine Frau, eine Intellektuelle, eine Philosophin, eine
Fabrikarbeiterin, eine emanzipierte Jüdin, eine ungetaufte
Christin, eine Mystikerin, die von sich sagt: «. ich habe
mir stets untersagt, an ein künftiges Leben zu denken, aber
ich habe immer geglaubt, dass der Augenblick des Todes
das Richtmass und das Ziel des Lebens ist» 1 ist eine
Herausforderung. Im Tod nämlich tritt bei denen, «welche
leben wie es sich gehört, für einen unendlich kleinen
Bruchteil der Zeit die reine, nackte, gewisse und ewige
Wahrheit in die Seele ein .» (2). Und dann fügt sie bei:
«Ich darf sagen, dass ich niemals ein anderes Gut für mich
begehrt habe» (3).

In ihrem 14. Lebensjahr zeigte sich bereits im Keime, dass
dieses begehrte Gut einerseits heftigsten Schmerz, gar
Verzweiflung, und andererseits auch eine unerschütterliche

Gewissheit beinhaltet. Sie verfiel jenen grundlosen
Verzweiflungen des Jugendalters und wünschte ernstlich
zu sterben - wegen der Mittelmässigkeit ihrer natürlichen
Fähigkeiten. Sie glaubte nämlich, ihr sei der Eintritt in das
übersinnliche Reich der Wahrheit vesperrt. Sie wollte aber
lieber sterben, als so zu leben. Nach Monaten innerer
Verfinsterung empfing sie dann plötzlich und für immer
die Gewissheit, dass wer die Wahrheit ernstlich und
unablässig sucht, sie auch ohne grosse Talente schliesslich
findet, weil, wer nach Brot begehrt, keine Steine empfängt

(4).

Später führte sie das Interesse für Wahrheit «auf einen
ursprünglichen Trieb» (5) zurück. Die Wahrheit lässt sich
einerseits suchen, andererseits ist sie uns immer schon auch
gegeben. Martin Buber würde sagen: Wir können Gott,
«die» Wahrheit, nicht suchen, da sie immer schon da ist.
Sie sucht uns. Und doch zwingt sie niemanden, sich ihr zu
öffnen. Der Mensch ist frei, sich auf sie einzulassen oder
sich ihr zu verweigern. Der Mensch wird nicht so
überwältigt, dass seine Antwort nicht mehr gefordert wäre.
«Hier bin ich» zu sagen, liegt in seiner Hand. Und er muss
sich der Wahrheit immer neu verpflichtet wissen. Der
Mensch soll wollen, was er soll! «Wolle sein, was du sein
sollst, was du sein kannst, und was du eben darum sein
willst», schreibt J.G. Fichte in dem neunten Vortrag der
«Anweisung zum seligen Leben» (6). (Interessanterweise
gibt es eine Reihe von Parallelen zwischen Simone Weil
und Johann Gottlieb Fichte, obwohl ich ihn bei ihr nie
erwähnt gefunden habe. Ihre Biographen bemerken
allerdings, dass sie sich vor der Staatsprüfung mit Descartes,
Kant und Fichte auseinandergesetzt habe. Ich werde mir
erlauben, gelegentlich auf Parallelen zu verweisen.)

1. «Attente»: Bedingung für Simone Weils Mystik

«Wollen was man soll» hat mit «attente» zu tun. «Attente»
in philosophischer Weise zu üben, heisst u.a., die unlösbaren

Probleme in ihrer Unlösbarkeit klar zu begreifen. Das
setzt ein Ringen der Vernunft um Wahrheit voraus, ein
Setzen der Begriffe und ein Innewerden, dass sie unzureichend

sind. Daraus folgt die Einsicht, dass keine Philosophie

letzte Lebensfragen löst, aber dass sie dorthin führen
kann, wo der Mensch «niederknien» muss (7). Dennoch
hat der Mensch aus Liebe zur Wahrheit in das Streben der
Seele einzuwilligen. Denn ohne Gehorsam gegen die
Vernunft gibt es keinen Gehorsam gegen Gott. Sagt Piaton,
Philosophieren heisse Sterben zu lernen, so meint Simone
Weil: «In Wahrheit geht es für die Seele nicht darum, zu
sterben, sondern nur darum, die Wahrheit zu erkennen,
dass sie (die Seele), wie die Materie, ein totes Ding ist. Sie
braucht nicht zu Wasser zu werden, sie ist Wasser; was wir
für unser Ich halten, ist ein ebenso flüchtiges und
unwillkürliches Erzeugnis der äusseren Umstände wie die Gestalt
einer Welle im Meer (8). Der Mesch lebt nur von einem
Anderen her. Das an uns Wahrnehmbare ist «Erscheinung»,

«Äusserung». Das ist nicht nichts, aber nicht die
Fülle der Wahrheit. Es ist im besten Fall Teilwahrheit,
Einzelwahrheit. Alle Schönheit dieser Welt ist Abbild
der Fülle der Wahrheit.

Anhaltende Aufmerksamkeit

Unter diesem Aspekt las Simone Weil Piaton und Kant,
ihre Lieblingsphilosophen. Dabei hat sie auch die feinen

636 Schweizer Heimwesen XI/86



Du kannst nicht mehr -
Du kannst noch mehr!
VSA-Seminarwoche für Heimleitungen und Kaderpersonal
12. bis 16. Januar 1987, Propstei Wislikofen
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Täglich erleben wir in verschiedenster Hinsicht unsere Grenzen: zeitlich, räumlich, leiblich, seelisch,
geistig. Grenzerfahrungen können aber auch eine Chance sein, um uns auf das Jenseits der Grenzen
aufmerken zu lassen. Mit Grenzen zu leben, sich ihnen zu stellen, ist lebenslängliche Aufgabe. Diese
Woche möchte sensibler dafür machen.

Montag, 12. Januar 1987 :

BEGINN: 10.30 Uhr

Dienstag, 13. Januar 1987:

Mittwoch, 14. Januar 1987:

Donnerstag, 15. Januar 1987:

Freitag, 16. Januar 1987 :

ENDE: i4.30 Uhr

Kurskosten:

Anmeldung:

«Zu-sich-Finden und Sich-selber-Entrinnen» - Existenz und
Grenzerfahrung

«Ist der Tod eine absolute Grenze?» - Verschiedene
Todesverständnisse

Kunstmaler Rainer Kunz, Luzern, wird diesen Tag gestalten

«Hiob» - ein Lebensbuch

«Moses und die Propheten» - Scheitern und Zukunft eines Volkes

Fr. 265.-
9 % Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung in der Propstei Wislikofen separat,
Vollpension zirka Fr. 60 - pro Tag

Bis 31. Dezember 1986 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen erhalten Sie
spätestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Seminarwoche Wislikofen 1987

Name, Vorname

Adresse, Telefon

PLZ, Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft in Wislikon erwünscht
VSA-Mitgliedschaft des Heims

Persönliche VSA-Mitgliedschaft
bitte Zutreffendes ankreuzen

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung nach Ablauf der Anmeldefrist eine
Annulationsgebühr von Fr. 100.- berechnet werden.

637



Töne herausgehört und konnte zum Beispiel sagen: «Kant
führt zur Gnade» (9), was viele Kant-Leser übersehen
haben dürften. Denn, so Kant, wenn moralisch gehandelt
wird - das heisst für Simone Weil: wenn der Mensch lebt,
wie es der Wahrheit entspricht -, dann dürfen wir hoffen,
dass sich unsere Verhältnisse zum Bessern verändern.
Diese Hoffnung ist an ein Wenn zurückgebunden; wenn
vernünftige Moralität alles menschliche Verhalten
bestimmt, dann zieht auch eine bessere, menschlichere
Welt herauf. Gelebte Moralität weiss aber auch um eigenes
Ungenügen und gelangt so zur Überzeugung von der
Wirklichkeit und Herrschaft Gottes, und dass moralisch
handeln letztlich heisst, dem Willen Gottes zu folgen.
Dann begibt man sich nach Simone Weil «in den Stand
Gottes» (10). Mit anderen Worten, das moralische Subjekt
wächst über sich hinaus und beginnt sich aus Gottes
Perspektive zu sehen, wenn es dem Imperativ der praktischen

Vernunft gehorcht. So wird die Herrschaft des

(ichlichen) Ichs gesprengt. Es gilt das zu tun, was die in
Gott gründende Vernunft allgemein erfordert, das heisst
den ichlichen Interessen und Wünschen abzusterben. Und
dieses Erfordernis gehört nach Simone Weil zu unserem
Wesen: «Wir sind durch eine Bewegung zum Guten hin
geformt. Aber wir sind im Unrecht, wenn wir das Gute in
diesem oder jenem Ding suchen Das Gute liegt nur in
unserer Bewegung selbst... (Es) gibt kein anderes Gutes
als das Eine Gute» (11). Kants Überzeugung, Moralität als
solche lasse sich letztlich nicht von einem äusseren
Einzel-Zweck bestimmen, sondern nur vom Sittengesetz,
und erfülle dieses um seiner selbst und nicht um eines
Nutzens willen, das hat Simone Weil in beispielhafter
Weise internalisiert und in ihrem Leben praktisch werden
lassen. Dass sie dabei auch platonische Gedanken miteinbezog,

sei nicht bestritten. Es war ja auch nie ihr Ehrgeiz,
eine «Kantianerin» zu sein. Ihr ging es um die Wahrheit.
Dabei hat sie die Grundanliegen dieser beiden grossen
Denker verinnerlicht, auch weitergebracht, und vor allem
gelebt. Mit Fichte könnte sie sagen: Das Wollen des wahren
Guten ist das wahrhaft gute Wollen. Nach Fichte führt das
den Menschen auf den Standpunkt der «höheren Moralität».

Dazu ist auch nach ihm «das Vermögen einer
anhaltenden Aufmerksamkeit» (12) nötig. Das ist, was der
Mensch zu erbringen hat. Das ist aber noch nicht die
eigentliche Wahrheit. Diese muss sich ihm machen; was
man als Gnade betrachten kann.

Für Simone Weil gibt es einen Zusammenhang zwischen
der Realisierung von Vernunft und der Zuversicht und
Sehnsucht der Seele nach Gott. Das erste führt zum Wollen
des wahrhaft Guten, das letztere bedeutet «Attente». Diese
ist die Erfüllung allen menschlichen Strebens. Sie ist aber
nicht in noch so grossen Anstrengungen und Leiden zu
gewinnen. Sie ist allenfalls Frucht, nein Gabe höchst
aktiven Wartens. So hatte ein ganzes Studium fur diese
Frau letztlich nur das eine Ziel: Die Ausbildung unseres
Vermögens zur Aufmerksamkeit zu fordern (13). Das
bedeutet immer Willensanstrengung. Aber dahinter hat die
Absicht zu stehen, zur «attente» durchzudringen. Und
«attente» führt schliesslich zu einer Haltung, die sie Gebet
nennt. Dessen «Wesen besteht in der Aufmerksamkeit»

(14).

Erwarten, nicht jedoch suchen

Dem Begehren kommt die vorbereitende Rolle im geistlichen

Leben zu. «Denn das auf Gott gerichtete Begehren
ist die einzige Kraft, die imstande ist, die Seele aufsteigen

zu lassen. Oder vielmehr, Gott allein kommt, die Seele zu
ergreifen, und hebt sie empor; das Begehren allein aber
veranlasst Gott, herniederzusteigen. Er kommt nur zu
denen, die ihn bitten, dass er komme; und die ihn oftmals,
lange und inbrünstig bitten, zu denen steigt er hernieder,
er kann nicht anders (15). Das Gebet (Aufmerksamkeit)
soll den Geist leer machen, aber auch wartend, nicht
jedoch suchend, dennoch bereit den Gegenstand, der in ihn
eingehen wird, in seiner Wahrheit unverstellt aufzunehmen.

Die kostbarsten Güter kann man nicht wollen oder
suchen, sondern nur erwarten, zweckfrei, absichtslos. Man
kann sie ja auch nicht, wie Simone Weil sagt, «essen»
(haben) sondern nur «schauen» (von ihnen erfüllt werden).
Man begehrt sie dann, ohne dass man sich gestattet, sie zu
suchen.

Hier zeigt sich die wahre Haltung dieser Frau. Es ist
Demut, die zugleich Grösse ist. Ihr wurde oft Anmassung
vorgeworfen. Anmassend war sie dort, wo es angemessen
war, nämlich in Aussagen, die von der Vernunft getätigt
werden können. Demütig ist sie da, wo es um die letztliche
Wahrheit geht. Für sie ist die Aufmerksamkeit der wesentliche

Gehalt der Gottes- und Nächstenliebe. Beide haben
den gleichen Urgrund. Gefühlswärme, Herzensbereitschaft
und einfach Mitleid mit anderen genügen nicht, es braucht
den aufmerksamen Blick, «wobei die Seele sich jeden
Inhalts entleert, um das Wesen, das sie betrachtet, so wie
es ist, in seiner ganzen Wahrheit, in sich aufzunehmen.
Eines solchen Blickes ist nur fähig, wer der Aufmerksamkeit

fähig ist» 16). Den «aufmerksamen Blick», wie sie ihn
hatte, betrachtete Simone Weil als gnadenhaft geschenkt.
Es ging jedoch nicht ohne das harte vernünftige Ringen um
Teilwahrheiten, die sie aber letztlich alle als Vorläufigkeiten

in dieser Zeit begriff.

Aufmerksamkeit lässt auch die Grenzen der Vernunfterkenntnis

in den Blick treten. Sie führt mit anderen Worten
dahin, wo Philosophie weiss, dass es für sie nichts mehr zu
wissen gibt. Sie begreift, wie Simone Weil sagt, die
Unlösbarkeit von Problemen, und das völlig. In der
Wissenschaftslehre von 1804 sagt Fichte: «Begriffe müssen

gesetzt werden, damit sie vernichtet werden
können» (17). Dieses «damit» weist verschiedene Aspekte
auf: begriffliche und sprachliche Bemühungen sind unab-
dinglich; zugleich führen sie nur ans Ziel heran, nicht ins
Ziel hinein; die Bemühungen gehen in die Irre, wenn
Begriffe, und mit ihnen die Wörter, nicht abdanken, das
heisst genauer, wenn sie vom Bewusstsein nicht auch
vernichtet werden (aktiv). Selbst diese Vernichtung führt
nicht automatisch ins Ziel; dann nämlich nicht, wenn das
Bewusstsein - statt sich von der sich zeigenden Wahrheit
ergreifen zu lassen - bei der Vernichtung des Begriffs als
eigener Leistung stehen bleiben würde. Das schliesst das
Begreifen ein, dass Gott unbegreiflich ist. Ist der Mensch
an diesen Punkt gelangt, sieht er die Welt mit neuen Augen,
mit Augen, wie sie ihm Gott zugedacht hat.

2. Simone Weil, eine Ergriffene

Als Simone Weil einmal das Gedicht «Love» des englischen

Dichters Georges Herbert (1593-1632) las, ereignete
es sich, dass Christus selbst herniederstieg und sie ergriff.
An eine wirkliche Berührung von Person zu Person
hienieden, zwischen menschlichen Wesen und Gott, daran
hatte Simone Weil eigentlich nie gedacht und noch viel
weniger hatte sie so etwas erwartet, Sie hatte auch nie

638



sogenannte Mystiker gelesen. Sie war denn auch überzeugt,
«dass sie diese völlig unerwartete Berührung nicht aus
Eigenem erdichtet hatte» (18). Sie selber beschreibt ihr
Erlebnis so: «An dieser meiner plötzlichen Übermächti-
gung durch Christus (waren) weder Sinne noch
Einbildungskraft im geringsten beteiligt; ich empfand nur durch
das Leiden hindurch die Gegenwart einer Liebe gleich
jener, die man in dem Lächeln eines geliebten Antlitzes
liest» (19).

Obwohl diese Erfahrung eine neue Wirklichkeit für sie war,
verharrte sie «noch bei einer halben Weigerung, nicht
meiner Liebe, sondern meiner Vernunft. Denn es schien
mir gewiss, und ich glaube es auch heute noch, dass man
Gott nie genug widerstehen kann, wenn es aus reiner Sorge
um die Wahrheit geschieht. Christus liebt es, dass man ihm
die Wahrheit vorzieht, denn ehe er Christus ist, ist er die
Wahrheit. Wendet man sich von ihm ab, um der Wahrheit
nachzugehen, so wird man keine weite Strecke wandern,
ohne in seine Arme zu stürzen» (20). Wo die Wahrheit
gesucht wird, ist Christus dabei, kommt er entgegen.
Deshalb konnte sie ihren geliebten Piaton als Mystiker
betrachten und die ganze Ilias als von christlichem Licht
durchflutet. In Christus sah sie Gott. Und weil Gottes
Abglanz und damit die Nähe Christi überall zu finden ist

- in der Schönheit der Künste, in der Wahrheit der
Wissenschaften, in der Gutheit moralischen Handelns -,
hatte sie keine Mühe, sich mehr und mehr als Gefangene
Christi zu betrachten.

Das Vaterunser

Gott, Christus, die Wahrheit, das Gute war für sie derart
präsent, dass sie kein Bedürfnis hatte, explizit zu beten. Ja,
sie fürchtete die Macht der Suggestion des Gebetes. Sie

schreibt: «Bis zum vergangenen September (1941) war es

mir in meinem ganzen Leben niemals geschehen, dass ich
auch nur ein einziges Mal gebetet hätte, zumindest nicht
im buchstäblichen Sinne des Wortes» (21). In diesem
Sommer dann aber hat sie mit ihrem Freund Thibon das

«Vaterunser» auf Griechisch gelesen und durchbesprochen.

Etwas später hat sie, wie sie schreibt, «die unendliche
Süssigkeit dieses griechischen Textes derart ergriffen,
dass ich einige Tage lang nicht umhin konnte, ihn mir
unaufhörlich zu wiederholen» (22). Eine Woche später half
sie einem Vigneron bei der Weinlese und sprach dann jeden
Morgen vor der Arbeit das Vaterunser auf griechisch. Seit
dieser Zeit hatte sie diese Übung - es war übrigens die

einzige geistliche - gepflegt, täglich, mit unbedingter
Aufmerksamkeit. Häufig wurde sie dabei von mystischen
Erlebnissen buchstäblich überflutet. «Mitunter reissen
schon die ersten Worte meinen Geist aus meinem Leibe
und. versetzen ihn an einen Ort ausserhalb des Raumes,
wo es weder eine Perspektive noch einen Blickpunkt gibt.
Der Raum tut sich auf. Die Unendlichkeit des gewöhnlichen

Raumes unserer Wahrnehmung weicht einer Unendlichkeit

zweiten oder manchmal auch dritten Grades.

Gleichzeitig erfüllt die Unendlichkeit der Unendlichkeit
sich allenthalben mit Schweigen, mit einem Schweigen,
das nicht die Abwesenheit des Klanges ist, sondern das der
Gegenstand einer positiven Empfindung ist, sehr viel
positiver als die eines Klanges. Die Geräusche, wenn deren
da sind, erreichen mich erst, nachdem sie durch dieses

Schweigen hindurchgegangen sind» (23).

Es scheint mir nicht unwesentlich zu sein, dass Simone
Weil dies alles am Ende ihres Lebens, schon in Todesnähe,

an Pater Perrin schrieb. Sie entschuldigte sich dafür mit der
Bemerkung, es gehe ja schliesslich nicht um sie, sondern
um Gott. Sie beanspruche für sich keinen Teil. Wenn man
in Gott die Möglichkeit eines Irrtums annehmen könnte,
so würde sie denken, dies alles sei ein Versehen. Aber
vielleicht gefallt es Gott, die Abfalle, die missratenen
Stücke, die Ausschussware zu benützen (24). Aber sie

konnte, ohne sich zu zieren, auch sagen, Gott selber habe
ihre Seele in die Hände genommen und sie geformt (25).
Ein Jahr vor ihrem Tod schrieb sie: «Ich bedarf keiner
Hoffnung, keiner Verheissung, um an Gottes überreiche
Barmherzigkeit zu glauben. Ich kenne diesen Reichtum
mit der Gewissheit der Erfahrung, ich habe ihn berührt.
Was ich durch Berührung davon kenne, übersteigt meine
Fassungskraft und mein Vermögen zur Dankbarkeit in
einem solchen Grade, dass selbst die Verheissung zukünftiger

Seligkeiten dem für mich nichts hinzufügen könnte;
ebenso wie für die menschliche Vernunft die Addition
zweier unendlicher Grössen keine Addition darstellt» (26).

Das Leben ist selber die Seligkeit

Das erinnert wiederum an Fichte, der in der «Anweisung
zum seligen Leben» schrieb, das selige Leben sei schon auf
dieser Welt möglich und nicht erst jenseits des Todes zu
suchen. Denn die göttliche Liebe ist «der eigentliche
Grundstoff» (27) der Welt, «höher denn alle Vernunft und

Wurzeln der Realität und die einzige Schöpferin des

Lebens und der Zeit» (28). - «Das Leben ist selber die
Seligkeit. denn das Leben ist Liebe, und die ganze Form

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

Portolift E 24
<4. - w ociiwciicr

fabrikat

1

1
• Ideal in

Kombination
rY» 1J ûKhÂnJûmmil ernonien
oder hydraulisch
\ IA ro+üllKorün

1 f VUrolUIIUdi Uli
Badewannen.

1

I

/
I iè-

• Auch geeignet
als Geh-
trainingshilfe.

• Platzsparend,
geräuscharm.

• Auf Wunsch
kabellose
N BS-
Stromzufuhr.

• Verlangen Sie
kostenlose
Vorführung
an Ort und
Stelle.

1 Ait- .bimccfol

639



und Kraft des Lebens besteht in der Liebe und entsteht aus
der Liebe» (29). Und alles, was nicht aus diesem Grund
lebt, ist Tod, ist Nicht-Sein. So gesehen werden alle eitlen
Begierden des Ichs und alle innerweltlichen Zwecke, die
nicht einem Höheren dienen, Nichtigkeit und Eitelkeit. Sie
haben nichts mit dem seligen Leben zu tun, welches teil
hat am Ewigen Leben.

Eine solche Berührung mit der Wurzel aller Realität bringt
den Menschen an die Grenze der Sprache. Simone Weil
suchte sich mit analog-bildlichem Reden zu behelfen. Sie
sprach dann, wie sie sagt, die «Sprache des Brautgemaches»
und nicht die «Sprache des Marktes». Aber die Gewissheit,
dass Gottes Liebe die Realität des Lebens ist, ist absolut,
unsterblich und auch in Christi Schrei: «Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?» letztlich nicht abwesend.
Denn derjenige, dessen Seele auf Gott gerichtet bleibt,
während sie von einem Nagel durchbohrt wird, findet sich
auf das Weltzentrum selber angenagelt. Dies ist das wahre
Zentrum, das nicht in der Mitte liegt, das sich ausserhalb
von Raum und Zeit befindet, das Gott selbst ist» (30).

Leben von Gott her

Dass Gott ist, wird durch Liebe erkannt. Schon Meister
Eckhart schrieb: «Liebe hat nicht allein Vertrauen, sie
besitzt auch ein klares Wissen und eine zweifellose
Sicherheit» (31). Und aus dieser Liebe heraus und in dieser
Liebe lebte Simone Weil. Das hatte zur Folge, dass ihr
innigster Wunsch war, nicht mehr sich selber zu leben,
sondern dass Christus, Gott, die Wahrheit in ihr lebe.
«Denn ich begehre nichts anderes als den Gehorsam in
seiner ganzen Fülle, das heisst: bis zum Kreuz» (32).
Voraussetzung für dieses Aus-der-Liebe-Leben ist, dass der
Mensch seine Freiheit aufgibt, mit anderen Worten sich in
Freiheit absolut frei macht für die Liebe. Ähnlich sah das
auch Fichte: «Wie hingegen der Mensch, durch die höchste
Freiheit, seine eigene Freiheit und Selbständigkeit aufgibt
und verliert, wird er des einigen, wahren, des göttlichen
Seins und aller Seligkeit, die in demselben enthalten ist,
teilhaftig» (33). Der Mensch muss sich selber vernichten,
denn solange er selber noch etwas sein will, solange er noch
eigene Absichten hat und nicht bloss für die Wahrheit
allein lebt, «kommt Gott nicht zu ihm, denn kein Mensch
kann Gott werden. Sobald er sich aber rein, ganz und bis
in die Wurzel vernichtet, bleibet allein Gott übrig, und ist
alles in allem. Der Mensch kann sich keinen Gott erzeugen;
aber sich selbst, als die eigentliche Negation, kann er
vernichten, und sodann versinket er in Gott» (34). So lebt
der wahrhaft religiöse Mensch - und gewiss war das Simone
Weil - in und für die Wahrheit allein. Sein Wille ist, soweit
das einem Menschen möglich ist, mit dem göttlichen
Willen deckungsgleich, er wird in den sichtbar gewordenen
Willen Gottes, in Christus, «transsubstanziiert» (35).

Vor Ende ihres Lebens begann bei Simone Weil diese
Haltung, wie gesagt, im «Vaterunser» einen verdichteten
Ausdruck zu finden. Das erstaunt nicht, denn dieses Gebet
vermag die ganze Gott-Mensch-Wirklichkeit zu umschlies-
sen. In ihm hat Simone Weil ihre Form gefunden,
an die Mystiker als Menschen eben immer noch gebunden

sind. Sie ist ihrer nur in ganz wenigen Momenten
enthoben gewesen. Dass auch Mystiker der Form bedürfen,
hängt, wie gesagt, mit ihrem Mensch- oder Geschöpf-Sein
zusammen; es verweist aber auch aufdie Abhängigkeit von
der Wahrheit, die unter uns Menschen in Jesus Christus
Form angenommen hat.

Simone Weil wollte, dass Gott alles in allem sei; sie wollte
Gott Gott sein lassen, und dazu musste sie, ein Mensch,
die ihr zugedachte Form bejahen. Aber ein solcher Mensch
liebt «das Universum nicht von innen, sondern von aussen,
von jener Stätte aus, wo die Weisheit Gottes thront, die
unser erstgeborener Bruder ist. Eine solche Liebe liebt die
Wesen und Dinge nicht in Gott, sondern von Gott her. Da
sie bei Gott ist, sendet sie von dort her ihren Blick, der mit
dem Blicke Gottes vereint ist, aufalle Wesen und alle Dinge
herab» (36).

Damit »geht die Welt uns nicht verloren; sie erhält nur eine
andere Bedeutung und wird aus einem für sich selbständigen

Sein, für welches wir vorher sie hielten, lediglich zur
Erscheinung und Äusserung des in sich verborgenen
göttlichen Wesens in dem Wissen» (37), so Fichte. Hienie-
den sollen, nach Simone Weil, die Kinder Gottes kein
anderes Vaterland haben «als das Universum selbst, mit
der Gesamtheit aller vernunftbegabten Geschöpfe, die es
enthalten hat und enthalten wird. Dies allein ist die
Heimat, die ein Anrecht auf unsere Liebe hat» (38). Alles,
was enger ist als das Universum, kann sich nicht auf
Vernunfteinsicht beziehen. Man muss durch keinen Faden
an irgend etwas Geschaffenes gebunden sein, ausser an die
Gesamtheit der Schöpfung.

Bietet mehr und schont das Budget
die Absaug-Pumpe Median II
von Medela * JL

• leise und vibrationsfrei

• zuverlässig und betriebssicher

• grosse Saugleistung und
hohes Vakuum

• einfachste Handhabung
• minimalster Unterhalt

• unerreichtes
Preis/Leistungsverhältnis

• Schweizer Langzeit-Qualität

• 5 Jahre Garantie

medela Medela AG, Medizinische Apparate
6340 Baar, Lättichstrasse 4
Telefon 042 311616, Telex 865486

640 Schweizer Heimwesen XI/86



Die Erfahrung der Gewissheit, die der erst 14jährigen
durch die Berührung mit der göttlichen Liebe zuteil wurde,
ist biographisch der Punkt, von dem Simone Weil als
Ergriffene zu leben begann. Diese Erfahrung entfaltete sich
und entwickelte sich zu immer grösserer Dichte, Gewissheit

und Klarheit, bis sie im Tod ihr Leben ganz in Gottes
Leben hinein aufgeben konnte.

3. Simone Weil heute: Ihr Vermächtnis

Was heisst dies alles für uns, gut 40 Jahre nach ihrem Tod?
Ist das Vermächtnis dieser Frau nicht viel zu anspruchsvoll,

zu elitär? Anderseits: Wofür lohnt es sich denn
letztlich zu leben? Aufjeden Fall fordert ihr Leben heraus.
Wer sich mit ihr beschäftigt, den kann sie faszinieren.
Halbes oder Laues hat bei ihr keine Chance und auch
keinen Platz. Solche Radikalität ist noch zu keiner Zeit
Mode gewesen, hat aber Wahrheitssuchende immer wieder
in Bann geschlagen. Ich erlaube mir, auf drei Punkte
nochmals kurz zu verweisen.

Da ist einmal Simone Weils unbedingte Wahrheitssuche.
Diese ist an selbständiges, eigenes Denken gebunden.
Wahres Mensch-Sein braucht die Reflexion, weil sie ein
Weg zur Wahrheit ist. Darüber hinaus zeigt Simone Weil
unserer Zeit (von neuem), dass Religiosität und Denken
sich gegenseitig nicht ausschliessen, im Gegenteil, dass sie
einander notwendig brauchen. Zudem hat sie, die «Vierge
rouge» genannt wurde, sich gewehrt, dass der Mensch
Sklave, Götze des «Grossen Tieres», des Sozialen werde.
Auch dazu braucht es eigenes, selbständiges Denken. Erst
so erfahrt sich der Mensch im vollen Sinne als Person, die
in Verantwortung vor Gott handeln muss.

Ein Zweites: Simone Weil ist von Christus ergriffen
gewesen. Christus ist jedoch für sie Wahrheit, bevor er
Christus ist. Das bedeutet: sie ist zwar von Christus
ergriffen worden, aber durch ihn hindurch von der
Wahrheit. Auf dieses Letzte, die Wahrheit, verweist auch
ihr Ergriffen-Sein. Deshalb haben ihre mystischen
Erfahrungen eine Zeichenfunktion für alle Wahrheitssuchenden.
Christus ist nicht einfach ein religiöser Zeuge, vielleicht
gar ein religiöses Genie. Christus ist mehr. Er führt zur
Wahrheit, ja er ist die Wahrheit für uns Menschen. In der
biblischen Tradition heisst es denn auch: Christus ist der
Weg, die Wahrheit und das Leben (Joh. 14,6). Auch auf
ein anderes biblisches Wort kann in diesem Zusammenhang

verwiesen werden. Christus sagte zu Philippus, der
ihn bat, ihm den Vater (die Wahrheit) zu zeigen:
«Philippus, wer mich gesehen hat, der hat den Vater
gesehen» (Joh. 9).

Ein Drittes: Simone Weils Mystik bringt uns die «Menschwerdung

Gottes» in unserer Zeit mit unseren individuellen,
sozialen und geistigen Problemen nahe: Sie ist eine Zeugin
für absolute Wahrheit. Aber diese kann weder theoretisch
noch praktisch herbeigezwungen werden. Man wird von
der Wahrheit ergriffen, oder man muss weiter nach ihr
suchen, um sie ringen, bis sie sich uns macht.

Anmerkungen

1 Weil: Zeugnis für das Gute (ZfG), Ölten 19792, 101.
2 ZfG, 101.
3 ZfG, 101.
4 Weil: Pensées sans ordre concernant l'amour de Dieu,

Gallimard, Collection «Espoir», Paris 1962, 79-80.

5 Vgl. ZfG, 185.
6 J.G. Fichte: Sämtliche Werke (SW), hrsg. von LH. Fichte,

Berlin 1845 f., 5, 533.
7 Vgl. Weil: La Connaissance surnaturelle, Gallimard, Collec¬

tion «Espoir», Paris 1950, 305: ZfG, 106.
8 ZfG, 37.
9 Cahiers t. II, Pion, L'Epi Paris, 19722, 94.

10 Leçons de Philosophie de Simone Weil (Roanne 1933-1934),
Pion Paris, 19662, 171.

11 Cahiers t. III, Pion, L'Epi Paris, 19742, 118.
12 SW 5, 508.
13 Vgl. ZfG, 50.
14 ZfG, 50.
15 ZfG, 55.
16 ZfG, 59.
17 Vgl. SWX, 118.
18 ZfG, 107.
19 ZfG, 107.
20 ZfG, 107.
21 ZfG, 108.
22 ZfG, 109.
23 ZfG, 109-110.
24 ZfG, 110.
25 Vgl. ZfG, 110.
26 ZfG. 121.
27 SW 5, 541.
28 SW 5, 541 f.
29 SW 5, 113-114.
30 ZfG, 30.
31 Abgrund des Lichts, Texte deutscher Mystiker. Eingeleitet

und ausgewählt von G. Gieraths, Einsiedeln 1964, 88.
32 ZfG, 97.
33 SW 5, 232.
34 SW 5, 230.
35 SW 5, 200.
36 ZfG, 129.
37 SW5,461.
38 ZfG, 129.

Portolift E 24

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

bimecta

641


	Simone Weils Mystik : um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht

