Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 57 (1986)

Heft: 11

Artikel: Simone Weils Mystik : um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dr. Imelda Abbt, Luzern:

Simone Weils Mystik

Um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht

Anfangs dieses Jahres fiihrte die evangelische Studienge-
meinschaft an den Ziircher Hochschulen in der Wasserkir-
che in Ziirich offentliche Vortriage durch zum Thema
»Mystiker in den Umbriichen unseres Jahrhunderts».
Teilhard de Chardin, Simone Weil, Dietrich Bonhoeffer
und Martin Buber wurden besprochen. Den Vortrag iiber
Simone Weils Mystik, den Dr. Imelda Abbt, Leiterin des
Kurswesens VSA, gehalten hatte, finden Sie hier im
Wortlaut abgedruckt. Die Zwischentitel wurden zum Teil
von der Redaktion gesetzt.

Simone Weil hat erst am Ende ihres kurzen Lebens
(1909-1943) ausdriicklich von mystischen Erlebnissen
gesprochen. Diese waren «Zugabe», die auf besondere
Weise Unverfiigbares in ithrem Leben offenkundig mach-
ten. Wohl war die Grundausrichtung ihres Lebens Offen-
heit und damit Leere bzw. Bereitschaft fiir solche Momen-
te. Letztere hat sie aber niemals als notwendige Folge
betrachtet oder gar gesucht. Deshalb mochte ich in diesem
Vortrag im ersten Teil etwas zu ihrer Grundorientierung
sagen, die sie mit «Attente» umschreibt, und im zweiten
Teil von ihr als «Ergriffener sprechen. Ganz kurz sei mir
am Schluss gestattet, auch etwas zu ihrem Verméchtnis an
unsere Zeit zu bemerken.

Die Wahrheit sucht uns

Eine Frau, eine Intellektuelle, eine Philosophin, eine
Fabrikarbeiterin, eine emanzipierte Jiidin, eine ungetaufte
Christin, eine Mystikerin, die von sich sagt: «. . . ich habe
mir stets untersagt, an ein kiinftiges Leben zu denken, aber
ich habe immer geglaubt, dass der Augenblick des Todes
das Richtmass und das Ziel des Lebens ist» (1), ist eine
Herausforderung. Im Tod namlich tritt bei denen, «welche
leben wie es sich gehort, . .. fiir einen unendlich kleinen
Bruchteil der Zeit die reine, nackte, gewisse und ewige
Wabhrheit in die Seele ein . . .» (2). Und dann fiigt sie bei:
«Ich darf sagen, dass ich niemals ein anderes Gut fiir mich
begehrt habe» (3).

In ihrem 14. Lebensjahr zeigte sich bereits im Keime, dass
dieses begehrte Gut einerseits heftigsten Schmerz, gar
Verzweiflung, und andererseits auch eine unerschiitter-
liche Gewissheit beinhaltet. Sie verfiel jenen grundlosen
Verzweiflungen des Jugendalters und wiinschte ernstlich
zu sterben — wegen der Mittelmaéssigkeit ihrer natiirlichen
Fahigkeiten. Sie glaubte namlich, ihr sei der Eintritt in das
tibersinnliche Reich der Wahrheit vesperrt. Sie wollte aber
lieber sterben, als so zu leben. Nach Monaten innerer
Verfinsterung empfing sie dann plotzlich und fiir immer
die Gewissheit, dass wer die Wahrheit ernstlich und
unablidssig sucht, sie auch ohne grosse Talente schliesslich
findet, weil, wer nach Brot begehrt, keine Steine emp-
fangt (4).

636

Spiter fiihrte sie das Interesse fiir Wahrheit «auf einen
urspriinglichen Triebx» (5) zuriick. Die Wahrheit lisst sich
einerseits suchen, andererseits ist sie uns immer schon auch
gegeben. Martin Buber wiirde sagen: Wir konnen Gott,
«die» Wahrheit, nicht suchen, da sie immer schon da ist.
Sie sucht uns. Und doch zwingt sie niemanden, sich ihr zu
Offnen. Der Mensch ist frei, sich auf sie einzulassen oder
sich ithr zu verweigern. Der Mensch wird nicht so
Uberwaltigt, dass seine Antwort nicht mehr gefordert wire.
«Hier bin ich» zu sagen, liegt in seiner Hand. Und er muss
sich der Wahrheit immer neu verpflichtet wissen. Der
Mensch soll wollen, was er soll! «Wolle sein, was du sein
sollst, was du sein kannst, und was du eben darum sein
willst», schreibt J.G. Fichte in dem neunten Vortrag der
«Anweisung zum seligen Leben» (6). (Interessanterweise
gibt es eine Reihe von Parallelen zwischen Simone Weil
und Johann Gottlieb Fichte, obwohl ich ihn bei ihr nie
erwihnt gefunden habe. Thre Biographen bemerken aller-
dings, dass sie sich vor der Staatspriifung mit Descartes,
Kant und Fichte auseinandergesetzt habe. Ich werde mir
erlauben, gelegentlich auf Parallelen zu verweisen.)

1. «Attente»: Bedingung fiir Simone Weils Mystik

«Wollen was man soll» hat mit «attente» zu tun. «Attentex»
in philosophischer Weise zu iiben, heisst u.a., die unlosba-
ren Probleme in ithrer Unlosbarkeit klar zu begreifen. Das
setzt ein Ringen der Vernunft um Wahrheit voraus, ein
Setzen der Begriffe und ein Innewerden, dass sie unzurei-
chend sind. Daraus folgt die Einsicht, dass keine Philoso-
phie letzte Lebensfragen 16st, aber dass sie dorthin fiihren
kann, wo der Mensch «niederknien» muss (7). Dennoch
hat der Mensch aus Liebe zur Wahrheit in das Streben der
Seele einzuwilligen. Denn ohne Gehorsam gegen die
Vernunft gibt es keinen Gehorsam gegen Gott. Sagt Platon,
Philosophieren heisse Sterben zu lernen, so meint Simone
Weil: «In Wahrheit geht es fiir die Seele nicht darum, zu
sterben, sondern nur darum, die Wahrheit zu erkennen,
dass sie (die Seele), wie die Materie, ein totes Ding ist. Sie
braucht nicht zu Wasser zu werden, sie ist Wasser; was wir
fiir unser Ich halten, ist ein ebenso fliichtiges und unwill-
kiirliches Erzeugnis der dusseren Umstinde wie die Gestalt
einer Welle im Meer (8). Der Mesch lebt nur von einem
Anderen her. Das an uns Wahrnehmbare ist «Erschei-
nung», «Ausserung». Das ist nicht nichts, aber nicht die
Fiille der Wahrheit. Es ist im besten Fall Teilwahrheit,
Einzelwahrheit. Alle Schonheit dieser Welt ist Abbild
der Fiille der Wahrheit.

Anhaltende Aufmerksamkeit

Unter diesem Aspekt las Simone Weil Platon und Kant,
ithre Lieblingsphilosophen. Dabei hat sie auch die feinen

Schweizer Heimwesen X1/86



Du kannst nicht mehr —
Du kannst noch mehr!

VSA-Seminarwoche fiir Heimleitungen und Kaderpersonal

12. bis 16. Januar 1987, Propstei Wislikofen
Leitung: Dr. Imelda Abbt

Taglich erleben wir in verschiedenster Hinsicht unsere Grenzen: zeitlich, rAumlich, leiblich, seelisch,
geistig. Grenzerfahrungen konnen aber auch eine Chance sein, um uns auf das Jenseits der Grenzen
aufmerken zu lassen. Mit Grenzen zu leben, sich ihnen zu stellen, ist lebenslangliche Aufgabe. Diese
Woche mochte sensibler daflir machen.

Montag, 12. Januar 1987 : «Zu-sich-Finden und Sich-selber-Entrinnen» — Existenz und Grenz-

BEGINN: 10.30 Uhr erfahrung

Dienstag, 13. Januar 1987: «|st der Tod eine absolute Grenze?» — Verschiedene Todes-
verstandnisse

Mittwoch, 14. Januar 1987 : Kunstmaler Rainer Kunz, Luzern, wird diesen Tag gestalten

Donnerstag, 15. Januar 1987 «Hiob» — ein Lebensbuch

Freitag, 16. Januar 1987: «Moses und die Propheten» — Scheitern und Zukunft eines Volkes

ENDE: i4.30 Uhr

Kurskosten: Fr. 265.—

9 % Ermassigung fur Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

3 % Ermassigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung in der Propstei Wislikofen separat,
Vollpension zirka Fr. 60.— pro Tag

Anmeldung: Bis 31. Dezember 1986 an das Kurssekretariat VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zrich,
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Die Kursunterlagen erhalten Sie
spatestens eine Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Seminarwoche Wislikofen 1987

Name, Vorname

Adresse, Telefon

PLZ, Ort

Name und Adresse des Heims

Unterschrift und Datum

Unterkunft in Wislikon erwtinscht Ol
VSA-Mitgliedschaft des Heims [ bitte Zutreffendes ankreuzen
Personliche VSA-Mitgliedschaft Ol

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Riickzug der Anmeldung nach Ablauf der Anmeldefrist eine
Annulationsgebtihr von Fr. 100.—- berechnet werden.

637



Tone herausgehort und konnte zum Beispiel sagen: «Kant
flihrt zur Gnade» (9), was viele Kant-Leser iibersehen
haben diirften. Denn, so Kant, wenn moralisch gehandelt
wird — das heisst fiir Simone Weil: wenn der Mensch lebt,
wie es der Wahrheit entspricht —, dann diirfen wir hoffen,
dass sich unsere Verhiltnisse zum Bessern verdndern.
Diese Hoffnung ist an ein Wenn zurlickgebunden; wenn
vernlinftige Moralitdt alles menschliche Verhalten
bestimmt, dann zieht auch eine bessere, menschlichere
Welt herauf. Gelebte Moralitit weiss aber auch um eigenes
Ungeniigen und gelangt so zur Uberzeugung von der
Wirklichkeit und Herrschaft Gottes, und dass moralisch
handeln letztlich heisst, dem Willen Gottes zu folgen.
Dann begibt man sich nach Simone Weil «in den Stand
Gottes» (10). Mit anderen Worten, das moralische Subjekt
wichst tiber sich hinaus und beginnt sich aus Gottes
Perspektive zu sehen, wenn es dem Imperativ der prakti-
schen Vernunft gehorcht. So wird die Herrschaft des
(ichlichen) Ichs gesprengt. Es gilt das zu tun, was die in
Gott griindende Vernunft allgemein erfordert, das heisst
den ichlichen Interessen und Wiinschen abzusterben. Und
dieses Erfordernis gehort nach Simone Weil zu unserem
Wesen: «Wir sind durch eine Bewegung zum Guten hin
geformt. Aber wir sind im Unrecht, wenn wir das Gute in
diesem oder jenem Ding suchen . .. Das Gute liegt nur in
unserer Bewegung selbst . .. (Es) gibt kein anderes Gutes
als das Eine Gute» (11). Kants Uberzeugung, Moralitit als
solche lasse sich letztlich nicht von einem &usseren
Einzel-Zweck bestimmen, sondern nur vom Sittengesetz,
und erflille dieses um seiner selbst und nicht um eines
Nutzens willen, das hat Simone Weil in beispielhafter
Weise internalisiert und in ihrem Leben praktisch werden
lassen. Dass sie dabei auch platonische Gedanken mitein-
bezog, sei nicht bestritten. Es war ja auch nie ihr Ehrgeiz,
eine «Kantianerin» zu sein. [hr ging es um die Wahrheit.
Dabei hat sie die Grundanliegen dieser beiden grossen
Denker verinnerlicht, auch weitergebracht, und vor allem
gelebt. Mit Fichte kdnnte sie sagen: Das Wollen des wahren
Guten ist das wahrhaft gute Wollen. Nach Fichte fiihrt das
den Menschen auf den Standpunkt der «hGheren Morali-
tit». Dazu ist auch nach ihm «das Vermogen einer
anhaltenden Aufmerksamkeit» (12) notig. Das ist, was der
Mensch zu erbringen hat. Das ist aber noch nicht die
eigentliche Wahrheit. Diese muss sich ihm machen; was
man als Gnade betrachten kann.

Fiir Simone Weil gibt es einen Zusammenhang zwischen
der Realisierung von Vernunft und der Zuversicht und
Sehnsucht der Seele nach Gott. Das erste fiihrt zum Wollen
des wahrhaft Guten, das letztere bedeutet «Attente». Diese
ist die Erfiillung allen menschlichen Strebens. Sie ist aber
nicht in noch so grossen Anstrengungen und Leiden zu
gewinnen. Sie ist allenfalls Frucht, nein Gabe hochst
aktiven Wartens. So hatte ein ganzes Studium flr diese
Frau letztlich nur das eine Ziel: Die Ausbildung unseres
Vermogens zur Aufmerksamkeit zu fordern (13). Das
bedeutet immer Willensanstrengung. Aber dahinter hat die
Absicht zu stehen, zur «attente» durchzudringen. Und
«attente» fiihrt schliesslich zu einer Haltung, die sie Gebet
nennt. Dessen «Wesen ... besteht in der Aufmerksam-

keity (14).
Erwarten, nicht jedoch suchen

Dem Begehren kommt die vorbereitende Rolle im geistli-
chen Leben zu. «Denn das auf Gott gerichtete Begehren
ist die einzige Kraft, die imstande ist, die Seele aufsteigen

638

zu lassen. Oder vielmehr, Gott allein kommt, die Seele zu
ergreifen, und hebt sie empor; das Begehren allein aber
veranlasst Gott, herniederzusteigen. Er kommt nur zu
denen, die ihn bitten, dass er komme; und die ihn oftmals,
lange und inbriinstig bitten, zu denen steigt er hernieder,
er kann nicht anders (15). Das Gebet (Aufmerksamkeit)
soll den Geist leer machen, aber auch wartend, nicht
jedoch suchend, dennoch bereit den Gegenstand, der in ithn
eingehen wird, in seiner Wahrheit unverstellt aufzuneh-
men. Die kostbarsten Giiter kann man nicht wollen oder
suchen, sondern nur erwarten, zweckfrei, absichtslos. Man
kann sie ja auch nicht, wie Simone Weil sagt, «essen»
(haben) sondern nur «schauen» (von ihnen erfiillt werden).
Man begehrt sie dann, ohne dass man sich gestattet, sie zu
suchen.

Hier zeigt sich die wahre Haltung dieser Frau. Es ist
Demut, die zugleich Grosse ist. Ihr wurde oft Anmassung
vorgeworfen. Anmassend war sie dort, wo es angemessen
war, namlich in Aussagen, die von der Vernunft getitigt
werden konnen. Demditig ist sie da, wo es um die letztliche
Wahrheit geht. Fiir sie ist die Aufmerksamkeit der wesent-
liche Gehalt der Gottes- und Néchstenliebe. Beide haben
den gleichen Urgrund. Geflihlswiarme, Herzensbereitschaft
und einfach Mitleid mit anderen gentigen nicht, es braucht
den aufmerksamen Blick, «wobei die Seele sich jeden
Inhalts entleert, um das Wesen, das sie betrachtet, so wie
es ist, in seiner ganzen Wahrheit, in sich aufzunehmen.
Eines solchen Blickes ist nur fihig, wer der Aufmerksam-
keit fahig ist» (16). Den «aufmerksamen Blick», wie sie ihn
hatte, betrachtete Simone Weil als gnadenhaft geschenkt.
Es ging jedoch nicht ohne das harte verntinftige Ringen um
Teilwahrheiten, die sie aber letztlich alle als Vorlaufigkei-
ten in dieser Zeit begriff.

Aufmerksamkeit ldsst auch die Grenzen der Vernunfter-
kenntnis in den Blick treten. Sie fiihrt mit anderen Worten
dahin, wo Philosophie weiss, dass es flir sie nichts mehr zu
wissen gibt. Sie begreift, wie Simone Weil sagt, die
Unlosbarkeit von Problemen, und das vollig. In der
Wissenschaftslehre von 1804 sagt Fichte: «Begriffe miis-
sen gesetzt werden, damit sie vernichtet werden kon-
nen» (17). Dieses «damit» weist verschiedene Aspekte
auf: begriffliche und sprachliche Bemiihungen sind unab-
dinglich; zugleich fiihren sie nur ans Ziel heran, nicht ins
Ziel hinein; die Bemiihungen gehen in die Irre, wenn
Begriffe, und mit ihnen die Worter, nicht abdanken, das
heisst genauer, wenn sie vom Bewusstsein nicht auch
vernichtet werden (aktiv). Selbst diese Vernichtung fiihrt
nicht automatisch ins Ziel; dann ndmlich nicht, wenn das
Bewusstsein — statt sich von der sich zeigenden Wahrheit
ergreifen zu lassen — bei der Vernichtung des Begriffs als
eigener Leistung stehen bleiben wiirde. Das schliesst das
Begreifen ein, dass Gott unbegreiflich ist. Ist der Mensch
an diesen Punkt gelangt, sicht er die Welt mit neuen Augen,
mit Augen, wie sie ihm Gott zugedacht hat.

2. Simone Weil, eine Ergriffene

Als Simone Weil einmal das Gedicht «Love» des engli-
schen Dichters Georges Herbert (1593—-1632) las, ereignete
es sich, dass Christus selbst herniederstieg und sie ergriff.
An eine wirkliche Beriihrung von Person zu Person
hienieden, zwischen menschlichen Wesen und Gott, daran
hatte Simone Weil eigentlich nie gedacht und noch viel
weniger hatte sie so etwas erwartet, Sie hatte auch nie



sogenannte Mystiker gelesen. Sie war denn auch tiberzeugt,
«dass sie diese vollig unerwartete Beriihrung nicht aus
Eigenem erdichtet hatte» (18). Sie selber beschreibt ihr
Erlebnis so: «An dieser meiner plotzlichen Uberméchti-
gung durch Christus (waren) weder Sinne noch Einbil-
dungskraft im geringsten beteiligt; ich empfand nur durch
das Leiden hindurch die Gegenwart einer Liebe gleich
jener, die man in dem Licheln eines geliebten Antlitzes
liest» (19).

Obwohl diese Erfahrung eine neue Wirklichkeit fiir sie war,
verharrte sie «noch bei einer halben Weigerung, nicht
meiner Liebe, sondern meiner Vernunft. Denn es schien
mir gewiss, und ich glaube es auch heute noch, dass man
Gott nie genug widerstehen kann, wenn es aus reiner Sorge
um die Wahrheit geschieht. Christus liebt es, dass man ihm
die Wahrheit vorzieht, denn ehe er Christus ist, ist er die
Wahrheit. Wendet man sich von ihm ab, um der Wahrheit
nachzugehen, so wird man keine weite Strecke wandern,
ohne in seine Arme zu stiirzen» (20). Wo die Wahrheit
gesucht wird, ist Christus dabei, kommt er entgegen.
Deshalb konnte sie ihren geliebten Platon als Mystiker
betrachten und die ganze Ilias als von christlichem Licht
durchflutet. In Christus sah sie Gott. Und weil Gottes
Abglanz und damit die Nahe Christi tiberall zu finden ist
— in der Schonheit der Kiinste, in der Wahrheit der
Wissenschaften, in der Gutheit moralischen Handelns —,
hatte sie keine Miihe, sich mehr und mehr als Gefangene
Christi zu betrachten.

Das Vaterunser

Gott, Christus, die Wahrheit, das Gute war fiir sie derart
prasent, dass sie kein Bediirfnis hatte, explizit zu beten. Ja,
sie flirchtete die Macht der Suggestion des Gebetes. Sie
schreibt: «Bis zum vergangenen September (1941) war es
mir in meinem ganzen Leben niemals geschehen, dass ich
auch nur ein einziges Mal gebetet hétte, zumindest nicht
im buchstiblichen Sinne des Wortes» (21). In diesem
Sommer dann aber hat sie mit ihrem Freund Thibon das
«Vaterunser» auf Griechisch gelesen und durchbespro-
chen. Etwas spéter hat sie, wie sie schreibt, «die unendliche
Siissigkeit dieses griechischen Textes . .. derart ergriffen,
dass ich einige Tage lang nicht umhin konnte, ihn mir
unaufhérlich zu wiederholen» (22). Eine Woche spéter half
sie einem Vigneron bei der Weinlese und sprach dann jeden
Morgen vor der Arbeit das Vaterunser auf griechisch. Seit
dieser Zeit hatte sie diese Ubung — es war iibrigens die
einzige geistliche — gepflegt, tédglich, mit unbedingter
Aufmerksamkeit. Haufig wurde sie dabei von mystischen
Erlebnissen buchstdblich tberflutet. «Mitunter reissen
schon die ersten Worte meinen Geist aus meinem Leibe
und versetzen ihn an einen Ort ausserhalb des Raumes,
wo es weder eine Perspektive noch einen Blickpunkt gibt.
Der Raum tut sich auf. Die Unendlichkeit des gewohnli-
chen Raumes unserer Wahrnehmung weicht einer Unend-
lichkeit zweiten oder manchmal auch dritten Grades.
Gleichzeitig erfiillt die Unendlichkeit der Unendlichkeit
sich allenthalben mit Schweigen, mit einem Schweigen,
das nicht die Abwesenheit des Klanges ist, sondern das der
Gegenstand einer positiven Empfindung ist, sehr viel
positiver als die eines Klanges. Die Gerdusche, wenn deren
da sind, erreichen mich erst, nachdem sie durch dieses
Schweigen hindurchgegangen sind» (23).

an Pater Perrin schrieb. Sie entschuldigte sich dafiir mit der
Bemerkung, es gehe ja schliesslich nicht um sie, sondern
um Gott. Sie beanspruche fiir sich keinen Teil. Wenn man
in Gott die Moglichkeit eines Irrtums annehmen konnte,
so wiirde sie denken, dies alles sei ein Versehen. Aber
vielleicht gefdllt es Gott, die Abfille, die missratenen
Stiicke, die Ausschussware zu beniitzen (24). Aber sie
konnte, ohne sich zu zieren, auch sagen, Gott selber habe
thre Seele in die Hiande genommen und sie geformt (25).
Ein Jahr vor ithrem Tod schrieb sie: «Ich bedarf keiner
Hoffnung, keiner Verheissung, um an Gottes iiberreiche
Barmherzigkeit zu glauben. Ich kenne diesen Reichtum
mit der Gewissheit der Erfahrung, ich habe ihn beriihrt.
Was ich durch Beriihrung davon kenne, {ibersteigt meine
Fassungskraft und mein Vermoégen zur Dankbarkeit in
einem solchen Grade, dass selbst die Verheissung zukiinfti-
ger Seligkeiten dem fiir mich nichts hinzufiigen konnte;
ebenso wie fiir die menschliche Vernunft die Addition
zweier unendlicher Grossen keine Addition darstellt» (26).

Das Leben ist selber die Seligkeit

Das erinnert wiederum an Fichte, der in der «Anweisung
zum seligen Leben» schrieb, das selige Leben sei schon auf
dieser Welt moglich und nicht erst jenseits des Todes zu
suchen. Denn die gottliche Liebe ist «der eigentliche
Grundstoff» (27) der Welt, «héher denn alle Vernunft und
... Wurzeln der Realitdt und die einzige Schopferin des
Lebens und der Zeit» (28). — «Das Leben ist selber die
Seligkeit. . ., denn das Leben ist Liebe, und die ganze Form

Portolift E24

@® Schweizer-
fabrikat

Ideal in
Kombination

mit erhdhten -
oder hydraulisch
verstellbaren
Badewannen.

Auch geeignet
als Geh-
trainingshilfe.

Platzsparend,

gerauscharm.

Auf Wunsch
kabellose
NBS-Strom-
zufuhr.

Verlangen Sie
kostenlose
Vorfuhrung
an Ort und
Stelle.

Es scheint mir nicht unwesentlich zu sein, dass Simone
Weil dies alles am Ende ihres Lebens, schon in Todesnihe,

Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG
Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

639



und Kraft des Lebens besteht in der Liebe und entsteht aus
der Liebe» (29). Und alles, was nicht aus diesem Grund
lebt, ist Tod, ist Nicht-Sein. So gesehen werden alle eitlen
Begierden des Ichs und alle innerweltlichen Zwecke, die
nicht einem Hoheren dienen, Nichtigkeit und Eitelkeit. Sie
haben nichts mit dem seligen Leben zu tun, welches teil
hat am Ewigen Leben.

Eine solche Beriihrung mit der Wurzel aller Realitét bringt
den Menschen an die Grenze der Sprache. Simone Weil
suchte sich mit analog-bildlichem Reden zu behelfen. Sie
sprach dann, wie sie sagt, die «Sprache des Brautgemaches»
und nicht die «Sprache des Marktes». Aber die Gewissheit,
dass Gottes Liebe die Realitdt des Lebens ist, ist absolut,
unsterblich und auch in Christi Schrei: «Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?» letztlich nicht abwesend.
Denn derjenige, dessen Seele auf Gott gerichtet bleibt,
wihrend sie von einem Nagel durchbohrt wird, findet sich
auf das Weltzentrum selber angenagelt. Dies ist das wahre
Zentrum, das nicht in der Mitte liegt, das sich ausserhalb
von Raum und Zeit befindet, das Gott selbst ist» (30).

Leben von Gott her

Dass Gott ist, wird durch Liebe erkannt. Schon Meister
Eckhart schrieb: «Liebe hat nicht allein Vertrauen, sie
besitzt auch ein klares Wissen und eine zweifellose
Sicherheit» (31). Und aus dieser Liebe heraus und in dieser
Liebe lebte Simone Weil. Das hatte zur Folge, dass ihr
mnigster Wunsch war, nicht mehr sich selber zu leben,
sondern dass Christus, Gott, die Wahrheit in ihr lebe.

Simone Weil wollte, dass Gott alles in allem sei; sie wollte
Gott Gott sein lassen, und dazu musste sie, ein Mensch,
die ihr zugedachte Form bejahen. Aber ein solcher Mensch
liebt «das Universum nicht von innen, sondern von aussen,
von jener Stdtte aus, wo die Weisheit Gottes thront, die
unser erstgeborener Bruder ist. Eine solche Liebe liebt die
Wesen und Dinge nicht in Gott, sondern von Gott her. Da
sie bei Gott ist, sendet sie von dort her ihren Blick, der mit
dem Blicke Gottes vereint ist, aufalle Wesen und alle Dinge
heraby» (36).

Damit »geht die Welt uns nicht verloren; sie erhélt nur eine
andere Bcdeutung und wird aus einem fiir sich selbstandi-
gen Sein, fiir welches wir vorher sie hielten, lediglich zur
Erscheinung und Ausserung des in sich verborgenen
gottlichen Wesens in dem Wissen» (37), so Fichte. Hienie-
den sollen, nach Simone Weil, die Kinder Gottes kein
anderes Vaterland haben «als das Universum selbst, mit
der Gesamtheit aller vernunftbegabten Geschopfe, die es
enthalten hat und enthalten wird. Dies allein ist die
Heimat, die ein Anrecht auf unsere Liebe hat» (38). Alles,
was enger ist als das Universum, kann sich nicht auf
Vernunfteinsicht bezichen. Man muss durch keinen Faden
an irgend etwas Geschaffenes gebunden sein, ausser an die
Gesamtheit der Schopfung.

Bietet mehr und schont das Budget
die Absaug-Pumpe Medlan ||
von Medela

«Denn ich begehre nichts anderes als den Gehorsam in
seiner ganzen Fiille, das heisst: bis zum Kreuz» (32).
Voraussetzung flir dieses Aus-der-Liebe-Leben ist, dass der
Mensch seine Freiheit aufgibt, mit anderen Worten sich in
Freiheit absolut frei macht fiir die Liebe. Ahnlich sah das
auch Fichte: «Wie hingegen der Mensch, durch die hdchste
Freiheit, seine eigene Freiheit und Selbstandigkeit aufgibt
und verliert, wird er des einigen, wahren, des gottlichen
Seins und aller Seligkeit, die in demselben enthalten ist,
teilhaftig» (33). Der Mensch muss sich selber vernichten,
denn solange erselber noch etwas sein will, solange er noch
eigene Absichten hat und nicht bloss fiir die Wahrheit
allein lebt, «kkommt Gott nicht zu ihm, denn kein Mensch
kann Gott werden. Sobald er sich aber rein, ganz und bis
in die Wurzel vernichtet, bleibet allein Gott iibrig, und ist
alles in allem. Der Mensch kann sich keinen Gott erzeugen;
aber sich selbst, als die eigentliche Negation, kann er
vernichten, und sodann versinket er in Gott» (34). So lebt
der wahrhaft religiose Mensch — und gewiss war das Simone
Weil — in und fiir die Wahrheit allein. Sein Wille ist, soweit
das einem Menschen moglich ist, mit dem gottlichen
Willen deckungsgleich, er wird in den sichtbar gewordenen
Willen Gottes, in Christus, «transsubstanziierty (35).

[
i

{
®» -
@ leise und vibrationsfrei
@® zuverldssig und betriebssicher

@® grosse Saugleistung und
hohes Vakuum

@® cinfachste Handhabung
® minimalster Unterhalt

@® unerreichtes
Preis/Leistungsverhaltnis

@® Schweizer Langzeit-Qualitat
® 5 Jahre Garantie

Vor Ende ihres Lebens begann bei Simone Weil diese
Haltung, wie gesagt, im «Vaterunser» einen verdichteten
Ausdruck zu finden. Das erstaunt nicht, denn dieses Gebet
vermag die ganze Gott-Mensch-Wirklichkeit zu umschlies-
sen. In ihm hat Simone Weil ihre Form gefunden,
an die Mystiker als Menschen eben immer noch gebun-
den sind. Sie ist ihrer nur in ganz wenigen Momenten
enthoben gewesen. Dass auch Mystiker der Form bediirfen,
hédngt, wie gesagt, mit ihrem Mensch- oder Geschdpf-Sein
zusammen; es verweist aber auch auf die Abhéngigkeit von
der Wahrheit, die unter uns Menschen in Jesus Christus
Form angenommen hat.

Medela AG, Medizinische Apparate

medela 6340 Baar, Lattichstrasse 4
Telefon 042 3116 16, Telex 865486

640 Schweizer Heimwesen X1/86



Die Erfahrung der Gewissheit, die der erst 14jdhrigen 6 I\;! {:'Ii(c'mléi’imxlwhc Wetke (SW). Kese vor 1H. Hiehia
durch die Bertihrung mit der gottlichen Liebe zuteil wurde, Berlin 1845 f., 5, 533. Eaea 2 »
ist biographisch der Punkt, von dem Simone Weil als 7 Vgl. Weil: La Connaissance surnaturelle, Gallimard, Collec-
Ergriffene zu leben begann. Diese Erfahrung entfaltete sich ) tion «Espoim, Paris 1950, 305: ZfG, 106.
und entwickelte sich zu immer grésserer Dichte, Gewiss- ; (/Il(h']:zl II, Plon, L'Epi Paris, 19722, 94
heit und Klarheit, bis sie im Tod ihr Leben ganz in Gottes 10 Lecons de Philosophie de Simone Weil (Roanne 1933-1934).
Leben hinein aufgeben konnte. Plon Paris, 19662, 171.
11 Cabhiers t. III, Plon, L’Epi Paris, 19742, 118.
12 SW 5, 508.
3. Simone Weil heute: Ihr Verméchtnis 13 Vgl. ZfG, 50.
14 ZfG, 50.
Was heisst dies alles fiir uns, gut 40 Jahre nach ihrem Tod? }; /'E i, :;
[st das Vcrmiichmis dicsgr Frau nicht viel zu anspruchs- 17) CLIISV\ X 118;
voll, zu elitdr? Anderseits: Wofiir lohnt es sich denn 8 7zfG. 107.
letztlich zu leben? Auf jeden Fall fordert ihr Leben heraus. 19 ZfG, 107.
Wer sich mit ihr beschéftigt, den kann sie faszinieren. %“ ZiG, 107.
Halbes oder Laues hat bei ihr keine Chance und auch E% ;:E: :83
keinen Platz. Solche Radikalitit ist noch zu keiner Zeit 23 ZfG. 109-110.
Mode gewesen, hat aber Wahrheitssuchende immer wieder 24 ZfG, 110.
in Bann geschlagen. Ich erlaube mir, auf drei Punkte 3" >~‘ /]"f'- L10.
nochmals kurz zu verweisen. 5(7’ S'\Ii,"i :|4|
28 SW 5,541 f.
Da ist einmal Simone Weils unbedingte Wahrheitssuche. 29 SW 5, 113-114.
Diese ist an selbstindiges, eigenes Denken gebunden. 30 Z1G,30. : £ : - !
Wahres Mensch-Sein braucht die Reflexion, \\l‘il sie ein S lliond d,ci-\' Lichis, - Bexferdetiichel Mystilcr, }"m?"dc”d
und ausgewdhlt von G. Gieraths, Einsiedeln 1964, 88.
Weg zur Wahrheit ist. Dariiber hinaus zeigt Simone Weil 32 7fG.97.
unserer Zeit (von neuem), dass Religiositdt und Denken 33  SW 5,232,
sich gegenseitig nicht ausschliessen, im Gegenteil, dass sie ;’f :& : 388
einander notwendig brauchen. Zudem hat sie, die «Vierge 36 ZIG. 129
rouge» genannt wurde, sich gewehrt, dass der Mensch 37 Sw 5. 461
Sklave, Gotze des «Grossen Tieres», des Sozialen werde. 38 ZfG, 129.

Auch dazu braucht es eigenes, selbstandiges Denken. Erst
so erfahrt sich der Mensch im vollen Sinne als Person, die
in Verantwortung vor Gott handeln muss.

Ein Zweites: Simone Weil ist von Christus ergriffen
gewesen. Christus ist jedoch fiir sie Wahrheit, bevor er
Christus 1st. Das bedeutet: sie ist zwar von Christus
ergriffen worden, aber durch ihn hindurch von der
Wabhrheit. Auf dieses Letzte, die Wahrheit, verweist auch
ihr Ergriffen-Sein. Deshalb haben ihre mystischen Erfah-
rungen eine Zeichenfunktion fiir alle Wahrheitssuchenden.
Christus ist nicht einfach ein religioser Zeuge, vielleicht
gar ein religioses Genie. Christus ist mehr. Er fiihrt zur
Wahrheit, ja er ist die Wahrheit fiir uns Menschen. In der
biblischen Tradition heisst es denn auch: Christus 1st der
Weg, die Wahrheit und das Leben (Joh. 14,6). Auch auf
ein anderes biblisches Wort kann in diesem Zusammen-
hang verwiesen werden. Christus sagte zu Philippus, der
ithn bat, ihm den Vater (die Wahrheit) zu zeigen:
«Philippus, wer mich gesehen hat, der hat den Vater
gesehen» (Joh. 9).

Ein Drittes: Simone Weils Mystik bringt uns die « Mensch-
werdung Gottes» in unserer Zeit mit unseren individuellen,
sozialen und geistigen Problemen nahe: Sie ist eine Zeugin
fiir absolute Wahrheit. Aber diese kann weder theoretisch

Portolift

Schweizer-
fabrikat

Einfache Fort-
bewegungshilfe
fur Personen
mit verminderter
Muskelkraft.

Nutzlichkeit
im ganzen
Wohnbereich
sowie in Bad,
Dusche und
Toilette.

Einfache
Montage innert
Stunden
moglich.

Verlangen Sie
Prospekte oder

noch praktisch herbeigezwungen werden. Man wird von kostenlose
der Wahrheit ergriffen, oder man muss weiter nach ihr Vorfuhrung
suchen, um sie ringen, bis sie sich uns macht. an Ort und
Stelle.
Anmerkungen
I Weil: Zeugnis fiir das Gute (ZfG), Olten 19792, 101.
220G 101
3 ZfG, 101. : : :
4 Weil: Pensées sans ordre concernant Iamour de Dieu, Rehabilitationshilfen Heim- und Spitalbedarf AG

Gallimard, Collection «Espoim, Paris 1962, 79-80. Bubentalstrasse 7, CH-8304 Wallisellen, Telefon 01/8303052

641



	Simone Weils Mystik : um die Wahrheit ringen, bis sie sich uns macht

