
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 57 (1986)

Heft: 7

Artikel: 6. VSA-Arbeitsseminar für Frauen : zu-sich-Finden in der Sprache

Autor: D.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6. VSA-Arbeitsseminar für Frauen

Zu-sich-Finden in der Sprache

« Und wenn die Gegenseitigkeit erweckt wird,... dann ist das da, um dessen willen diese Menschen welt besteht.»
(M. Buber)

Vom 10. bis 12. März 1986 konnte im Diakonenhaus
St. Stephanus, Nidelbad, Riischlikon, das 6. VSA-
Arbeitsseminar für Frauen durchgeführt werden. Unter der
Leitung von Frau Dr. Imelda Abbt beschäftigten sich 21

Frauen mit dem Thema «Zu-sich-Finden in der Sprache».

Sich mit Sprache auseinandersetzen heisst, sich fragen, was
Sprache eigentlich ist, heisst aber vor allem, Sprache
erleben. Sprache als etwas erleben, das Leben ausmacht.
Sprache in diesem existentiellen Sinn umfasst weit mehr
als nur die gesprochene Sprache, die Worte; alles Leben
ist Sprache, das heisst, alles Leben drückt sich aus - und
möchte verstanden werden: Die Bewegungen des Körpers
sind Sprache, die Gefühle einer Mutter sind Sprache, die
Gestaltung eines Puppenspiels ist Sprache, die Natur
spricht, Häuser und Gassen sprechen eine Sprache, und
Bilder des Zusammenseins sind Ausdruck der zugrundeliegenden

Stimmung.

Immer schon angesprochen

Um Sprache in diesem umfassenden Sinne zu erkennen
und verstehen zu lernen, erläuterte Imelda Abbt den
theoretischen Hintergrund dazu anhand von Martin
Bubers dialogischem Denken. Der jüdische Philosoph und
Pädagoge sieht den Menschen eingebettet in ein «Urwort»,
das das Göttliche darstellt. Von diesem Urwort ist der
Mensch immer schon angesprochen, er ist von ihm
umgeben und kann nicht daraus heraus. Die eigentliche
Lebensaufgabe des Menschen besteht daher darin, auf
dieses Angesprochensein eine persönliche Anwort zu
geben, für die er die Verantwortung übernehmen kann.
(Ur-)Wort - Anwort - Verantwortung.

Dieses Urwort spricht den Menschen an auf der
untersprachlichen Ebene der Natur, durch den Mitmenschen
auf der Ebene des Sprachgeschehens und in der
spracherzeugenden Dimension des Geistes. Antwort geben auf
Natur, Mensch und Geist heisst «hören», heisst sich
hinwenden, sich zuneigen, sich konzentrieren, heisst sich
ganz öffnen, um das, was zu einem hinfliessen möchte, zu
erspüren. «Hören» bedeutet gegenwärtig sein, bedeutet sich
eingeben, sich hineinlassen, sich nicht vorenthalten, um
so durch die Erscheinungen hindurch das eigentlich
Gemeinte, das Wesen der Erscheinungen (der Worte, der
Bewegungen, der Naturereignisse usw.) zu erspüren. «Hören»

in diesem Sinne ist «ein immer wieder gegenseitiges
Umarmen».

Begegnung heisst Teilhabe

Allerdings gelingt dem Menschen dieses Umarmen nur in
Momenten. Das Verwirklichen der «Ich-Du-Beziehung»,
wie Martin Buber diese Umarmung nennt, ist dem
Menschen eine immer wieder neu zu verwirklichende
Lebensaufgabe. Immer wieder fallt der Mensch zurück in
die «Ich-Es-Beziehung», in der er die Beziehung zu Natur,
Mensch und Geist als Mittel zum Zweck betrachtet. Er
stellt zum Beispiel eine Beziehung zum andern Menschen
her, um sich selber zu bestätigen, oder er baut eine
Beziehung zur Natur auf, um zu besitzen, sich zu
bereichern. Seine eigentlichen Glücksmomente erlebt er aber
in Beziehungen zu Natur, Geist und Mensch, die um der
Begegnung willen, um der Teilhabe willen zustande
kommen: in «Ich-Du-Beziehungen».

Die «Ich-Du-Beziehung» wird erlebt im «mitteilenden
Schweigen», im erfüllten Schweigen zum Du, in dem ich
in meiner Einmaligkeit in den andern fliessen kann und er
in seiner Einmaligkeit von mir aufgenommen werden
kann. Im Schweigen zum Du vollendet sich die Sprache
zum Du, denn in diesem erfüllten Schweigen gibt sich jeder
Beteiligte so ein, dass er zwar verletzlich wird, aber dadurch
eine Atmosphäre des Wohlseins ermöglicht, in der sich
jeder in seiner Einmaligkeit, in seiner Andersartigkeit
ausdrücken kann.

Der Mensch im «mitteilenden Schweigen» wird ganz
aufgenommen, ohne unterzugehen, verwirklicht Nähe und
Distanz zugleich, öffnet sich und erhält, gibt und nimmt.
Die Andersheit alles andern bleibt ihm nicht fremd,
sondern er kann sie berühren, sie wird ihm vertraut, sie

wird als Andersheit eins mit ihm. Das «mitteilende
Schweigen» - so Imelda Abbt - «ist ein sakrales Geschehen,
ein Lösen, ein durch und durch Sich-verstanden-Fühlen
und alles andere vergessen».

Der Mensch ist Sprache

Sprache bedeutet also ein Immer-schon-angesprochen-
Sein und eine Antwort darauf geben zu müssen. Wer
Sprache in diesem Sinn versteht, versteht das Leben, findet
Zugang zur Natur, zum Menschen, zum Geist. «Mensch
werden heisst, in die Sprache hineinwachsen.» In die
Sprache hineinwachsen heisst, sich selber in Sprache zu
verstehen, sich in Sprache selber zu zeigen und zu finden.
Der Mensch ist Sprache.

371



Sprache muss erlebt werden, muss erfahren werden im
Offensein für das Eigentliche, fur das Wesen der Erscheinungen.

Dass im Frauenseminar Sprache in diesem Sinne
erfahren werden konnte, war offensichtlich. Einige
Teilnehmerinnen erfuhren gar Momente vollendeter Sprache
im «mitteilenden Schweigen». «Ich konnte mich selber
erfahren.» - «Ich fühle mich so reich.» - «Ich habe die
Vielseitigkeit der Menschen erfahren - und Offenheit und
Toleranz.» - «Ich habe erleben dürfen, dass ich dazugehöre.

Das ist nicht selbstverständlich heute.»

Was aber ermöglichte dieses tiefe Erleben von Sprache?
Eine Bewegungsübung mit Pia Marbacher, Psychomoto-
riktherapeutin, die Gedichte von Elfriede Huber-
Abrahamowicz, Mutter, Frauenrechtlerin und Schriftstellerin,

ein Puppenspiel mit Irmgard Staub, ein Spaziergang
im Freien, eine Schilderung des Dörfli-Lebens im Zürcher
Niederdorf und das gemütliche Zusammensein am
Fondue-Abend.

Den inneren Zustand des andern verstehe ich, wenn
zwischen uns Resonanz ist, das heisst, wenn wir gegenseitig
miteinander mitschwingen, indem wir den Ausdruck des

andern mitmachen und ihn dadurch verstehen.

Sprache in der Bewegung

Ich mache eine Stellung, und das gibt dann einen Typ.
Diesen Typ kann ich beim andern spüren und er bei mir.
Ich verstehe den Typ. Das heisst aber nichts anderes als:
Ich verstehe aufgrund seiner äusseren Erscheinung, was
sich seelisch in ihm abspielt. Pia Marbacher (Bild):
«Versuchen Sie zu spüren, wie Sie dasitzen, wie Ihre
Nachbarin dasitzt. Versuchen Sie zu verstehen, was eine
Sitzhaltung ausdrückt.»

Sprache (in der Bewegung) ist nicht nur etwas Verbindendes,

sondern in der Sprache erlebe ich einen eigenen Raum,
in dem ich mich frei fühle, in dem ich mich abgrenzen
kann gegen das andere und mich dadurch sicher fühle. Im
Kontakt mit andern entstehen Vertrauen und Sicherheit
dort, wo der äussere Eindruck und das innere Empfinden
zusammenstimmen.

Veteranen-Treffen
Das diesjährige Treffen der VSA-Veteranen findet
am Mittwoch, dem 17. September 1986, in Basel

statt. Die Veranstaltung beginnt ungefähr um 11.15
Uhr.

372 Schweizer Heimwesen VII/86



Ich kann Bewegung deshalb verstehen, weil in jedem
Teilstück eines Ausdrucks der Sinn der ganzen Bewegung
erscheint, weil jedes Teilstück das Ganze bedeutet. Der
Fachausdruck für diese Tatsache heisst «symbolische
Verdichtung» (Elfriede Huber-Abrahamowicz). - Diese
Momentaufnahme kann ich verstehen, weil der Sinn der
ganzen Zeichenbewegung in ihr enthalten ist.

Verdichtete Sprache in der Poesie

Die zwei folgenden Gedichte hat Elfriede Huber-
Abrahamowicz verfasst. In ihrem Gedichtbändchen
«Muttergestirn» gibt sie ihren Gefühlen als Mutter und
Frauenrechtlerin Sprache. «Poesie - und Kunst überhaupt -
drückt aus, was in Resonanz mit der Welt erfahren
wurde», sagt die Dichterin.

Kinder aufgezogen

Kinder aufgezogen, die dich verlassen,
nicht nur aussen die, wie du nicht willst, leben
War's verlorne Zeit? Aber wer denn kennt das

Ende, von dem her

Mass er nehmen könnte? Was weisst du, welches
Los den Kindern zufällt, wenn längst vergangen
deine Zeit? Ergreif sie noch einmal, blühe!
Dein ist dein Leben.

Schutzlos ausgeliefert Vampiren

Schutzlos ausgeliefert Vampiren, keiner
sieht's, denn die so heimlich von dir sich nähren,
holn dein Blut so offen aus dir, ihr Biss, als
küssten sie dich, und

du glaubst Kuss erleben zu müssen, wagst nicht
selbst zu leiden, leidest mit ihnen, müd' schon,
schwach, Erschöpfung tödlich umfangt dich, staunend
siehst du sie aufblühn.

Sprache im künstlerischen
Arrangement

Ein ganz besonderes Erlebnis mit Sprache war Irmgard
Staubs Puppenspiel zum Märchen «De Tüüfel mit de drü
goldige Hoor». Der Künstler hat laut Elfriede Huber-
Abrahamowicz das unwiderstehliche Bedürfnis, sein
Pathos, also seine Resonanz mit der Welt, die ergriffene,
erfüllte Erfahrung mit der Welt, mitzuteilen. Um die
Ergriffenheit darstellen zu können, muss er zugleich seine
persönlichen Empfindungen und die Welt, die diese

Empfindungen ausgelöst hat, darstellen. Dies gelingt ihm,
wenn er die Darstellung loslöst von seinem Individuum
und sie in ein Medium eingehen lässt, zum Beispiel in ein
Gedicht oder in ein Puppenspiel. Im Medium kann das
Pathos mit der Welt, die innere Ergriffenheit und die
ergriffene Welt zum Ausdruck gebracht werden.

Das Zusammenspiel von Bildern, Farben, Stimmung,
Sprache, Masken, Bühnenbild, Ausgelassenem und
Ausgeführtem ist für den Zuschauer unverständlich, und
dennoch versteht er, was damit ausgedrückt wird. Das ist
Kunst!

Eine Zuschauerin zeigte sich überrascht von der Wirkung
der Puppenspiel-Sprache: «Ich bin sehr skeptisch gekommen,

dachte, die Zeit der Kasperlitheater sei doch vorbei.
Ich habe gestaunt, welche Wirkung diese Darbietung auf
mich hatte. Ich wusste nicht, dass ich noch fähig bin, solche
Gefühle zu haben. Ich bin froh darüber!»

373



Der Künstlerin ist es gelungen, eine Art Lebensweisheit zu
vermitteln, ohne diese aber je ausgesprochen zu haben:
Die Unbekümmertheit dessen, der sich in Liebe geborgen
weiss, schafft alles, hat keine Angst, weder vor dem bösen
Räuber noch vor dem Teufel, und kann sogar die
Menschen und die Welt verändern: Da liebt der Räuber
plötzlich ein ungerecht behandeltes Kind, und die Höllenmutter

hilft, Gerechtigkeit zu verwirklichen. Unbekümmertheit

aber meint, ganz offen zu sein, um zu «hören», auf
alles mit allen Sinnen bezogen zu sein.

Gedankenbilder in der Wendezeit

Was das ist - oder - was ich durch mein Balkonfenster
sehe? Da sehe ich einen Schneehut auf der Blumenkiste -
über Nacht entstanden. Schnee fallt unentwegt. Die
Zärtlichkeit, mit der sich die Schneeflocken aneinander
schmiegen, erweckt in mir Gefühle des Friedens, der
Harmonie. Das Wissen um ihre individuelle Lebensgeschichte,

die sie auf dem Weg durch die Atmosphäre
geprägt hat, schmälert mein Staunen über ihre einzigartige
Schönheit nicht.

Diese Zartheit von Schnee kommt über alle und alles gleich

- über (un)bewusst Herrschende und Beherrschte, über
Klar- und Anders-Denkende, über Wohl-Habende, Wohl-
(An)Ständige, Un-wohl-Leidende, über Suchende, Sucher,
Gesuchte, über Arbeitslose und Arbeitssüchtige. Der
Schnee legt seine weisse Weste über Farbige und Farblose,
auch über diejenigen, die sich zum Mensch-so-Sein bekennen.

Weiss ist die Schneepracht über goldbesetzten Häusern

und über lumpenbesetzten Obdachlosenhütten.

Irmgard Staub betont, dass die Wirkung, die sie mit ihrer
Kunst erreicht, sehr stark davon abhängig ist, wie das

Publikum ihre Sprache aufnimmt. Die Zuschauer müssen
den Charakter ihrer Puppen erfühlen. Wenn das Publikum
nicht spürt, können die Puppen nicht leben. Mit andern
Worten: Wo das Mitschwingen, die Resonanz zum andern
nicht spielt, kann keine Beziehung entstehen, kann die
Sprache nicht verstanden werden.

Schnee ist neutral, beeinflussbar, verletzlich. Er wird nicht
goldig über den Goldgräbern, aber schwarz auf den
Autostrassen. Und die Hunde hinterlassen in ihm sichtbare
Spuren. Schnee kann ungefragt friedliche Gewalt annehmen

und unserer Bewegungsfreiheit Grenzen setzen.

Dieser Tage bin ich, Tierspuren folgend, durch den
Tiefschnee gestapft. Es war mir bewusst, dass ich unter
meinen Füssen unzählbare wunderschöne Schneekristalle
zertrat. Ich hätte sonst auf die Schneeschmelze warten
müssen! Wie lange? Die Sonne beschien die glitzernd
weiche Schneedecke und machte mir meinen Schatten
sichtbar. Ich hatte Zeit, ihn anzuschauen. Er war mein
guter Begleiter auf meiner Schneewanderung.

Schattenseiten - Schattenwege. Auf meiner Schnee-
Odyssee kam und komme ich nicht um eine andere
Schattenseite herum: Da liegen die zu einer schwarzen
Schneedreckmasse erstarrten Schatten unserer Zivilisation
am Strassenrand - vergaste und zerquälte Schneeflocken.
Wer schaut da noch hin? Gefrorenes wird gewaltsam
weggeschafft. Zarter, weisser Schneezauber, das es einst
war adieu

Meditation in der Sprache der Natur

Und der Schneehut auf dem Balkon? Langsam und
geräuschlos gibt er den ihn wärmenden Sonnenstrahlen
nach, sinkt in die Tiefe, um seinen jahreszeitlichen Auftrag
auszuführen und Schneeblumen in Frühlingsblumen

zu verwandeln.

Ciaire Vollenweider, eine Kursteilnehmerin, wurde durch
die Erfahrung des Sprachgeschehens in diesem Seminar
dazu ermutigt, ihre Empfindungen, die sie in der Hingabe
an die Natur erfährt, zu Papier zu bringen:

374 Schweizer Heimwesen V11/86



Sprache in den Gassen

Helen Hofer, auch eine Kursteilnehmerin, ist Floristin in
einer Gärtnerei im Zürcher Niederdorf. Täglich bewegt sie
sich in der Umgebung dieser Häuser und erfährt dabei ihre
Sprache.

Auch Gassen und Stadtteile sprechen eine Sprache,
drücken eine Lebenswelt aus: Das Oberdorf mit seinen
schicken Geschäften und seinen renovierten Wohnungen
lädt ein zum Flanieren und zum Wohnen. Das eigentliche
Niederdorf mit seinen Gassen und Beizen ist Treffpunkt,
ist das Dorf in der Stadt, in dem sich leben lässt. Das untere
Niederdorf mit den vielen Bars und Dirnen am Strassen-
rand ist ein bekanntes Amüsierviertel.

Wo ein Quartier eine Sprache spricht, die auch die meinige
umfasst, da finde ich meine Lebenswelt, da finde ich
Zusammengehörigkeit, Gemeinschaft, Vertrautheit. Wer
dazugehört, kreiert Worte, die diesen Zusammenhalt
festigen und gegen draussen abschirmen. In dieser
«Intimsprache» erfüllt sich dann die Sehnsucht, dass das verwendete

Wort Zusammengehören bedeuten sollte.

Seminarleiterin Dr. Imelda Abbt: «Wer den gemütlichen
Abend nicht mitmacht, kann den Sinn des Seminars nicht
vollends verstehen, denn was beim gemeinsamen Essen,
Trinken, Tanzen und Singen geschieht, ist ureigenste
Sprache.»

Achten Sie bitte nicht auf die Qualität des Bildes, sondern
versuchen Sie, die Sprache, die es spricht, die Stimmung,
die es vermittelt, zu erfühlen!

«Zusammengehören»: Die Sprache
der Bilder

Sprache ereignet sich im Zwischen, im Hineingeben in die
Beziehung und stiftet Gemeinschaft, Geborgenheit.

Die beiden Künstlerinnen Elfriede Huber-Abrahamowicz
und Irmgard Staub. Das Fondue-Essen - spricht es nicht
die Sprache des Zusammengehörens?

Zusammengehören drückt sich für die einen aus in der
turbulenten «Laurenzia»

375



ill

für die andern im eher besinnlichen Austausch von
Erlebtem.

In gelebter Sprache erfüllt sich Geborgenheit

Das Ziel des 6. Frauenseminars war, Sprache als Ausdruck
des Lebens zu erfahren, Sprache zu erleben als immerzu
Angesprochensein und daher Sprache als Ort der Begegnung,

des Vertrautseins, der Geborgenheit zu erleben. Wo
Sprache lebt, da kann man sich wohlfühlen, weil sich jeder
öffnet und ganz hineingibt in das Geschehen. Da kann man
das Glück einer Beziehung erfahren, in der ich und der
andere vollständig ineinanderfliessen. Man kann da eine
Welt erfahren, in der die Sehnsucht nach Geborgenheit
erfüllt wird. Die drei Tage des Zusammenseins im Nidelbad

Hessen die Teilnehmerinnen dieses Glück der «Umarmung»

erleben. Viele betonten, dass sie dadurch neue Kraft
für ihr Leben bekommen haben.

Aber: Wieso fühlte ich mich denn so unwohl? Wieso
konnte ich mich nicht anstecken lassen von dieser Atmosphäre

echter Begegnung? Wieso konnte oder wollte ich
mich nicht einfliessen lassen? Und wieso erlebte ich diese

Geborgenheit als so erdrückend? Sind denn nicht alle
Menschen fähig, Sprache in diesem Sinn zu erfahren?
Welches sind die Voraussetzungen?

D. R.

Hilfsmittelreparaturen
Unsere modernst eingerichtete Reparaturwerkstatt mit
vielseitigem Ersatzteillager, ist ab sofort in der Lage,
Reparaturen an sämtlichen elektrischen und mechanischen

Rehabilitationshilfen und Hilfsmitteln für Behinderte,

wie z. B. Rollstühle, Bad-, WC- und Duschhilfen,
Alltagshilfen für Betagte und Behinderte, Badelifter,
Patientenheber usw., für Heime, Spitäler, Hilfsmitteldepots

und Private kurzfristig auszuführen.

Unser Herr Trebucchi gibt Ihnen gerne Auskunft,
Tel. 01 933 01 81

Invaliden-Wohn- und Arbeitszentrum IWAZ,
Wetzikon

im VSA-Verlag erschienen

Heim und Öffentlichkeit
Öffentlichkeitsarbeit - aber wie?

Verfasst von Dr. iur. Heinrich Sattler, der sich bei
den Vereinsmitgliedern auch als Kursleiter einen
Namen gemacht hat, ist unter dem Titel «Heim,
Öffentlichkeit und öffentliche Meinung - Vom
Umgang mit einem gegenseitigen Ärgernis» im

Verlag des VSA ein kleines Buch erschienen, das
geeignet ist, Neugier und Interesse der Leser zu
wecken. Sollen die Heime Öffentlichkeitsarbeit
betreiben und wie? «Diese Schrift», schreibt
Sattler im Vorwort, «soll nach der Absicht von
Verlag und Autor von Menschen gekauft, gelesen
und beherzigt werden, die in Heimen oder für
Heime in verantwortlicher Stellung tätig sind. Ihr
Ziel ist es, den Heimverantwortlichen zu helfen,
ihre Aufgabe in einem Bereich wahrzunehmen,
der von den Heimen - die immer häufigeren
Ausnahmen bestätigen die noch gültige Regel -
kaum je bewusst gestaltet wird bis zu dem
Moment, da es zu spät ist. Das ist der Moment,
da ein aktuter Konflikt dem Heim der öffentlichen
Meinung und die Niedertracht ihrer Vermittler
schmerzlich vor Augen führt». Das Büchlein enthält

eine Vielzahl praktischer Beispiele und
Anregungen. Der Verfasser schliesst das Vorwort
mit der Feststellung: «Sollten Sie als Leser den
Eindruck bekommen, die Broschüre sei
verbesserungswürdig, so haben Sie zweifelsohne recht.
Aber ich halte es mit dem (französischen) General,

der den Kritikern an den ersten
Panzermodellen 1917 antwortete: Réaliser c'est
consentir à faire œvre imparfaite.» Zu bestellen
beim Sekretariat VSA (Verlagsabteilung) zum
Preis von Fr. 19.- (exkl. Versandkosten).

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) des Büchleins «Heim,
Öffentlichkeit und öffentliche Meinung» von Dr. H.

Sattler zum Preis von Fr. 19 - (exkl. Versandkosten)

Name und Vorname

Adresse
(Name des Heims)

PLZ/Ort

Unterschrift. Datum

Bitte senden Sie diesen Bestelltalon ausgefüllt an das
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, Seegartenstr. 2,
8008 Zürich.

376 Schweizer Heimwesen VII/86


	6. VSA-Arbeitsseminar für Frauen : zu-sich-Finden in der Sprache

