
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 57 (1986)

Heft: 2

Artikel: Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben? : Arbeit und
Spiritualität

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-810452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-810452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben?

Arbeit und Spiritualität
Von Frau Dr. Imelda Abbt, Luzern

Am 23./24. September fand das 5. Schloss-Hünigen-
Seminar des VSA für Heimleitungen und Mitarbeiter

aller Heime statt, das dem Thema «Diakonie und
Oekonomie» gewidmet war. Frau Dr. Imelda Abbt,
Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA,
sprach dort über «Arbeit und Spiritualität». Sie
zeigte, dass Arbeit nicht nur Mühsal und Plackerei
zu bedeuten braucht, wenn sie eingebettet ist in
ein Höheres. Diese Spiritualität der Arbeit heisst,
die Arbeit als Weg zu mir selbst, zu meinen
Mitmenschen und zu einer höheren Geistigkeit zu
verstehen. Das Referat wurde leicht redigiert.

«Arbeit» scheint einer der selbstverständlichsten Begriffe
unseres Alltags zu sein und ist dennoch ein recht schwieriger,

wenn man sich näher mit ihm beschäftigt.

Das deutsche Wort «Arbeit» stammt vom Lateinischen
und bedeutet «arvum», «arva», das heisst gepflügter Acker.
Im Hochdeutschen und Altsächsischen meint Arbeit das
Gleiche wie Mühsal, Not, Beschwerde. Sie bringt
Unbequemlichkeit, Schmerz und Erschöpfung durch Müdigkeit
mit sich. «Travail» im Französischen kommt vom
vulgärlateinischen «tripalus» (Dreipfahl) und meint damit das

Gerät, das man gebraucht, um Ochsen und Pferde beim
Beschlagen festzuhalten. Es bedeutet Qual (tripalare),
quälen (tribulieren). «Labor» bezeichnete in karolingischer
Zeit die Arbeit, die Neues hervorbringt. «Laboratores»
hiessen die produktiv arbeitenden Menschen aus dem
Volk, die über eigenes Werkzeug verfügten - im Gegensatz
zu denen, die bloss ihre eigenen Hände mitbringen
konnten. Im Laufe der Zeit fiel diese Unterscheidung
dahin, und «laboratores» wurde die Bezeichnung für alle,
die sich hart plagen müssen. Ähnlich bedeutet im Slawischen

Arbeit: Knechtsarbeit, Frondienst («Rabota», von
«rab», Sklave, davon stammt das moderne Wort «Roboter»),

(Vgl. «Arbeit», in: Historisches Wörterbuch der
Philosophie. Herausgegeben von Joachim Ritter, Band 1,

S. 480-486.)

Diese paar Hinweise könnten den Eindruck erwecken,
Arbeit bedeute bloss Mühsal, Plackerei, Not- alles in allem
also etwas recht Negatives. Wir wissen aber aus der
Geschichte, dass dieser Aspekt allein nicht genügt, um das

Phänomen Arbeit zu verstehen. Unsere westliche Kultur
zum Beispiel hebt an der Arbeit, neben der Mühsal, auch
den Wert der Leistung hervor. Sie sieht in der Leistung ein

Ur-Bedürfnis des Menschen. Der Mensch muss durch
Arbeit und Leistung zu sich selber finden: er sucht sich
durch Arbeiten zu bestätigen. Für die mittelalterlichen
Scholastiker, gute Aristoteliker, verwirklicht sich ein
Seiendes nur im angemessenen Handeln, im angemessenen
Tun. Deswegen ist es auch Freude und Lust, tätig zu sein.
Allerdings dachten die damaligen Gelehrten dabei eher an
geistiges Tätigsein, an spekulative Bemühungen, an
Meditation. Diese Einschränkung werden Jahrhunderte später
die Marxisten nicht machen. Sie sehen in der Arbeit, auch
und gerade in der körperlichen Arbeit, das Charakteristikum

des Menschen. Er hat sich durch Arbeit vom Tierreich
gelöst; sie ist und bleibt auch das Movens seiner Geschichte.

Schon bei den Griechen war denn auch das Tätig-Sein
etwas Ambivalentes. Für die Freien war die körperliche
Arbeit eigentlich etwas Entwürdigendes, hinderte sie doch
am wirklichen Tun, am Erforschen und Hinterfragen der
sichtbaren Welt (Philosophie), am Einsatz für die Polis
(Politiker, Soldaten...), am Wettkampf zu Ehren der
Götter (Olympiade) usw. Nicht Tätigkeit an sich war also
bei den Griechen etwas Minderes, sondern Tätigkeit, die,
wie die Wellen auf dem Meer, keine Spuren hinterlässt,
die bloss dem Alltäglichen dient, die keinen Ruhm (und
damit dauerhafte Geltung) bringt. So galt die Verachtung
ursprünglich vor allem jenen Tätigkeiten, die unmittelbar
mit der Notdurft des Lebens verbunden sind. Die körperliche

Arbeit ist sklavisch, weil sie durch die Notdurft des

(vergänglichen) Körpers erzwungen wird. Für den freien
Griechen war deshalb die Sklaverei, die ihn von der Mühsal
körperlicher Arbeit entlastete, «durch die Natur der Sache

gerechtfertigt» (Hannah Arendt, Vita activa, München,
19833, S. 78). Die sogenannten freien Berufe dagegen
dienten dem, was den Menschen vom Tier unterscheidet:
dem Zoon politikon (dem Bürger einer Polis) bzw. dem
Zoon logon echon (dem Wissen Suchenden und nach
Ewigem Strebenden).

Diese unterschiedliche Einstellung zum Tätig-Sein schlägt
sich in der Unterscheidung von arbeiten und werken
(wirken), von Arbeit und Werk nieder. Das Griechische
kennt «Ponein» und «ergazestai», das Lateinische «labora-
re» und «facere» («fabricari»), das Französische «travailler»

und «ouvrier», das Englische «labour» und «work».
Dabei tritt in den Worten für «Arbeit» die Nebenbedeutung
von Not und Mühe hervor, in den Worten für wirken
dagegen mindestens auch noch eine andere, «höhere». Im
Deutschen sagte man ursprünglich nur von Leibeigenen,
die in der Landwirtschaft tätig waren, dass sie «arbeiteten»;
die Handwerker dagegen «werkten» (vgl. Grimms Wörterbuch,

S. 1854 ff.).

78 Schweizer Heimwesen 11/86



6. Nidelbad-Arbeitsseminar für Frauen

ZU-SICH-FINDEN IN DER SPRACHE
10.-12. März 1986, im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Rüschlikon
(Eventuelle Wiederholung 3 - 5. November 1986)

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Sich mit der Sprache befassen heisst, sich mit dem Leben auseinandersetzen, denn all unsere
Lebensvollzüge sind (auch) Sprache. In diesem sechsten Arbeitsseminar für Frauen soll via
Informationen, Spiel, Bewegung und gemeinsames Nachdenken Sprache erfahren und reflektiert werden.
Es ist auch ein Beitrag zur Identitätsfindung.

Aus dem Programm:

Montag, 10. März 1986

Dienstag, 11. März 1986

Mittwoch, 12. März 1986

Kurskosten:

10.30 Eine Hinführung zu: Sprache als Lebensform (Imelda Abbt)
14.30 Vom Zuhören zum Mitteilenden Schweigen bei Martin Buber

(Imelda Abbt)
17.30 Was ist mimischer Ausdruck? Wer ist der andere Mensch?

(Dr. Elfriede Huber Abrahamowicz)
20.00 «De Tüüfel mit de drü goldige Hoor»

(Puppenspiel von Irmgard Staub)

10.00 Sprache als Bewegung, Bewegung als Sprache (Pia Marbacher)
15.00 Die Sprache im (Zürcher) «Dörfli» (Helen Hofer)
16.30 «Gedanken, die nicht das Gedachte, sondern sich und ihren

Glanz meinen, sind Schatten» (Martin Buber/Imelda Abbt)
20.00 Gemütliches Beisammensein

10.00 Das zeugende Gespräch (Gemeinsames Arbeiten an Texten)
14.00 Wort-Antwort-Verantwortung in unserem Alltag (Imelda Abbt)
16.00 Ende des Seminars

Fr. 160.-
9 % Ermässigung für Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad; Vollpension zirka Fr. 50- pro Tag separat

Anmeldung: bis 28. Februar 1986 (bei eventueller Wiederholung bis 25. 10. 1986) an
das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)
Die Anmeldung wird nicht bestätigt. Die Kursunterlagen und Rechnung
erhalten Sie spätestens 1 Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Nidelbadseminar für Frauen 86

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein
Unterkunft erwünscht

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein

79



1. Wirken und Arbeiten

a) Der andere Rhythmus

Das Wirken hat einen anderen Rhythmus als die Arbeit.
Ich kann das am besten an meinem Vater aufzeigen, der
das Wirken gelebt hat. Er war Bauer. Er wirkte den ganzen
Tag über, ja während des ganzen Lebens in einem
Rhythmus, der ihm angemessen war und der von ihm,
wenigstens teilweise, selbst bestimmt war. Tätig-Sein
wurde zwar immer wieder unterbrochen, ohne aber
abzubrechen; den Schlaf, den Feierabend, die Sonntage, wie
auch die vielen Heilig- und Nachheiligtage, die wir noch
kannten (man schätzt, dass während des Mittelalters nicht
mehr als die Hälfte der Tage im Jahr gearbeitet wurde, die
offiziellen Feiertage beliefen sich auf 141 Tage [vgl. H.
Arendt, S. 346, Anm. 85]), empfand er nicht als Gegensatz
zur alltäglichen Arbeit. Das eine war ihm nicht einfach
mechanische Notwendigkeit (Schattenseite des Lebens),
das andere nicht schlicht Freiheit (Sonnenseite). Das
rhythmische Bedürfnis bedingte vielmehr selbst die
notwendige freie Zeit in der Tätigkeit. So hatte mein Vater
Mühe zu verstehen, dass Ferien notwendig sein könnten,
dass man überhaupt Ferien einführen musste. In seiner
Tätigkeit war der Rhythmus des Lebens gleichsam so, dass

Tätigkeit und freie Zeit im Grunde nur Kehrseiten
derselben «Münze» waren. Ähnliches gilt auch für seine
Sorge um die Familie. Das Besorgen der eigenen Existenz
und das Besorgen der Existenz unserer Familie waren nur
zwei Kehrseiten für ein und dasselbe. Den heute oft
beschworenen Begriff «Selbstverwirklichung» kannte er
nicht. Man müsste aber zu seiner Selbstverwirklichung
dasselbe sagen. Das individuelle Glücklich-sein-Wollen
war bei ihm nicht abgespalten vom Wohl der ihm
anvertrauten Familie; und diese war wiederum Teil eines
Standes und damit einer verpflichtenden Tradition. Mein
Vater sah den Segen und die Last des Lebens zusammen;
er fand den Wechsel von Erschöpfung und Ruhe, von
Mühsal und Erhaltung, von Lust und Unlust, von Freud
und Leid, von Leben und Tod etwas Natürliches, etwas,
das den Rhythmus des ganzen Daseins und damit auch
der Arbeit bestimmt und zu bestimmen hat. Sein
Zeitverständnis war gleichsam Abbild dieses Eingebettetseins in
ein Höheres. Wörter wie «Dienststunden», «Überstunden»
usw. waren ihm fremd.

Ein für mich unvergessliches Ereignis in diesem
Zusammenhang bleibt der Tag, da die Mähdresch-Maschine
Einzug ins Dorf hielt. Diese Riesenmaschine konnte man
für einen oder mehrere Tage mieten, je nach Grösse des

Hofes, inklusive zweier Männer, die die Maschine bedienten.

Die Einsatztage wurden Wochen zuvor schon genau
geplant und die Bauern danach eingeteilt, damit ja kein
kostspieliger Tag verloren ging. Als mein Vater an der
Reihe war, ging er am Vorabend noch einmal auf die
Fruchtfelder, um sich den Zustand der Ähren anzusehen.
Er kam vom Felde zurück und sagte beim Nachtessen ganz
bedrückt und traurig: Die Frucht ist noch nicht reif, die
Zeit ist nicht da, um zu mähen. Am andern Morgen
früh rückten natürlich der Mähdrescher und die
«Mähmänner» trotzdem an. Es trat damit ein anderer
Zeitrhythmus in sein Leben, aufgedrängt von aussen, von
«verdienenden» Menschen und Maschinen.

Der Mähdrescher hat selbstverständlich schneller und
effizienter gearbeitet, als der Vater gewirkt hätte. Es geht

mir bei diesem Beispiel auch nicht darum, der «guten alten
Zeit» nachzuträumen oder ihr gar nachzutrauern. Schon

gar nicht soll damit gesagt sein, dass wir Menschen heute
«werkunfähig» seien und damit auch unfähig, in Musse
und Freizeit zu wirken. Aber der andere Rhythmus (und
was damit zusammenhängt: Maschine, Stundenlohn,
Beliebigkeit des Einsatzes mit dem sich mein Vater auf
einmal konfrontiert sah, charakterisiert doch heute weitgehend

die Arbeitswelt, prägt das Zeitverständnis, hat zu
einer Neuverteilung von Arbeit und Ruhe geführt. Dieser
andere Rhythmus ist aber auch verantwortlich für
anthropologische Probleme, die man früher so nicht kannte. Ich
nenne nur zwei, drei Stichworte: Sinn der Arbeit, Stress,
Freizeit.

b) Die biblische Sicht

Der Welt der Bibel ist die Unterscheidung zwischen
Wirken und Arbeit nicht feind. «Melakah» (melek König)
bezieht sich auf die Werke der Schöpfung, auf die
Gegenwart Gottes in der Geschichte und aufdie Verwirklichung

eines Heilsplanes nach dem Sündenfall. Melakah
wird u.a. auch die liturgische Tätigkeit genannt. Dagegen
beinhaltet das Wort «abodah» Sklavenarbeit, Fron,
Dienstbarkeit. «Abodah» steht im Zusammenhang mit «äbäd»,
Knecht, Sklave. «Melakah» und «Abodah» entsprechen
der Unterscheidung zwischen dem Menschen als Herrn
und dem Menschen als Sklaven. Ähnlich haben die
Propheten die Zweiseitigkeit des Tätig-Seins gesehen. Es

kann ein Dienen im weitesten Sinne sein, wodurch der
Mensch seiner Würde entspricht und sich verwirklicht,
oder es kann wie ein Fließsand sein, in dem der Mensch
elend versinkt.

Der biblische Gott «arbeitet» nicht, sondern «wirkt». Er
handelt aus eigener, freier Initiative. Er ist nicht fremdbestimmt.

Jede Tätigkeit Gottes ist Ausdruck seiner selbst.
Gott benutzt sodann keinerlei Instrumente bei seinem
eigenen Wirken. Er erschafft. Es gibt keinen Unterschied
zwischen Subjekt der Tätigkeit, Instrument der Tätigkeit
und Erfolg der Tätigkeit. So gesehen ist sein Wirken nicht
Symbol menschlicher Arbeit. Gott ist nicht Urbild des

Arbeitens, sondern des Wirkens. Auch Jesus ist weniger
Urbild des arbeitenden Menschen als des solidarischen
Menschen. Er hat gewiss kein negatives Verhältnis zur
Arbeit. Als junger Zimmermann war sie ihm vertraut. Als
er öffentlich aufzutreten begann, war er aber vor allem mit
dem «arbeitenden Menschen» solidarisch. Er lehrte die
Menschen um die tägliche Erfüllung der Grundbedürfnisse,

wozu Arbeit eben unerlässlich ist, zu beten. (Vgl.
Dietmar Mieth: Arbeit und Menschenwürde, Freiburg,
1985, S. 17-22.)

Die Strafe bei der Austreibung aus dem Paradies bestand

ja auch nicht im Arbeiten (und im Gebären) als solchem,
sondern dass es von nun an mit Schmerzen verbunden war
(Gn 3,14-19). Unlust an der Arbeit ist nicht als Schuld zu
betrachten, sondern als Folge einer Schuld, durch welche
nämlich die Gemeinschaft mit Gott in Brüche ging und,
als weitere Folge, auch die Gemeinschaft der Menschen
untereinander (Kain und Abel). Deshalb ist diese zerbrochene

Gemeinschaft nicht durch menschliche Arbeit,
sondern nur durch göttliche Vergebung, durch Erlösung zu
heilen. Ein ge-heil-ter Mensch aber würde nach Gn 1,27 f.

nach dem «Bilde Gottes» sein. Gott aber, hörten wir, ist
nicht das Urbild des Arbeitens, sondern des Wirkens bzw.

80 Schweizer Heimwesen 11/86



- im Sohn - der Solidarität unter den (arbeitenden)
Menschen.

Damit ist das Arbeiten, und die damit verbundene Last
und Mühe und Not, aus dem Leben eines Christen nicht
einfach verabschiedet. Gott hat das (bisher) nicht gemacht,
und der Mensch kann es nicht. Und trotzdem sollte ein
Christ nicht Sklave der Arbeit sein. Ein «Angeld» wenigstens

der Erlösung besitzt er nach Paulus (vgl. Eph.
2,19 ff.). So unterscheidet das Neue Testament: Arbeit zur
Erfüllung der menschlichen Grundbedürfnisse (Mt 10,10;
Lk 10) und Arbeit als Ausdruck übertriebener Sorge (Lk
10,38-42). Die Worte über die Sorglosigkeit der Vögel und
der Lilien des Feldes (Mt 6,25-28), über den reichen
Kornbauern, der sich mit seinen Vorräten fälschlicherweise

sicher wähnt (Lk 12,16 ff.), an die geschäftige Martha,
die Arbeit anmahnt, wo Maria Jesus zuhören möchte (Lk
10,38-42) usw., erinnern daran, dass nicht alle Sorgen
Zeichen eines erlösten Bewusstseins sind, und dass von den
vielen irdischen Sorgen und Mühen letztlich eine notwendig

ist: die Sorge um das Reich Gottes.

2. Zwei Tendenzen bei der
Herausbildung

des modernen Arbeitsverständnisses
Natürlich ist auch das moderne Verhältnis zur Arbeit nicht
auf einen Nenner zu bringen. Zu gross ist die Differenz
bezüglich der Arbeitsgebiete, der darin zu leistenden
Aufgaben, des damit verbundenen Prestiges, der Gefahrdungen

usw. Dennoch hat die Arbeit ganz allgemein an
Wertschätzung enorm gewonnen. Selbst ein Student oder
Professor macht sich heute «an die Arbeit» und nicht ans
Studium. Wie lässt sich dieser Umschwung verstehen,
nachdem die beiden wichtigsten Wurzeln unserer
abendländischen Mentalität, die Bibel und die griechischrömische

Klassik, die Arbeit, wenn nicht gerade verachteten,

so doch auch nicht über alles stellten?

Einen wesentlichen Beitrag dazu leistete nach Dietmar
Mieth (Arbeit und Menschenwürde, Freiburg, 1985, S.

57 ff.) eine Art Verschleierungsvorgang: Das minder
Geschätzte, aufdas man aber nicht verzichten kann bzw. das

man dringend braucht, beginnt am höher Geschätzten zu
partizipieren. «Arbeit» wird eine Art «Wirken», der

«Fluch» der Arbeit wird mit der Zeit zum «Segen» der
Arbeit. So wurde in der beginnenden Neuzeit die jeweils
untere Stufe «spiritualisiert». Wer unter der Last einer

sinnlosen, «entfremdeten» Arbeit leidet, dem wird die

Notwendigkeit der Arbeit vor Augen gehalten. Wer unter
der Notwendigkeit leidet, dem wird die Freiheit der

Selbsttätigkeit in der Arbeit als spirituelle Möglichkeit
aufgezeigt. Diese Spiritualisierung geschah oft durch den

Hinweis auf Beruf und Berufung. So verstanden es die

Klöster, mit dem benediktinischen «ora et labora» der

mühsamen körperlichen Arbeit den Stachel zu nehmen:

Arbeit ist die Schwester des Gebets. Johannes Tauler

(t 1361), ein deutscher Mystiker, hat geistliche Berufung
auch im weltlichen Beruf ausgemacht, denn auch der

«arme Mistkärrner» vollziehe in seiner Tätigkeit die

göttliche Wirklichkeit nach. Luther sieht auch im weltlichen

Beruf eine Teilhabe an der Schöpfertätigkeit Gottes

(vgl. meine Ausführungen zu «Beruf und Berufung im AT
und NT». Referat: «Helfen: Beruf oder Berufung?» 1982).

Neben der Spiritualisierung, die in religiösen Traditionen

wurzelt, ist auch der Wandel in der philosophischen
Einschätzung der Arbeit zu beachten. Er begann mit der
Verlagerung des Interesses von theoretisch-spekulativen
aufpraktische Fragen. Vereinfacht gesagt begann es damit,
dass «Locke entdeckte, dass sie (die Arbeit) die Quelle des
Eigentums sei. Der nächste entscheidende Schritt war
getan, als Adam Smith in ihr die Quelle des Reichtums
ermittelte; und auf den Höhepunkt kam sie in Marx'
,System der Arbeit', wo sie zur Quelle aller Produktivität
und zum Ausdruck der Menschlichkeit des Menschen
selbst wird» (Hannah Arendt, S. 92). Diese drei Denker
hatten zwar verschiedene Anliegen. Aber sie waren sich
darin einig, dass Wissen in den Dienst des Machens zu
stellen ist, und Machen heisst Produzieren. In der «Deutschen

Ideologie» bringen Marx/Engels die Arbeit mit der
Zeugung des Lebens in Zusammenhang. Arbeit ist Fort
Zeugung menschlichen Lebens. Alle anderen Formen menschlichen

Lebens basieren auf dieser, sind Überbau:
gesellschaftliche Formen, Recht, Wissenschaft, Kunst, Religion.
Zur Folge hatte das, dass die Produktionsverhältnisse, das
heisst die Arbeit, zum Schlüssel für die Lösung aller
menschlichen Probleme aufrückten. Leiden die Menschen
unter Produktionsverhältnissen, muss das in allen anderen
Bereichen Unstimmigkeiten nach sich ziehen. Religion,
Kunst usw. vermögen dafür keinen genügenden Ersatz zu
erbringen. Heilung gibt es nur so, dass die Unstimmigkeiten

in den Produktionsverhältnissen zum Verschwinden
gebracht werden, durch deren Revolution. Sind die
Produktionsverhältnisse stimmig, wird es bald auch der ganze
Überbau sein. Arbeit wäre dann Wirken und umgekehrt.

3. Zu einer Spiritualität der Arbeit
Eine moderne Spiritualität der Arbeit kann natürlich nicht
einfach frühere Spiritualisierungsversuche reaktivieren.
Die Arbeitsformen, das Arbeitsverständnis, die
Arbeitsprobleme haben sich verändert. Ein Lohnabhäniger aus
dem 16. oder 14. Jahrhundert würde sich die Augen reiben,
wenn er heute in Arbeit und Lohn treten müsste. Und
dennoch scheinen mir neue Bemühungen unerlässlich.
Marx' Vision von einer Integration von Produktion und
gesellschaftlichem Leben, von Arbeiten und Wirken, ist
noch nirgends greifbare Realität geworden, obwohl es an
diversen Versuchen - von Russland über China, Jugoslawien,

Albanien, Kuba... - nicht fehlt. Ebenso ist der
Befehl Gottes im Schöpfungsbericht (Gn 1,28), die
Menschen hätten sich die Erde Untertan zu machen, noch
keineswegs erfüllt. Er bedeutet nämlich nicht, sich die Erde
zu unterwerfen, sondern sie in eine dem Menschen, auch
dem arbeitenden Menschen, dienliche Welt umzugestalten.

Dass in der Hinsicht schon alles getan wäre, wagt wohl
niemand zu behaupten. Es gibt heute zuviele Arbeitsformen,

die Unterwerfung, ja Zerstörung der Natur zur Folge
haben. Selbst die Unterwerfung des Menschen ist keineswegs

verschwunden. Sie hat nur andere Formen angenommen,

selbst in den fortgeschrittensten Ländern: Not, Arbeit
zu finden; Leistungszwänge auf allen Ebenen der organisierten

Arbeit; Einpassung der Menschen in mechanisierte
Arbeitsprozesse usw. Die drei Grössen Arbeit, Freizeit,
Konsum sind häufig desintegriert. Un-heile Arbeitswelt
wird durch Kompensation (höhere Löhne, Konsum usw.)
verschleiert, statt strukturell verbessert. Viele Menschen
vermögen kaum noch Sinn in ihrer Arbeit zu entdecken.
Selbst die Würde des Menschen scheint mehr und mehr
von der Arbeitswelt her bestimmt zu sein: Hat einer
Arbeit? Hat er (noch) Aufstiegschancen? Ist er nur (noch)

81



Nutzniesser, wie zum Beispiel Pensionierte, Kranke,
Behinderte?

Nach einer Spiritualität der Arbeit zu suchen, heisst, sich
um eine denkerisch verantwortbare, das heisst menschenwürdige

Sinnebene für die Arbeit zu mühen. Eine solche
hat die äussere wie die innere Dimension, die veränderbaren

wie die unveränderbaren Verhältnisse einzubezie-
hen. Daraus folgt, dass es niemals darum gehen kann,
menschenunwürdige Arbeitsverhältnisse zu verherrlichen oder
gar durch spirituelle Überhöhung zu stabilisieren. Aber im
gleichen Atemzug muss auch gesagt sein, dass es nicht
darum gehen kann, Arbeit als solche über alles andere zu
stellen.

Ich möchte nun thesenhaft aufdrei Dimensionen eingehen,
die in der Suche nach einer Spiritualität der Arbeit zu
beachten sind: a) das Naturhaft-Menschliche, das dem
physischen Überleben dient und die ständige Auseinandersetzung

mit der Natur bedingt, b) das Personale, durch das

sich der Mensch als Individuum und Sozialwesen zu
verwirklichen oder zu «erwirken» hat, c) die Sinnfrage, die
auch Unverfügbares einzubeziehen hat. Im folgenden wird
es nicht darum gehen, die genannten drei Dimensionen in
sich selber zu betrachten, sondern von ihnen her Ansätze
zu einer Spiritualität der Arbeit zu gewinnen.

a) Zur ersten Dimension möchte ich Simone Weil
(1909-1943) zu Wort kommen lassen. Sie war eine

Philosophin und Mystikerin, die (in ihrem «Fabrikjahr»)
die Mühsal der eintönigen Fabrikarbeit am eigenen Leib
erfahren hat. Für sie ist Arbeit «der einzige Weg von mir
zu mir». Das bedeutete für sie, dass die Arbeit ein
Sich-Beugen in die menschliche Begrenztheit bedeutet.
Begrenztheit gehört zum Menschen; er findet erst zu seiner
Identität, wenn er diese Grenze bejaht, ja sukzessiv
verinnerlicht. Gerade deshalb aber hat Simone Weil auch
den Kampf gegen Unterdrückungs- und Entfremdungsstrukturen

für unabdinglich gehalten. In ihren «Cahiers»
(1933) sagt sie einmal, was eine «wirkliche Revolution»
wäre: «eine bewusste Herrschaft des Menschen über die
Materie vorzubereiten» (C. 1,86). Für sie war das
«augenblicklich die einzige Sache, die die Beschäftigung lohnt».
Sie kritisiert die gegenwärtige «unbewusste Herrschaft» des

technischen Fortschrittes, der sich ohne Zusammenhang
mit einem wirklichen Verständnis der Beziehung zwischen
Mensch und Materie auf allen Ebenen vollzieht. «Der
Mensch hat den Kontakt zu sich selber und zur Welt
verloren»! Und diesen Kontakt hätte der Mensch durch
die Arbeit gerade herzustellen, nicht zu zerstören.

Arbeit hat für Simone Weil die gleiche Quelle wie die Zeit.
Es «ist nur eine Redensart zu sagen, dass das, was ich bin,
mich nicht befriedige, dass es ,Ich' sei ohne meine
Einwilligung; das was ich bin, ist mir auferlegt. Die
Zukunft ist für mich dadurch bestimmt, dass ich nicht
unmittelbar in meiner eigenen Gewalt stehe. Mein Ich, das

ich nicht unvermittelt ändern kann, liegt im Morgen. Diese

Beziehung zwischen Gegenwart und Zukunft ist das Wesen
der Zeit. Da die Zeit die Trennung darstellt zwischen dem,
was ich bin, und dem, was ich sein will, ist die Arbeit der
einzige Weg von mir zu mir» (Aufsatz über die Zeit,
20.8.1929).

Wenn Zeit und Arbeit, beides, unabdinglich zum Menschsein

gehören, so heisst das, dass wer nach Spiritualität der
Arbeit sucht, die ständige Dialektik zwischen Arbeit und

Zeit nicht ausser acht lassen kann. Dadurch wird natürlich
die Arbeit relativiert, jede Arbeit. Alle Arbeit trägt auch
ein Nein in sich. Sie kann nicht etwas Absolutes sein. Und
das bedeutet, dass sie nicht beanspruchen kann, für die

ganze menschliche Realität zu stehen. Neben ihr gibt es

andere Aktivitäten: des Geistes, des Kultes, der Kultur
usw. - und es gibt die Ruhe! Menschwerdung durch Arbeit •
heisst, die Spannung zwischen Arbeit und diesen andern
Aktivitäten, inklusive Ruhe, auszuhalten.

Da ein Gleichgewicht zu finden, ist eine dauernde Aufgabe.
Es geht u.a. darum, dass der Mensch auch auf seine innere
Zeit - auf den inneren Rhythmus - zu achten beginnt. Wo
das äussere Tun zum reinen Funktionieren hin tendiert,
wird es blosse Geschäftigkeit, die messbare Zeit (Uhr)
gewinnt die Oberhand, der innere Mensch beginnt zu
verkrüppeln. Er lebt dann an seiner eigentlichen Bestimmung

vorbei. Und deshalb ist es notwendig, sich immer
wieder auf die andere Art des Tuns, auf das Wirken zu
besinnen. Eine innere Haltung des Wirkens in allem
Arbeiten scheint mir Simone Weils Forderung, die Dialektik

von Arbeit und Zeit auszuhalten, erfüllbar zu machen.
Wirken ermöglicht, Arbeit als «Weg von mir zu mir» zu
gestalten.

b) Es ist aber nicht genug, über den «Weg von mir zu mir»
nachzudenken. Das wäre übrigens auch entgegen den
innersten Anliegen Simone Weils. Denn Mensch-Sein
heisst nämlich immer auch Mit-Mensch-Sein. Hat die
Antike noch einfachhin vom Menschen als einem Sozialwesen

(zoon politikon) gesprochen, so haben neuzeitliche
Denker die zwischenmenschliche Konstitution und
gesellschaftlichen Verflechtungen des einzelnen eingehendst
untersucht. Als ein Ergebnis muss gelten, dass Arbeit erst
dort menschlich wird, wo sie sich auch von andern her
und auf andere hin versteht. Für eine Spiritualität der
Arbeit heisst das: Arbeit ist nicht reiner Selbstzweck.
Arbeit steht immer auch im Dienste anderer Menschen, im
Dienste der Gemeinschaft überhaupt. Eine Privatisierung
oder gar Egoisierung der Arbeit würde der menschlichen
Konstitution zuwider laufen!

Ein zwischenmenschliches Verständnis der Arbeit bedeutet,

dass sinnvolle Gestaltung der Arbeitsverhältnisse die
Teilnahme und Solidarität der Menschen untereinander
ermöglichen muss. Nach Dietmar Mieth ist
«arbeitspsychologisch längst dargestellt worden, dass die Reduktion

der Sinnerfüllung in der Tätigkeit selbst (durch
Mechanisierung also das Verschwinden der Elemente
des Wirkens in der Arbeit, nur durch Zunahme von
Partizipation der Menschen an den Entscheidungen über
den Arbeitsprozess und durch ein Mehr an Solidarität
unter den Arbeitenden kompensiert werden kann» (S. 32).
Würde diese Partizipation und Solidarität untereinander

Ferienhaus
zu vermieten auf Bauernhof in der
Dordogne, Südwest-Frankreich.
4 bis 6 Betten.

Auskunft und Unterlagen bei
H. Sattler, La Garde,
F - 24580 Rouffignac
Tel. (0033) 53 05 42 42

82 Schweizer Heimwesen 11/86



leben, wäre es möglich, dass Menschen sich auch in der
Arbeit als Personen begegnen könnten, womit ein weiterer
Schritt zu einer Spiritualität der Arbeit gefunden wäre. Ich
verwende bewusst den Konjunktiv. Erfahrungen zeigen,
dass das keineswegs einfach oder gar selbstverständlich ist,
selbst wenn der institutionelle Rahmen dafür günstig
schiene, zum Beispiel in religiösen Gemeinschaften,
Genossenschaften, sozialistischen Gesellschaftsordnungen
usw.

Solidarität meint, dass Menschen aufgrund ihrer gleichen
Konstitution und Würde zusammenstehen und zur Lösung
ihrer Probleme zusammenarbeiten. Es ist dies ein Ideal.
Und ein Ideal ist von seinem Wesen her nicht mit dieser
oder jener Massnahme zu erfüllen. Diese oder jene
Massnahme kann sich in bestimmten konkreten Umständen

aufdrängen. Ein Ideal aber richtet seine Forderung an
das Verhalten freier Wesen. Dieses Verhalten muss je neu
verantwortet und je neu realisiert werden und sich in
immer neuen Umständen bewähren. Tut es das nicht,
bleibt auch die Solidarität der Menschen untereinander
abstrakt. Eines aber gehört unabdinglich zu Solidarität. Sie
wird immer auch Selbstbeschränkung zugunsten anderer,
der Gemeinschaft, bedeuten. Sie kann ferner in einer
grundsätzlichen Herrschaft von Menschen über Menschen
kein Ideal sehen; auch nicht in der Behandlung anderer
Menschen als blosse Mittel zu irgendwelchen Zielen.

c) Nach einer Spiritualität der Arbeit zu suchen heisst
ferner: zu einer Wertordnung zu stehen. «Spiritualität» ist
ja mit «Geistigkeit» zu übersetzen. Spiritualität der Arbeit
sucht nach Geistigkeit in der Arbeits-Tätigkeit. Der
materielle Aspekt derselben wird damit in keiner Weise
geleugnet, aber doch relativiert, aus der ersten Stelle
verdrängt. Spiritualität in der Arbeit heisst: in ihr mehr als

Leistung, Lohn, Selbstverwirklichung zu sehen. Spiritualität
lebt aus einer bestimmten Einschätzung der condition

humaine heraus. Diese Einschätzung setzt ihrerseits Werte
und eine Ordnung derselben voraus.

Wer überzeugt ist, eine Spiritualität der Arbeit sei vonnö-
ten, hat implizit schon zu einer Wertordnung ja gesagt. Er
stellt Geistiges nicht schlechterdings in den Dienst
materieller Lebensvorgänge, sondern umgekehrt, er sieht diese
im Dienste von Höherem, eben Geistigem. Dahinter aber
steht ein Glaube, und damit etwas Unverfügbares. Ich sage
nicht: etwas Unvernünftiges! Aber, man kann einen andern
nicht zwingen, die eigene Ordnung der Werte anzunehmen.
Man kann die besseren Argumente auf der ganzen Linie
für sich haben. Aber der andere ist frei! Und niemand
kann ihm für sein Denken und Handeln - sofern er dazu
fähig ist - die Verantwortung abnehmen!

Wer sich lange genug mit diesen Fragen beschäftigt, wird
sich früher oder später freilich noch mit einer andern Art
von Unverfügbarkeit konfrontiert sehen. Sie hat. mit den

Grenzen menschlicher Vernunft zu tun. Grosse Denker
haben unter ihr gelitten, sind zum Teil an ihr verzweifelt
oder haben versucht, diese Grenzen in titanischem Angriff
zu sprengen. Der allerletzte und tiefste Sinn menschlichen
Handelns, und damit dessen Wahrheit, ist uns nicht
verfügbar. Sie muss uns zuwachsen. Es braucht dazu, neben

oder in aller Arbeit, innere Stille, Ruhe, Hören-Können.
Viele vernehmen sie aus religiösen Zeugnissen, andere aus

dem Zur-Ruhe-Kommen ihres Geistes. Aber ohne Er-
Fahrung von Wahrheit wird uns keine Spiritualität der
Arbeit letztlich be-frieden können.

Aufbaukurs für Altersund

Pflegeheimleitung
der Arbeitsgemeinschaft
VSA -SKAV- VESKA - Pro Senectute

Der Verein für Schweizerisches Heimwesen
(VSA), der Schweizerische kath. Anstaltenverband

(SKAV), die Vereinigung Schweizerischer
Krankenhäuser (VESKA) und die Schweizerische
Stiftung Pro Senectute gründeten im Jahr 1981
die «Schweizerische Arbeitsgemeinschaft
Aufbaukurs für Alters- und Pflegeheimleitung». Auf
der Basis eines einheitlichen Aus- und
Fortbildungskonzepts beginnen im nächsten Jahr zwei
weitere berufsbegleitende Aufbaukurse für
Alters- und Pflegeheimleiter.

Zielgruppe:
Teilnehmer mit absolviertem Grundkurs oder
vergleichbarer Ausbildung:
- bereits langjährig tätige Alters- und Pflegeheimleiter

- weitere Interessenten (nach Massgabe der
Aufnahmebedingungen).

Schwerpunkte der Ausbildung:
Fachwissen und Können in den Bereichen: Führung

und Verwaltung des Alters- und Pflegeheims
- Institutionen und Berufe in der Altershilfe -
Gerontologie (anthropologische, psychologische,
soziologische und medizinische Aspekte) -
Altersarbeit und Alterspflege - Beratung, Betreuung
und Animation des Heimbewohners -
Persönlichkeitsbildung.

Dauer/Ablauf:
24 Tage; berufsbegieitend im Blockkurssystem
(in der Regel 3tägige Einheiten), verteilt auf 1V2

Jahre.

Beginn/Orte:
Kurs Nr. 3: 22. April 1986 mit Kursort im Nidelbad,
Rüschlikon
Kurs Nr. 4: 5 5. November 1986 mit Kursort im
Franziskushaus, Dulliken

Lesen Sie den Hinweis S. 77.

Teilnehmerzahl:
zirka 24 Personen

Kursprogramm, Anmeldeformular und weitere
Auskünfte:
Kurs Nr. 3: Verein für Schweiz. Heimwesen

(VSA), Seegartenstr. 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 49 48

Kurs Nr. 4: Schweiz. Kath. Anstaltenverband
(SKAV), Zähringerstr. 19,
6003 Luzern, Tel. 041 22 64 65

83


	Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben? : Arbeit und Spiritualität

