Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 57 (1986)

Heft: 2

Artikel: Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben? : Arbeit und
Spiritualitat

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-810452

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-810452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben?

Arbeit und Spiritualitit

Von Frau Dr. Imelda Abbt, Luzern

Am 23./24. September fand das 5. Schloss-Hiinigen-
Seminar des VSA fiir Heimleitungen und Mitarbei-
ter aller Heime statt, das dem Thema «Diakonie und
Oeckonomie» gewidmet war. Frau Dr. Imelda Abbt,
Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA,
sprach dort iiber «Arbeit und Spiritualitit». Sie
zeigte, dass Arbeit nicht nur Miihsal und Plackerei
zu bedeuten braucht, wenn sie eingebettet ist in
ein Hoheres. Diese Spiritualitit der Arbeit heisst,
die Arbeit als Weg zu mir selbst, zu meinen
Mitmenschen und zu einer héheren Geistigkeit zu
verstehen. Das Referat wurde leicht redigiert.

«Arbeit» scheint einer der selbstverstdndlichsten Begriffe
unseres Alltags zu sein und ist dennoch ein recht schwieri-
ger, wenn man sich ndher mit ihm beschéftigt.

Das deutsche Wort «Arbeit» stammt vom Lateinischen
und bedeutet «arvum», «arva», das heisst gepfliigter Acker.
Im Hochdeutschen und Altsdchsischen meint Arbeit das
Gleiche wie Miihsal, Not, Beschwerde. Sie bringt Unbe-
quemlichkeit, Schmerz und Erschopfung durch Miidigkeit
mit sich. «Travail» im Franzosischen kommt vom vulgér-
lateinischen «tripalus» (Dreipfahl) und meint damit das
Gerit, das man gebraucht, um Ochsen und Pferde beim
Beschlagen festzuhalten. Es bedeutet Qual (tripalare),
quilen (tribulieren). «Labor» bezeichnete in karolingischer
Zeit die Arbeit, die Neues hervorbringt. «Laboratores»
hiessen die produktiv arbeitenden Menschen aus dem
Volk, die iiber eigenes Werkzeug verfiigten — im Gegensatz
zu denen, die bloss ihre eigenen Hénde mitbringen
konnten. Im Laufe der Zeit fiel diese Unterscheidung
dahin, und «laboratores» wurde die Bezeichnung fiir alle,
die sich hart plagen miissen. Ahnlich bedeutet im Slawi-
schen Arbeit: Knechtsarbeit, Frondienst («Rabota», von
«rab», Sklave, davon stammt das moderne Wort «Robo-
ter»). (Vgl. «Arbeit», in: Historisches Worterbuch der
Philosophie. Herausgegeben von Joachim Ritter, Band 1,
S. 480-486.)

Diese paar Hinweise konnten den Eindruck erwecken,
Arbeit bedeute bloss Miihsal, Plackerei, Not—alles in allem
also etwas recht Negatives. Wir wissen aber aus der
Geschichte, dass dieser Aspekt allein nicht gentigt, um das
Phinomen Arbeit zu verstehen. Unsere westliche Kultur
zum Beispiel hebt an der Arbeit, neben der Miihsal, auch
den Wert der Leistung hervor. Sie sieht in der Leistung ein

78

Ur-Bediirfnis des Menschen. Der Mensch muss durch
Arbeit und Leistung zu sich selber finden: er sucht sich
durch Arbeiten zu bestédtigen. Fiir die mittelalterlichen
Scholastiker, gute Aristoteliker, verwirklicht sich ein
Seiendes nur im angemessenen Handeln, im angemessenen
Tun. Deswegen ist es auch Freude und Lust, tatig zu sein.
Allerdings dachten die damaligen Gelehrten dabei eher an
geistiges Tatigsein, an spekulative Bemiihungen, an Medi-
tation. Diese Einschrdnkung werden Jahrhunderte spater
die Marxisten nicht machen. Sie sehen in der Arbeit, auch
und gerade in der korperlichen Arbeit, das Charakteristi-
kum des Menschen. Er hat sich durch Arbeit vom Tierreich
gelost; sie ist und bleibt auch das Movens seiner Geschich-
te:

Schon bei den Griechen war denn auch das Tétig-Sein
etwas Ambivalentes. Fiir die Freien war die kérperliche
Arbeit eigentlich etwas Entwiirdigendes, hinderte sie doch
am wirklichen Tun, am Erforschen und Hinterfragen der
sichtbaren Welt (Philosophie), am Einsatz fiir die Polis
(Politiker, Soldaten...), am Wettkampf zu Ehren der
Gotter (Olympiade) usw. Nicht Tétigkeit an sich war also
bei den Griechen etwas Minderes, sondern Tétigkeit, die,
wie die Wellen auf dem Meer, keine Spuren hinterlésst,
die bloss dem Alltdglichen dient, die keinen Ruhm (und
damit dauerhafte Geltung) bringt. So galt die Verachtung
urspriinglich vor allem jenen Tétigkeiten, die unmittelbar
mit der Notdurft des Lebens verbunden sind. Die korperli-
che Arbeit ist sklavisch, weil sie durch die Notdurft des
(verginglichen) Korpers erzwungen wird. Fiir den freien
Griechen war deshalb die Sklaverei, die ihn von der Miihsal
korperlicher Arbeit entlastete, «durch die Natur der Sache
gerechtfertigty (Hannah Arendt, Vita activa, Miinchen,
19833, S.78). Die sogenannten freien Berufe dagegen
dienten dem, was den Menschen vom Tier unterscheidet:
dem Zoon politikon (dem Biirger einer Polis) bzw. dem
Zoon logon echon (dem Wissen Suchenden und nach
Ewigem Strebenden).

Diese unterschiedliche Einstellung zum Téatig-Sein schlagt
sich in der Unterscheidung von arbeiten und werken
(wirken), von Arbeit und Werk nieder. Das Griechische
kennt «Ponein» und «ergazestai», das Lateinische «labora-
re» und «facere» («fabricari»), das Franzosische «travail-
ler» und «ouvrier», das Englische «labour» und «work».
Dabei tritt in den Worten fiir «Arbeit» die Nebenbedeutung
von Not und Miihe hervor, in den Worten fiir wirken
dagegen mindestens auch noch eine andere, «hohere». Im
Deutschen sagte man urspriinglich nur von Leibeigenen,
die in der Landwirtschaft tétig waren, dass sie «arbeiteteny,
die Handwerker dagegen «werkten» (vgl. Grimms Worter-
buch, S. 1854 ff).

Schweizer Heimwesen 11/86



6. Nidelbad-Arbeitsseminar fiir Frauen

ZU-SICH-FINDEN IN DER SPRACHE

10.-12. Marz 1986, im Diakonenhaus St. Stephanus, Nidelbad, Riischlikon
(Eventuelle Wiederholung 3.— 5. November 1986)

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Sich mit der Sprache befassen heisst, sich mit dem Leben auseinandersetzen, denn all unsere
Lebensvollztige sind (auch) Sprache. In diesem sechsten Arbeitsseminar fiir Frauen soll via
Informationen, Spiel, Bewegung und gemeinsames Nachdenken Sprache erfahren und reflektiert werden.
Es ist auch ein Beitrag zur Identitatsfindung.

Aus dem Programm:

Montag, 10. Marz 1986 10.30 Eine Hinflihrung zu: Sprache als Lebensform (Imelda Abbt)
14.30 Vom Zuhdéren zum Mitteilenden Schweigen bei Martin Buber
(Imelda Abbt)

17.30 Was ist mimischer Ausdruck? Wer ist der andere Mensch?
(Dr. Elfriede Huber Abrahamowicz)

20.00 «De Tiiiifel mit de drii goldige Hoor»
(Puppenspiel von Irmgard Staub)

Dienstag, 11. Médrz 1986 10.00 Sprache als Bewegung, Bewegung als Sprache (Pia Marbacher)
15.00 Die Sprache im (Ziircher) «Dorfli» (Helen Hofer)

16.30 «Gedanken, die nicht das Gedachte, sondern sich und ihren
Glanz meinen, sind Schatten» (Martin Buber/Imelda Abbt)

20.00 Gemdtliches Beisammensein

Mittwoch, 12. Marz 1986 10.00 Das zeugende Gesprach (Gemeinsames Arbeiten an Texten)
14.00 Wort-Antwort-Verantwortung in unserem Alltag (Imelda Abbt)
16.00 Ende des Seminars

Kurskosten: Fr. 160.—

9 % Ermassigung flr Teilnehmerinnen aus VSA-Heimen
3 % Ermassigung bei personlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Nidelbad; Vollpension zirka Fr. 50.— pro Tag separat

Anmeldung: bis 28. Februar 1986 (bei eventueller Wiederholung bis 25. 10. 1986) an
das Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zirich
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Die Anmeldung wird nicht bestatigt. Die Kursunterlagen und Rechnung
erhalten Sie spatestens 1 Woche vor Kursbeginn.

Anmeldung Nidelbadseminar fiir Frauen 86

Name, Vorname

Adresse, Tel.

PLZ/Ort

Name und Adresse des Heims

VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja [0 Nein O Persénliche Mitgliedschaft Ja O Nein O
Unterkunft erwlinscht [

79



1. Wirken und Arbeiten

a) Der andere Rhythmus

Das Wirken hat einen anderen Rhythmus als die Arbeit.
Ich kann das am besten an meinem Vater aufzeigen, der
das Wirken gelebt hat. Er war Bauer. Er wirkte den ganzen
Tag iiber, ja wihrend des ganzen Lebens in einem
Rhythmus, der ihm angemessen war und der von ihm,
wenigstens teilweise, selbst bestimmt war. Titig-Sein
wurde zwar immer wieder unterbrochen, ohne aber abzu-
brechen; den Schlaf, den Feierabend, die Sonntage, wie
auch die vielen Heilig- und Nachheiligtage, die wir noch
kannten (man schétzt, dass wihrend des Mittelalters nicht
mehr als die Hélfte der Tage im Jahr gearbeitet wurde, die
offiziellen Feiertage beliefen sich auf 141 Tage [vgl. H.
Arendt, S. 346, Anm. 85]), empfand er nicht als Gegensatz
zur alltdglichen Arbeit. Das eine war ihm nicht einfach
mechanische Notwendigkeit (Schattenseite des Lebens),
das andere nicht schlicht Freiheit (Sonnenseite). Das
rhythmische Bediirfnis bedingte vielmehr selbst die not-
wendige freie Zeit in der Tétigkeit. So hatte mein Vater
Miihe zu verstehen, dass Ferien notwendig sein konnten,
dass man iliberhaupt Ferien einfiihren musste. In seiner
Tétigkeit war der Rhythmus des Lebens gleichsam so, dass
Tatigkeit und freie Zeit im Grunde nur Kehrseiten
derselben «Miinze» waren. Ahnliches gilt auch fiir seine
Sorge um die Familie. Das Besorgen der eigenen Existenz
und das Besorgen der Existenz unserer Familie waren nur
zweil Kehrseiten fiir ein und dasselbe. Den heute oft
beschworenen Begriff «Selbstverwirklichung» kannte er
nicht. Man miisste aber zu seiner Selbstverwirklichung
dasselbe sagen. Das individuelle Gliicklich-sein-Wollen
war bei ithm nicht abgespalten vom Wohl der ihm
anvertrauten Familie; und diese war wiederum Teil eines
Standes und damit einer verpflichtenden Tradition. Mein
Vater sah den Segen und die Last des Lebens zusammen,
er fand den Wechsel von Erschopfung und Ruhe, von
Miihsal und Erhaltung, von Lust und Unlust, von Freud
und Leid, von Leben und Tod etwas Natiirliches, etwas,
das den Rhythmus des ganzen Daseins und damit auch
der Arbeit bestimmt und zu bestimmen hat. Sein Zeitver-
stindnis war gleichsam Abbild dieses Eingebettetseins in
ein Hoheres. Worter wie «Dienststundeny, «Uberstundeny
usw. waren ihm fremd.

Ein fiir mich unvergessliches Ereignis in diesem Zusam-
menhang bleibt der Tag, da die Miahdresch-Maschine
Einzug ins Dorf hielt. Diese Riesenmaschine konnte man
fiir einen oder mehrere Tage mieten, je nach Grosse des
Hofes, inklusive zweier Ménner, die die Maschine bedien-
ten. Die Einsatztage wurden Wochen zuvor schon genau
geplant und die Bauern danach eingeteilt, damit ja kein
kostspieliger Tag verloren ging. Als mein Vater an der
Reihe war, ging er am Vorabend noch einmal auf die
Fruchtfelder, um sich den Zustand der Ahren anzusehen.
Er kam vom Felde zuriick und sagte beim Nachtessen ganz
bedriickt und traurig: Die Frucht ist noch nicht reif, die
Zeit ist nicht da, um zu mahen. Am andern Morgen
friith riickten natiirlich der Mdhdrescher und die «Méh-
manner» trotzdem an. Es trat damit ein anderer Zeit-
rhythmus in sein Leben, aufgedringt von aussen, von
«verdienenden» Menschen und Maschinen.

Der Mihdrescher hat selbstverstindlich schneller und
effizienter gearbeitet, als der Vater gewirkt hétte. Es geht

80

mir bei diesem Beispiel auch nicht darum, der «guten alten
Zeit» nachzutrdumen oder ihr gar nachzutrauern. Schon
gar nicht soll damit gesagt sein, dass wir Menschen heute
«werkunfdhig» seien und damit auch unfihig, in Musse
und Freizeit zu wirken. Aber der andere Rhythmus (und
was damit zusammenhédngt: Maschine, Stundenlohn, Be-
liebigkeit des Einsatzes . . .), mit dem sich mein Vater auf
einmal konfrontiert sah, charakterisiert doch heute weitge-
hend die Arbeitswelt, priagt das Zeitverstandnis, hat zu
einer Neuverteilung von Arbeit und Ruhe gefiihrt. Dieser
andere Rhythmus ist aber auch verantwortlich fiir anthro-
pologische Probleme, die man friiher so nicht kannte. Ich
nenne nur zwel, drei Stichworte: Sinn der Arbeit, Stress,
Freizeit.

b) Die biblische Sicht

Der Welt der Bibel ist die Unterscheidung zwischen
Wirken und Arbeit nicht feind. «Melakah» (melek = Konig)
bezieht sich auf die Werke der Schopfung, auf die
Gegenwart Gottes in der Geschichte und aufdie Verwirkli-
chung eines Heilsplanes nach dem Siindenfall. Melakah
wird u.a. auch die liturgische Tétigkeit genannt. Dagegen
beinhaltet das Wort «abodah» Sklavenarbeit, Fron, Dienst-
barkeit. «Abodahy» steht im Zusammenhang mit «dbddy,
Knecht, Sklave. «Melakah» und «Abodah» entsprechen
der Unterscheidung zwischen dem Menschen als Herrn
und dem Menschen als Sklaven. Ahnlich haben die
Propheten die Zweiseitigkeit des Tétig-Seins gesehen. Es
kann ein Dienen im weitesten Sinne sein, wodurch der
Mensch seiner Wiirde entspricht und sich verwirklicht,
oder es kann wie ein FlieBsand sein, in dem der Mensch
elend versinkt.

Der biblische Gott «arbeitet» nicht, sondern «wirkty». Er
handelt aus eigener, freier Initiative. Er ist nicht fremdbe-
stimmt. Jede Tétigkeit Gottes ist Ausdruck seiner selbst.
Gott benutzt sodann keinerlei Instrumente bei seinem
eigenen Wirken. Er erschafft. Es gibt keinen Unterschied
zwischen Subjekt der Tatigkeit, Instrument der Tétigkeit
und Erfolg der Tétigkeit. So gesehen ist sein Wirken nicht
Symbol menschlicher Arbeit. Gott ist nicht Urbild des
Arbeitens, sondern des Wirkens. Auch Jesus ist weniger
Urbild des arbeitenden Menschen als des solidarischen
Menschen. Er hat gewiss kein negatives Verhiltnis zur
Arbeit. Als junger Zimmermann war sie ihm vertraut. Als
er offentlich aufzutreten begann, war er aber vor allem mit
dem «arbeitenden Menschen» solidarisch. Er lehrte die
Menschen um die tédgliche Erfiillung der Grundbediirfnis-
se, wozu Arbeit eben unerldsslich ist, zu beten. (Vgl.
Dietmar Mieth: Arbeit und Menschenwiirde, Freiburg,
1985, S. 17-22.)

Die Strafe bei der Austreibung aus dem Paradies bestand
ja auch nicht im Arbeiten (und im Gebéren) als solchem,
sondern dass es von nun an mit Schmerzen verbunden war
(Gn 3,14~19). Unlust an der Arbeit ist nicht als Schuld zu
betrachten, sondern als Folge einer Schuld, durch welche
namlich die Gemeinschaft mit Gott in Briiche ging und,
als weitere Folge, auch die Gemeinschaft der Menschen
untereinander (Kain und Abel). Deshalb ist diese zerbro-
chene Gemeinschaft nicht durch menschliche Arbeit,
sondern nur durch gottliche Vergebung, durch Erlésung zu
heilen. Ein ge-heil-ter Mensch aber wiirde nach Gn 1,27 f.
nach dem «Bilde Gottes» sein. Gott aber, horten wir, ist
nicht das Urbild des Arbeitens, sondern des Wirkens bzw.

Schweizer Heimwesen [1/86



— im Sohn - der Solidaritit unter den (arbeitenden)
Menschen.

Damit ist das Arbeiten, und die damit verbundene Last
und Miihe und Not, aus dem Leben eines Christen nicht
einfach verabschiedet. Gott hat das (bisher) nicht gemacht,
und der Mensch kann es nicht. Und trotzdem sollte ein
Christ nicht Sklave der Arbeit sein. Ein «Angeld» wenig-
stens der Erlosung besitzt er nach Paulus (vgl. Eph.
2,19 ff.). So unterscheidet das Neue Testament: Arbeit zur
Erfiillung der menschlichen Grundbediirfnisse (Mt 10,10;
Lk 10) und Arbeit als Ausdruck iibertriebener Sorge (Lk
10,38-42). Die Worte iiber die Sorglosigkeit der Vogel und
der Lilien des Feldes (Mt 6,25-28), iiber den reichen
Kornbauern, der sich mit seinen Vorriten falschlicherwei-
se sicher wahnt (Lk 12,16 ff.), an die geschiftige Martha,
die Arbeit anmahnt, wo Maria Jesus zuhdren mochte (Lk
10,38-42) usw., erinnern daran, dass nicht alle Sorgen
Zeichen eines erlosten Bewusstseins sind, und dass von den
vielen irdischen Sorgen und Miihen letztlich eine notwen-
dig ist: die Sorge um das Reich Gottes.

2. Zweil Tendenzen bei der
Herausbildung
des modernen Arbeitsverstindnisses

Natiirlich ist auch das moderne Verhiltnis zur Arbeit nicht
auf einen Nenner zu bringen. Zu gross ist die Differenz
beziiglich der Arbeitsgebiete, der darin zu leistenden
Aufgaben, des damit verbundenen Prestiges, der Gefdhr-
dungen usw. Dennoch hat die Arbeit ganz allgemein an
Wertschitzung enorm gewonnen. Selbst ein Student oder
Professor macht sich heute «an die Arbeit» und nicht ans
Studium. Wie ldsst sich dieser Umschwung verstehen,
nachdem die beiden wichtigsten Wurzeln unserer abend-
lindischen Mentalitdt, die Bibel und die griechisch-
romische Klassik, die Arbeit, wenn nicht gerade verachte-
ten, so doch auch nicht tiber alles stellten?

Einen wesentlichen Beitrag dazu leistete nach Dietmar
Mieth (Arbeit und Menschenwiirde, Freiburg, 1985, S.
57 ff)) eine Art Verschleierungsvorgang: Das minder Ge-
schétzte, auf das man aber nicht verzichten kann bzw. das
man dringend braucht, beginnt am hoher Geschdtzten zu
partizipieren. «Arbeit» wird eine Art «Wirken», der
«Fluch» der Arbeit wird mit der Zeit zum «Segen» der
Arbeit. So wurde in der beginnenden Neuzeit die jeweils
untere Stufe «spiritualisiert». Wer unter der Last einer
sinnlosen, «entfremdeten» Arbeit leidet, dem wird die
Notwendigkeit der Arbeit vor Augen gehalten. Wer unter
der Notwendigkeit leidet, dem wird die Freiheit der
Selbsttitigkeit in der Arbeit als spirituelle Mdglichkeit
aufgezeigt. Diese Spiritualisierung geschah oft durch den
Hinweis auf Beruf und Berufung. So verstanden es die
Klsster, mit dem benediktinischen «ora et labora» der
miihsamen korperlichen Arbeit den Stachel zu nehmen:
Arbeit ist die Schwester des Gebets. Johannes Tauler
(t 1361), ein deutscher Mystiker, hat geistliche Berufung
auch im weltlichen Beruf ausgemacht, denn auch der
«arme Mistkidrrmer» vollziehe in seiner Tétigkeit die
gottliche Wirklichkeit nach. Luther sieht auch im weltli-
chen Beruf eine Teilhabe an der Schopfertitigkeit Gottes
(vgl. meine Ausfiihrungen zu «Beruf und Berufung im AT
und NTy». Referat: «Helfen: Beruf oder Berufung?» 1982).
Neben der Spiritualisierung, die in religisen Traditionen

wurzelt, ist auch der Wandel in der philosophischen
Einschdtzung der Arbeit zu beachten. Er begann mit der
Verlagerung des Interesses von theoretisch-spekulativen
auf praktische Fragen. Vereinfacht gesagt begann es damit,
dass «Locke entdeckte, dass sie (die Arbeit) die Quelle des
Eigentums sei. Der nédchste entscheidende Schritt war
getan, als Adam Smith in ihr die Quelle des Reichtums
ermittelte; und auf den Hohepunkt kam sie in Marx’
System der Arbeit’, wo sie zur Quelle aller Produktivitit
und zum Ausdruck der Menschlichkeit des Menschen
selbst wird» (Hannah Arendt, S.92). Diese drei Denker
hatten zwar verschiedene Anliegen. Aber sie waren sich
darin einig, dass Wissen in den Dienst des Machens zu
stellen ist, und Machen heisst Produzieren. In der «Deut-
schen Ideologie» bringen Marx/Engels die Arbeit mit der
Zeugung des Lebens in Zusammenhang. Arbeit ist Fortzeu-
gung menschlichen Lebens. Alle anderen Formen mensch-
lichen Lebens basieren auf dieser, sind Uberbau: gesell-
schaftliche Formen, Recht, Wissenschaft, Kunst, Religion.
Zur Folge hatte das, dass die Produktionsverhiltnisse, das
heisst die Arbeit, zum Schliissel fiir die Losung aller
menschlichen Probleme aufriickten. Leiden die Menschen
unter Produktionsverhiltnissen, muss das in allen anderen
Bereichen Unstimmigkeiten nach sich ziehen. Religion,
Kunst usw. vermogen dafiir keinen gentigenden Ersatz zu
erbringen. Heilung gibt es nur so, dass die Unstimmigkei-
ten in den Produktionsverhiltnissen zum Verschwinden
gebracht werden, durch deren Revolution. Sind die Pro-
duktionsverhéltnisse stimmig, wird es bald auch der ganze
Uberbau sein. Arbeit wire dann Wirken und umgekehrt.

3. Zu einer Spiritualitdt der Arbeit

Eine moderne Spiritualitdt der Arbeit kann natiirlich nicht
einfach frithere Spiritualisierungsversuche reaktivieren.
Die Arbeitsformen, das Arbeitsverstindnis, die Arbeits-
probleme haben sich verdndert. Ein Lohnabhédniger aus
dem 16. oder 14. Jahrhundert wiirde sich die Augen reiben,
wenn er heute in Arbeit und Lohn treten miisste. Und
dennoch scheinen mir neue Bemiihungen unerlésslich.
Marx’ Vision von einer Integration von Produktion und
gesellschaftlichem Leben, von Arbeiten und Wirken, ist
noch nirgends greifbare Realitdt geworden, obwohl es an
diversen Versuchen — von Russland tiber China, Jugosla-
wien, Albanien, Kuba ... — nicht fehlt. Ebenso ist der
Befehl Gottes im Schopfungsbericht (Gn 1,28), die Men-
schen hitten sich die Erde untertan zu machen, noch
keineswegs erfiillt. Er bedeutet namlich nicht, sich die Erde
zu unterwerfen, sondern sie in eine dem Menschen, auch
dem arbeitenden Menschen, dienliche Welt umzugestal-
ten. Dass in der Hinsicht schon alles getan wére, wagt wohl
niemand zu behaupten. Es gibt heute zuviele Arbeitsfor-
men, die Unterwerfung, ja Zerstorung der Natur zur Folge
haben. Selbst die Unterwerfung des Menschen ist keines-
wegs verschwunden. Sie hat nur andere Formen angenom-
men, selbst in den fortgeschrittensten Landern: Not, Arbeit
zu finden; Leistungszwinge auf allen Ebenen der organi-
sierten Arbeit; Einpassung der Menschen in mechanisierte
Arbeitsprozesse usw. Die drei Grossen Arbeit, Freizeit,
Konsum sind héufig desintegriert. Un-heile Arbeitswelt
wird durch Kompensation (hohere Lohne, Konsum usw.)
verschleiert, statt strukturell verbessert. Viele Menschen
vermogen kaum noch Sinn in ihrer Arbeit zu entdecken.
Selbst die Wiirde des Menschen scheint mehr und mehr
von der Arbeitswelt her bestimmt zu sein: Hat einer
Arbeit? Hat er (noch) Aufstiegschancen? Ist er nur (noch)

81



Nutzniesser, wie zum Beispiel Pensionierte, Kranke,
Behinderte?

Nach einer Spiritualitdt der Arbeit zu suchen, heisst, sich

um eine denkerisch verantwortbare, das heisst menschen--

wiirdige Sinnebene fiir die Arbeit zu miihen. Eine solche
hat die dussere wie die innere Dimension, die verdnder-
baren wie die unverdnderbaren Verhdltnisse einzubezie-
hen. Daraus folgt, dass es niemals darum gehen kann, men-
schenunwiirdige Arbeitsverhéltnisse zu verherrlichen oder
gar durch spirituelle Uberhthung zu stabilisieren. Aber im
gleichen Atemzug muss auch gesagt sein, dass es nicht
darum gehen kann, Arbeit als solche iiber alles andere zu
stellen.

Ich mochte nun thesenhaft auf drei Dimensionen eingehen,
die in der Suche nach einer Spiritualitit der Arbeit zu
beachten sind: a) das Naturhafi-Menschliche, das dem
physischen Uberleben dient und die stindige Auseinander-
setzung mit der Natur bedingt, b) das Personale, durch das
sich der Mensch als Individuum und Sozialwesen zu
verwirklichen oder zu «erwirken» hat, ¢) die Sinnfrage, die
auch Unverfiligbares einzubeziehen hat. Im folgenden wird
es nicht darum gehen, die genannten drei Dimensionen in
sich selber zu betrachten, sondern von ihnen her Ansétze
zu einer Spiritualitdt der Arbeit zu gewinnen.

a) Zur ersten Dimension mdchte ich Simone Weil
(1909-1943) zu Wort kommen lassen. Sie war eine
Philosophin und Mystikerin, die (in ihrem «Fabrikjahr»)
die Miihsal der eintonigen Fabrikarbeit am eigenen Leib
erfahren hat. Fiir sie ist Arbeit «der einzige Weg von mir
zu miry. Das bedeutete flir sie, dass die Arbeit ein
Sich-Beugen in die menschliche Begrenztheit bedeutet.
Begrenztheit gehort zum Menschen; er findet erst zu seiner
Identitit, wenn er diese Grenze bejaht, ja sukzessiv
verinnerlicht. Gerade deshalb aber hat Simone Weil auch
den Kampf gegen Unterdriickungs- und Entfremdungs-
strukturen fiir unabdinglich gehalten. In ihren «Cahiers»
(1933) sagt sie einmal, was eine «wirkliche Revolution»
wire: «eine bewusste Herrschaft des Menschen iiber die
Materie vorzubereiten» (C. 1,86). Fiir sie war das «augen-
blicklich die einzige Sache, die die Beschiftigung lohnt».
Sie kritisiert die gegenwirtige «unbewusste Herrschaft» des
technischen Fortschrittes, der sich ohne Zusammenhang
mit einem wirklichen Verstdndnis der Beziehung zwischen
Mensch und Materie auf allen Ebenen vollzieht. «Der
Mensch hat den Kontakt zu sich selber und zur Welt
verloren»! Und diesen Kontakt hétte der Mensch durch
die Arbeit gerade herzustellen, nicht zu zerstoren.

Arbeit hat fiir Simone Weil die gleiche Quelle wie die Zeit.
Es «ist nur eine Redensart zu sagen, dass das, was ich bin,
mich nicht befriedige, dass es ,Ich’ sei ohne meine
Einwilligung; das was ich bin, ist mir auferlegt. Die
Zukunft ist fiir mich dadurch bestimmt, dass ich nicht
unmittelbar in meiner eigenen Gewalt stehe. Mein Ich, das
ich nicht unvermittelt indern kann, liegt im Morgen. Diese
Bezichung zwischen Gegenwart und Zukunft ist das Wesen
der Zeit. Da die Zeit die Trennung darstellt zwischen dem,
was ich bin, und dem, was ich sein will, ist die Arbeit der
einzige Weg von mir zu mir» (Aufsatz tber die Zeit,
20.8.1929).

Wenn Zeit und Arbeit, beides, unabdinglich zum Mensch-
sein gehdren, so heisst das, dass wer nach Spiritualitdt der
Arbeit sucht, die stindige Dialektik zwischen Arbeit und

82

Zeit nicht ausser acht lassen kann. Dadurch wird natiirlich
die Arbeit relativiert, jede Arbeit. Alle Arbeit trigt auch
ein Nein in sich. Sie kann nicht etwas Absolutes sein. Und
das bedeutet, dass sie nicht beanspruchen kann, fiir die
ganze menschliche Realitdt zu stehen. Neben ihr gibt es
andere Aktivitiaten: des Geistes, des Kultes, der Kultur
usw. —und es gibt die Ruhe! Menschwerdung durch Arbeit
heisst, die Spannung zwischen Arbeit und diesen andern
Aktivitdten, inklusive Ruhe, auszuhalten.

Da ein Gleichgewicht zu finden, ist eine dauernde Aufgabe.
Es geht u.a. darum, dass der Mensch auch auf seine innere
Zeit — auf den inneren Rhythmus — zu achten beginnt. Wo
das dussere Tun zum reinen Funktionieren hin tendiert,
wird es blosse Geschiftigkeit, die messbare Zeit (Uhr)
gewinnt die Oberhand, der innere Mensch beginnt zu
verkriippeln. Er lebt dann an seiner eigentlichen Bestim-
mung vorbei. Und deshalb ist es notwendig, sich immer
wieder auf die andere Art des Tuns, auf das Wirken zu
besinnen. Eine innere Haltung des Wirkens in allem
Arbeiten scheint mir Simone Weils Forderung, die Dialek-
tik von Arbeit und Zeit auszuhalten, erfiillbar zu machen.
Wirken erméglicht, Arbeit als «Weg von mir zu mir» zu
gestalten.

b) Es ist aber nicht genug, tiber den «Weg von mir zu mir»
nachzudenken. Das wire tibrigens auch entgegen den
innersten Anliegen Simone Weils. Denn Mensch-Sein
heisst ndmlich immer auch Mit-Mensch-Sein. Hat die
Antike noch einfachhin vom Menschen als einem Sozial-
Wesen (zoon politikon) gesprochen, so haben neuzeitliche
Denker die zwischenmenschliche Konstitution und gesell-
schaftlichen Verflechtungen des einzelnen eingehendst
untersucht. Als ein Ergebnis muss gelten, dass Arbeit erst
dort menschlich wird, wo sie sich auch von andern her
und auf andere hin versteht. Fiir eine Spiritualitit der
Arbeit heisst das: Arbeit ist nicht reiner Selbstzweck.
Arbeit steht immer auch im Dienste anderer Menschen, im
Dienste der Gemeinschaft tiberhaupt. Eine Privatisierung
oder gar Egoisierung der Arbeit wiirde der menschlichen
Konstitution zuwider laufen!

Ein zwischenmenschliches Verstindnis der Arbeit bedeu-
tet, dass sinnvolle Gestaltung der: Arbeitsverhiltnisse die
Teilnahme und Solidaritdit der Menschen untereinander
ermoglichen muss. Nach Dietmar Mieth ist «arbeits-
psychologisch ldngst dargestellt worden, dass die Reduk-
tion der Sinnerfiillung in der Tétigkeit selbst (durch
Mechanisierung . . .), also das Verschwinden der Elemente
des Wirkens in der Arbeit, nur durch Zunahme von
Partizipation der Menschen an den Entscheidungen tiber
den Arbeitsprozess und durch ein Mehr an Solidaritét
unter den Arbeitenden kompensiert werden kann» (S. 32).
Wiirde diese Partizipation und Solidaritdt untereinander

Ferienhaus

zu vermieten auf Bauernhof in der
Dordogne, Stidwest-Frankreich.
4 bis 6 Betten.

Auskunft und Unterlagen bei
H. Sattler, La Garde,

F - 24580 Rouffignac

Tel. (0033) 530542 42

Schweizer Heimwesen I1I/86



leben, wire es moglich, dass Menschen sich auch in der
Arbeit als Personen begegnen konnten, womit ein weiterer
Schritt zu einer Spiritualitidt der Arbeit gefunden wire. Ich
verwende bewusst den Konjunktiv. Erfahrungen zeigen,
dass das keineswegs einfach oder gar selbstverstandlich ist,
selbst wenn der institutionelle Rahmen dafiir giinstig
schiene, zum Beispiel in religiosen Gemeinschaften, Ge-
nossenschaften, sozialistischen Gesellschaftsordnungen
usw.

Solidaritéit meint, dass Menschen aufgrund ihrer gleichen
Konstitution und Wiirde zusammenstehen und zur Losung
ihrer Probleme zusammenarbeiten. Es ist dies ein Ideal.
Und ein Ideal ist von seinem Wesen her nicht mit dieser
oder jener Massnahme zu erfiillen. Diese oder jene
Massnahme kann sich in bestimmten konkreten Umstidn-
den aufdrangen. Ein Ideal aber richtet seine Forderung an
das Verhalten freier Wesen. Dieses Verhalten muss je neu
verantwortet und je neu realisiert werden und sich in
immer neuen Umstdnden bewahren. Tut es das nicht,
bleibt auch die Solidaritit der Menschen untereinander
abstrakt. Eines aber gehort unabdinglich zu Solidaritét. Sie
wird immer auch Selbstbeschrankung zugunsten anderer,
der Gemeinschaft, bedeuten. Sie kann ferner in einer
grundsdtzlichen Herrschaft von Menschen {iber Menschen
kein Ideal sehen; auch nicht in der Behandlung anderer
Menschen als blosse Mittel zu irgendwelchen Zielen.

¢) Nach einer Spiritualitit der Arbeit zu suchen heisst
ferner: zu einer Wertordnung zu stehen. «Spiritualitdty ist
ja mit «Geistigkeit» zu libersetzen. Spiritualitdt der Arbeit
sucht nach Geistigkeit in der Arbeits- Tdtigkeit. Der
materielle Aspekt derselben wird damit in keiner Weise
geleugnet, aber doch relativiert, aus der ersten Stelle
verdriangt. Spiritualitit in der Arbeit heisst: in ihr mehr als
Leistung, Lohn, Selbstverwirklichung zu sehen. Spirituali-
tit lebt aus einer bestimmten Einschédtzung der condition
humaine heraus. Diese Einschitzung setzt ihrerseits Werte
und eine Ordnung derselben voraus.

Wer iliberzeugt ist, eine Spiritualitidt der Arbeit sei vonno-
ten, hat implizit schon zu einer Wertordnung ja gesagt. Er
stellt Geistiges nicht schlechterdings in den Dienst mate-
rieller Lebensvorginge, sondern umgekehrt, er sicht diese
im Dienste von Hoherem, eben Geistigem. Dahinter aber
steht ein Glaube, und damit etwas Unverfiigbares. Ich sage
nicht: etwas Unverniinftiges! Aber, man kann einen andern
nicht zwingen, die eigene Ordnung der Werte anzunehmen.
Man kann die besseren Argumente auf der ganzen Linie
fiir sich haben. Aber der andere ist frei! Und niemand
kann ihm fiir sein Denken und Handeln - sofern er dazu
fahig ist — die Verantwortung abnehmen!

Wer sich lange genug mit diesen Fragen beschaftigt, wird
sich frither oder spiter freilich noch mit einer andern Art
von Unverfiigbarkeit konfrontiert sehen. Sie hat mit den
Grenzen menschlicher Vernunft zu tun. Grosse Denker
haben unter ihr gelitten, sind zum Teil an-ihr verzweifelt
oder haben versucht, diese Grenzen in titanischem Angriff
zu sprengen. Der allerletzte und tiefste Sinn menschlichen
Handelns, und damit dessen Wahrheit, ist uns nicht
verfiighar. Sie muss uns zuwachsen. Es braucht dazu, neben
oder in aller Arbeit, innere Stille, Ruhe, Hdoren-Konnen.
Viele vernehmen sie aus religiosen Zeugnissen, andere aus
dem Zur-Ruhe-Kommen ihres Geistes. Aber ohne Er-
Fahrung von Wahrheit wird uns keine Spiritualitit der
Arbeit letztlich be-frieden konnen.

Aufbaukurs fiir Alters-
und Pflegeheimleitung

der Arbeitsgemeinschaft
VSA — SKAV - VESKA - Pro Senectute

Der Verein fir Schweizerisches Heimwesen
(VSA), der Schweizerische kath. Anstaltenver-
band (SKAV), die Vereinigung Schweizerischer
Krankenhauser (VESKA) und die Schweizerische
Stiftung Pro Senectute griindeten im Jahr 1981
die «Schweizerische Arbeitsgemeinschaft Auf-
baukurs fiir Alters- und Pflegeheimleitung». Auf
der Basis eines einheitlichen Aus- und Fortbil-
dungskonzepts beginnen im nachsten Jahr zwei
weitere berufsbegleitende Aufbaukurse flr Al-
ters- und Pflegeheimleiter.

Zielgruppe:

Teilnehmer mit absolviertem Grundkurs oder ver-

gleichbarer Ausbildung:

— bereits langjahrig tatige Alters- und Pflegeheim-
leiter

— weitere Interessenten (nach Massgabe der Auf-
nahmebedingungen).

Schwerpunkte der Ausbildung:

Fachwissen und Kénnen in den Bereichen: Fih-
rung und Verwaltung des Alters- und Pflegeheims
— Institutionen und Berufe in der Altershilfe —
Gerontologie (anthropologische, psychologische,
soziologische und medizinische Aspekte) — Al-
tersarbeit und Alterspflege — Beratung, Betreuung
und Animation des Heimbewohners — Persénlich-
keitsbildung.

Dauer/Ablauf:

24 Tage; berufsbegleitend im Blockkurssystem
(in der Regel 3tagige Einheiten), verteilt auf 1%
Jahre.

Beginn/Orte:

Kurs Nr. 3: 22. April 1986 mit Kursort im Nidelbad,
Rischlikon

Kurs Nr. 4: 5 5. November 1986 mit Kursort im
Franziskushaus, Dulliken

Lesen Sie den Hinweis S. 77.
Teilnehmerzahl:
zirka 24 Personen

Kursprogramm, Anmeldeformular und weitere
Auskinfte:

Kurs Nr. 3: Verein fur Schweiz. Heimwesen
(VSA), Seegartenstr. 2, 8008 Ziirich,
Tel.01 25249 48

Kurs Nr. 4: Schweiz. Kath. Anstaltenverband
(SKAV), Zahringerstr. 19,
6003 Luzern, Tel. 041 22 64 65

83



	Welchen Stellenwert hat Arbeit in unserem Leben? : Arbeit und Spiritualität

