
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 12

Artikel: Der Mensch verlässt seine Heimat, um eine neue zu finden

Autor: Seiler, Ueli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch verlässt seine Heimat, um eine neue zu finden
Ueli Seiler, Lehrer und Mitglied der Leitung der Bildungsstätte Schlössli Ins *

«Das Heim - eine Heimat?» An der Jahresversammlung

1985 des VSA in Chur stand diese Frage im
Zentrum einer Vortragsreihe, die dem Heim und der
Zukunft des Heims gewidmet war. Nach dem
Eröffnungsvortrag des Zürcher Architekten Roland
Leu («Haus, Heim, Heimat als Thema der Architektur»),

der als Ersatz für einen verunfallten Kollegen
hatte einspringen müssen, aber alles andere als bloss
ein Lückenbüsser war, kam Ueli Seiler, Sohn des

Gründerehepaars und Mitglied der Leitung der
Anthroposophischen Bildungsstätte «Schlössli» in
Ins, zu Wort, dessen originelle Gedankengänge die
Hörer im Tagungszentrum «Titthof» stark
beeindruckten. Die Tagung wurde von Hans Krüsi,
Rothenbrunnen, souverän geleitet.

Wichtige Vorbemerkung

Dieser Text wurde etwa drei Monate vor der VSA-
Jahresversammlung 1985 in Chur niedergeschrieben. Beim
nachträglichen Lesen meines Manuskriptes war ich nicht
mehr so sicher, ob diese Art, Ihnen über meine Heimat im
Heim zu berichten, richtig ist. Meine Aussagen sind oft
sehr pointiert, thesenartig und wenig begründet. Ich erzähle
Ihnen kaum von Schwierigkeiten und Grenzen im Heim
im Bezug auf Heimat. Über zwanzig Jahre Heimerfahrung
haben mich offensichtlich nicht resignierter gemacht,
sondern bei mir bricht immer wieder der fast grenzenlose
Optimismus und Idealismus durch. Ich spreche nicht von
unseren Schwierigkeiten, weil sie für mich selbstverständlich

dazugehören. Stattdessen möchte ich Ihnen allen Mut
machen, denn Ideale können zwar nicht verwirklicht
werden, mobilisieren jedoch fantastische, Kräfte, die uns

aus unserem Natur- oder Gesellschaftszustand, wie es uns
Pestalozzi zeigte, immer wieder in einen sittlichen Zustand
versetzen können. Und ich erfahre seit über zwanzig
Jahren, dass Ideale wirklich Berge versetzen können! Ich

bitte Euch auch um Nachsicht, wenn meine Darstellungen
über unsere Bildungsstätte oft etwas überheblich tönen -
als hätten wir das Ei des Kolumbus gefunden, als wäre

unsere Arbeit nicht auch fragwürdig.

Unsere Arbeit ist Stückwerk, bleibt Fragment und hat seine

Schattenseiten. Wir fühlen uns verbunden und solidarisch
mit all denjenigen, die aus ihrem Selbstverständnis heraus

engagierte soziale Arbeit tun.

Flüchtlinge verlassen ihre Heimat

So auch all die Kinder und Jugendlichen, die Behinderten,
die Gebrechlichen, die Alten, die ihre Familie verlassen
wollen oder müssen. Sie suchen eine neue Heimat in
unseren Heimen. Werden sie sie bei uns finden? Oder
werden sie, all die Flüchtlinge, weiterwandern müssen,
immer wieder aufbrechen müssen, die Sehnsucht im
Herzen und in den Augen, das gelobte Land, wo Milch und
Honig fliessen, das himmlische Jerusalem, das neue
Paradies finden zu können? Werden wir Platz haben, oder
ist unser Boot voll? Und wenn wir ein Bett anzubieten
haben, ist für diese Flüchtlinge auch in unserem Herzen
Platz?

Zwischen Urangst und Urvertrauen

Das Neugeborene hat eben seine Heimat verlassen. Innerlich

und äusserlich gedrängt, wollte und musste es der
sicheren Hülle der Gebärmutter entfliehen, um eine neue
Heimat zu finden. Mit heftigsten Schmerzen von Mutter
und Kind musste der enge Geburts-Kanal überwunden
werden. Sind wir heutige Menschen nicht samt und sonders
in einem solch engen Geburtskanal? Werden gepresst und
hinausgestossen aus unserer angestammten Heimat alter
Gewohnheiten und des rational-mentalen Bewusstseins?

Erde. Die alte Heimat verlassend, suchen sie nach einer
neuen.

Unser Jahrhundert ist das Jahrhundert der Vertriebenen:

Flüchtlingsströme - verursacht durch Kriege, Repression
und Hunger — wälzen sich, ein Flussbett suchend, über die * Vortrag gehalten in Chur am 22. Mai 1985.

685



Und leben wir nicht alle in dieser Urangst, etwas zu
verlieren und das Neue nicht zu finden? Haben wir aber
zugleich nicht auch das Urvertrauen, dass es eine neue uns
schützende Welt gibt, ein neues Bewusstsein auftaucht?
Und welcher Mensch sehnt sich nicht zurück in den
Mutterschoss, ins verlorene Paradies? Oder noch weiter
zurück in eine vorembryonale himmlische Heimat?

Heimat bedeutet Gebärmutter

Die neue Heimat des Kleinkindes ist nun die nährende
Mutterbrust, die zärtlichen Blicke, die streichelnde Hand,
die in den Schlaf singende Stimme, später der Rockzipfel
der Mutter. Und ist diese Nähe der Mutter nicht genauso
Gebärmutter, Uterus zu nennen? Werden wir als
Menschen nicht auch in diesem Leben immer wieder geboren?
Wenn diese Frage mit Ja beantwortet wird, so bedürfen
wir Menschen immer wieder dieser mütterlichen Hüllen,
dieser intra-uterinen Räume, worin wir aufs neue Heimat
und Heim finden. So lebt das Vorschulkind in Rockzipfelnähe

der Mutter und wird genährt durch Milch und Brot,
durch Mutter- und Vaterworte, lernt dadurch, sich
aufzurichten, zu gehen, zu sprechen, zu denken. Es lebt in dieser
wunderbaren Hülle der magischen Spielwelt. Und magisch
ahmt es die Menschen und die Natur nach.

Und wieder drängt dieses Kind zu neuer Geburt:
Zahnwechsel und Lernbegierde sind Zeichen der Geburtswehen.
Es will in die Schule in eine neue Hülle. Findet es hier
seine neue Heimat? Findet es den Lehrer, der ihm diese

neue seelische Hülle zu geben vermag, in der es neu all das

Wollen, das Fühlen, das Denken in dieser seelischen
Gebärmutter entwickeln kann? Ist der Lehrer ihm Plazenta

genug, die ihm all die Geheimnisse der Märchen, der
Menschheitsgeschichte, die Rätsel der Natur nicht
entmythologisiert, sondern einfach vermittelt? Oh, wie glücklich

ein Kind, das diese mythisch-seelische Hülle des

geliebten Lehrers verspürt und aus seinem Munde, aus
seinen Augen, aus seinem Willen, seinem Herzen und
Denken all das saugt, was es braucht, um seinen seelischen
Leib aufbauen zu können!

Dann wieder die Zeichen der Geburtswehen in der
Pubertät: Wieder muss der Jugendliche durch diesen engen
Geburtskanal, muss sich lösen können von dem, was ihm
lieb war, was er aber jetzt abstossen muss. Er sucht nach
einer neuen Heimat. Findet er sie in den Idealen und
Beispielen grosser Menschen? Oder muss er billigerweise
sie in den Film- und Musikidolen, in den Suchtmitteln, im
Konsumismus einer hohlen Welt süchtig suchen und
niemals finden? Oder wird der Jugendliche seinen selbstgewählten

Meister, sei er nun Lehrmeister, Lehrer einer
Berufs- oder Mittelschule, finden, der ihn in seinem
Innersten erkennt, ihn zu seiner Identität führt?

Nun ist es eben dieser Meister, der ihm diese Hülle, diesen
intra-uterinen Raum vermittelt, wo dann der Jugendliche
sich identifizieren kann mit all seinen Möglichkeiten und
Schwierigkeiten. Er soll ahnen lernen, was sein Lebensmotiv

ist, was seine Lebensaufgabe. Und es bedarf in dieser
Zeit des dritten Jahrsiebts nichts Wichtigeres, als dass der
Jugendliche sich selbst findet. Am Ende dieser Identitäts-
Embryonalzeit vollzieht sich die Geburt des Ich.

Doch auch als Erwachsene bedürfen wir weiterhin solcher
Hüllen und solcher neuer Geburten: Das Eintauchen in

eine Aufgabe, das Sich-Lösen davon und wieder erneute
ergreifen, sind solche embryonale Phasen. Und ist nicht
jede Lebenskrise ein solch existentielles Vorstossen durch
einen engen Geburtskanal in eine neue Wirklichkeit, die
wiederum neue Hüllen zu geben vermag? Und ist schlussendlich

der Tod nicht ein Sich-Herauslösen aus unserer
irdischen Welt in eine geistige? Geht der Mensch nicht
im Tode durch diesen Geburtskanal in eine neue Heimat?

Müssen wir in den Heimen als Begleiter der Kinder und
Jugendlichen, der Behinderten, der Alten ihnen nicht
nährende Plazenta sein? Ist unser Heim Gebärmutter
genug, worin sich der Mensch kraftvoll entwickeln kann?
Und bedeutet Heimat nicht geradezu auch Gebärmutter?
Also ein Ort, wo ich beschützt, genährt werde, wo
ich den Herzschlag der Mutter höre, wo ich aber nur eine
beschränkte Dauer lebe und zur rechten Zeit in neue
Welten hinausgeboren werde? Wagen wir die Analogie
Heimat, Gebärmutter, Heim? Und ist diese Analogie nicht
auch Zeichen einer neuen Mutterkultur? Nachdem unsere
mental-rationale Vaterzivilisation so eigentlich abgewirtschaftet

hat, braucht es in unserer Wendezeit wiederum
den existentiellen Einbezug des Mütterlichen, gerade auch
in unseren Heimen. Und ist dies nicht die Chance des

Heimes, des Heimes der Zukunft?

Das Heim als soziales Kunstwerk

Wie kann nun das Heim zur Heimat werden? Das Heim
muss wiederum zur Lebensgemeinschaft werden, worin der
Mensch die Hülle, das heimatliche Gefühl gibt. Die
Menschen, die in unsere Heime kommen, sie suchen in
erster Linie Menschen. Die Institution macht ihnen Angst.
Brechen wir alles ab, was Institution ist in unseren Heimen,
um auf den Ruinen ein soziales Kunstwerk aufbauen zu
können! Früher baute man Kathedralen als religiöse
Zentren einer gesellschaftlichen Sozialbrdnung. Heute
könnten unsere Heime zu Kathedralen einer sozialen
Kunst werden. Wir in den Heimen könnten beispielhaft
zeigen, wie wir als Menschen miteinander umgehen. Die
soziale Kunst kann nirgends so gut gelebt werden, wie in
einer Gemeinschaft, in der das Soziale die existenzielle
Grundlage einer Aufgabe am Mitmenschen ist. Also seien
wir in unseren Heimen Bauhüttenleute, Steinmetzen eines
sozialen Kunstwerkes! So können unsere Heime zu Kathedralen

werden, wo an der Sinnfrage des Menschen gemeis-
selt wird. Denn eine Kathedrale ist nie fertig, an ihr baut
man immer weiter, der Sandstein muss ständig erneuert
werden.

Wir im Schlössli bauen auch seit unserer Gründung im
Jahre 1953 nicht nur an unserem äusseren Bau, sondern
auch an unserer sozialen Gestalt: Unsere Gemeinschaft
beherbergt 150 Kinder und Jugendliche und 80 Mitarbeiter
in Kindergarten, Heimschule (1.-9. Klasse), Diplommittelschule

(10.-12. Klasse), Orientierungsjahr (Schule für
Erwachsene, die sich geistig umorientieren wollen),
Heimpädagogisches Seminar (dreijährige Ausbildung zum Erzieher),

Bauhütte (Handwerkergemeinschaft), bio-dynamisch
geführte Landwirtschaft, Kunstateliers.

Die Schule wurde ursprünglich vom Gründerehepaar,
meinen Eltern, geleitet. Bei ihrem Rücktritt anfangs der
siebziger Jahre wurden die Liegenschaften und der Betrieb
der Schule beiden Söhnen übertragen. Ich selber übernahm
die Heimleitung. Seit dieser Zeit schenkten wir den

686 Schweizer Heimwesen XII/85



Liegenschaftsbesitz einer Stiftung und übertrugen den
Betrieb einem Schulverein. Mehr und mehr schaffte ich
mich selbst als Heimleiter ab. Die Führung unserer
Bildungsstätte liegt heute in einer Gruppe 20 leitender
Mitarbeiter. Sie sind die einzigen Mitglieder des Vereins
Schlössli Ins, bei dem wir Mitarbeiter alle angestellt sind.
Die Leitungskonferenz ist somit verantwortlich für das

Ideelle, Organisatorische, Finanzielle, Rechtliche, für
Anstellungen und allenfalls Kündigungen. Für sämtliche
Entscheide braucht es die Zustimmung aller Anwesenden.
Es gibt keine Heimkommission über dieser Konferenz. Die
Autonomie dieses Gremiums ist also gewährleistet. Neue
Mitglieder dieser Konferenz sind langjährige Mitarbeiter,
die Leitungsaufgaben suchen. Obwohl sämtliche Kompetenzen

bei diesem Gremium liegen, werden die Entscheidungen

mehr und mehr in die verantwortlichen Gruppen
der Bildungsstätten delegiert. So gibt es für jedes Haus, für
die Landwirtschaft, für die Lehrer, für die Bauhüttenleute
usw. Konferenzen, in denen die jeweilige Arbeit selber
verantwortet wird. Grundsätzlich ist jeder Mitarbeiter für
die Arbeit, die er tut, selber verantwortlich. Übergeordnete
Probleme müssen gemeinsam besprochen werden. Es ist
interessant, dass in unserer Leitungskonferenz schon fast
die Hälfte unserer gemeinsamen Zeit - wir kommen jeden
Freitagabend zusammen und mehrmals im Jahr einige
Tage ausserhalb vom Heim in einer Klausur - für Fragen
reserviert wird, die nicht Problemlösungen unserer
Bildungsstätte betreffen. In dieser freien Zeit wollen wir
leitenden Mitarbeiter uns gegenseitig besser kennenlernen;
wir singen miteinader, erzählen uns spontan von unserem
persönlichen Kummer oder unserer gegenwärtigen Freude,
verbringen einen ganzen Abend mit dem Anhören einer
Autobiographie eines Mitarbeiters oder berichten einander,

was für eine Beziehung wir zueinander haben usw.
So entsteht wiederum gerade auch unter den Mitarbeitern
das Gefühl des gegenseitigen Tragens und Getragen-Werdens,

es entsteht Heimat. Und dies spüren auch unsere
Kinder und Jugendlichen. Aber es wirkt sich auch auf das
Finanzielle aus: Unsere Mitarbeiter sind bereit, mit
geringem Gehalt zu arbeiten. Dabei kennen wir seit über
zehn Jahren das Einheitsgehalt; das heisst, dass alle
Mitarbeiter, seien sie nun Erzieher, Lehrer, Landwirte, im
Büro, in der Hauswirtschaft oder auf dem Bau tätig, das
gleiche Grundgehalt bekommen. Dies liegt brutto seit
Jahren bei 1600 Franken. Dazu kommen Kinder- oder
Familienzulagen oder Abzüge bei Kost und Unterbringung
im Heim. Diese Solidarität unter den Mitarbeitern, dass
alle etwa gleichviel oder eben gleichwenig brauchen, um
ihre Grundbedürfnisse zu decken, ob sie nun intellektuelle,
künstlerische oder handwerkliche Arbeit verrichten, gibt
wiederum die Sicherheit, dass wir jegliche Arbeit gleichwertig

schätzen, wenn sie nur verantwortungsvoll und
qualifiziert getan wird. Und es entsteht in uns die Frage,
ob Sozialarbeit, überhaupt jegliche Arbeit, bezahlt werden
kann? Ist eine geistige Leistung überhaupt mit Geld zu
kaufen? Ist das Gehalt nicht unabhängig davon dazu da,
die Grundbedürfnisse des Menschen zu decken? Arbeiten
wir in der Sozialarbeit überhaupt aus der Motivation
heraus, Geld zu verdienen? Dies sind interessante Fragen,
an denen unsere Bildungsstätte seit Jahren arbeitet. Sie sind
Teil unseres sozialen Kunstwerkes, unserer sozialen
Kathedrale! Und haben die Steinmetzen im Mittelalter
nicht auch für Gotteslohn gearbeitet, das heisst schon nur
durch die Möglichkeit, an einem göttlichen Kunstwerk
bauen zu dürfen, ihre geistige Befriedigung gefunden? Also
seien wir wieder Steinmetzen unserer sozialen Arbeit!

Heimat entsteht dort, wo ich mitgestalten kann

Doch auch der äussere Bau, unsere Liegenschaften, sollten
so sein, dass an ihnen ständig gebaut wird. Schlüsselfertige
Häuser sind unmenschlich, unorganisch und tot. Sie
können nur noch abgebaut werden. So wie unser Leib jeden
Tag auf- und abgebaut wird, so sollten wir unsere Häuser
und Wohnungen verändern können.

Wir im Schlössli bauen seit der Gründung unserer
Bildungsstätte an unseren Höfen. Dazu haben wir eine
Gruppe Mitarbeiter, die als Handwerker ständig bauen,
renovieren und reparieren. Ihnen zur Seite können unsere
Schüler, aber auch wir Mitarbeiter, immer wieder mithelfen.

So sieht man Schüler, die Mörtel mischen, Backsteine
tragen, hoch auf dem Dach Ziegel reichen usw. Da wir aus
finanziellen Gründen und wegen der beschränkten Anzahl
von Mitarbeitern nur langsam bauen können, so ist bei uns
immer eine Baustelle. Viel Unfertiges und Unordentliches
sieht man bei uns. Alles ist ständig im Werden oder auch
im Vergehen. Es lebt eben. Im Geiste sehen wir an unseren
Häusern Baulücken. Wir haben Hunderte von Ideen in
unseren Köpfen, was wir aus unseren Häusern noch bauen
könnten. Doch ist dieses Lückenhafte nicht menschlicher
als das Perfektionierte? Hier kann ein Mensch noch in
diese Lücke hineinwachsen, kann mitgestalten. Und wie
viele unserer ehemaligen Schüler kommen nach Jahren
zurück, um stolz zu zeigen, wo sie an unseren Häusern
mitgebaut haben! Dieses Mitbauen bewirkt Heimatgefühl.

Heimatgefühl entsteht dort, wo ich mich mit der Umgebung

verbinden kann. Und ich kann mich verbinden, wenn
ich meinen Umraum auch mitgestalten kann. Unsere
Zimmer sind so beschaffen, dass in die Wände auch Nägel
eingeschlagen werden können, dass darin Hütten aus Stoff
gebaut werden. Und wie oft erlebte ich das Bedürfnis von
kleinen Kindern bis zu Jugendlichen, ihre Betten vollständig

mit Tüchern zu umschliessen, um hier ihren persönlichen

Raum zu finden! Oder: Um unsere Häuser herum ist
Platz genug, um Baum-, Boden- oder Erdhütten zu bauen.
Sind diese selbstgebauten Räume nicht wiederum solche
Mutterhüllen, in denen der Mensch Heimat findet? Und
es ist erstaunlich, wie diese Hütten, kaum sind sie gebaut,
wieder verlassen werden und aber gleich darauf wiederum
neue entstehen.

Heimat finde ich auch dort, wo ich Verantwortung
übernehmen kann. So haben wir viele Kleintiere, die
versorgt werden können. Kinder und. Jugendliche, die es

oft schwer haben, Beziehungen zu Menschen aufzubauen,
finden sie zum Beispiel zunächst bei einem Milchschaf.
Diese Beziehung ist weniger kompliziert. Das Kind spürt
beim Füttern, dass das Tier auf es angewiesen ist, dass es

das Kind ruft und willkommen heisst. Und fühle ich mich
nicht auch dort zuhause, wo ich gebraucht werde? So helfen
unsere Kinder und Jugendliche auch in unserer
biodynamisch geführten Landwirtschaft. Hier entsteht die
Beziehung zur Pflanze, wenn im Frühling der Sellerie
gesetzt wird, im Sommer er begossen und gejätet wird, im
Herbst geerntet und im Winter beim Mittagessen gegessen
wird.

Heimat im Zeitlichen

Heimat entsteht nicht nur im Raum, sondern auch in der
Zeit. Darum ist das Erlebnis der Jahreszeiten wichtig. So

688 Schweizer Heimwesen XII/85



werden die Jahreszeiten durch Feste erhöht: Tag- und
Nachtgleiche im Frühling, nach dem Frühlingsvollmond
das Osterfest, an Mitsommer das Johannifeuer mit
vorhergehendem Fackeltanz, im Herbst das Michaelifest mit
sportlichen Wettkämpfen, in der Adventszeit das Advents-
gärtlein, wo jeder das innere Licht sucht und findet, an
Weihnachten das Oberufener-Christgeburtsspiel und im
Februar dann das Austoben im Fasnachtstreiben. So gibt
es eine Ordnung in der Zeit. Gestaltete Zeit gibt wiederum
heimatliche Geborgenheit. Und so wird nicht nur das Jahr
gestaltet, sondern auch die Wochen und Tage: Jeden
Morgen beginnt unser Arbeits- und Schultag mit einer
Morgenfeier. So strömen die Kinder und Mitarbeiter aus
den verschiedenen Höfen zusammen, um im Kreise zu
stehen, um dabei zum Beispiel ein Geburtstagskind zu
beklatschen, organisatorische Mitteilungen zu hören, um
gemeinsam Lieder zu singen und eine Geschichte zu
hören. Diese tägliche Morgenfeier lässt uns wiederum die
Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft spüren.

Heimat entsteht dort, wo der Mensch
das Mass aller Dinge wird

Dann befindet sich das Kind, der Jugendliche mit seinem
Lehrer in der Klasse. Auch hier wiederum erleben sie die
Wärme, da viel künstlerisch gearbeitet wird, und nicht
durch Selektionsdruck und Notengebung Verlassenheit
und Ängste produziert werden. Oh, wie viele Kinder
verlieren heute das Gefühl der Geborgenheit, wenn sie

ständig kämpfen müssen, damit sie nicht durch das

Selektionssieb ins Leere fallen! Durch Selektionsdruck
entsteht Heimatlosigkeit. Schaffen wir darum die
Selektionsschulen ab, und lassen wir Menschenschulen entstehen,

in denen jedes Kind nur mit sich selber verglichen
wird. Es gibt keinen exakteren Maßstab, um die Leistung
eines Schülers messen zu können, als das Mass, das ein
Schüler in sich selber hat. Dieses Messen an sich selber

gibt dem jungen Menschen die Gewissheit, dass jede
Leistung, die er vollbringt, honoriert wird, wenn er nur
fleissig genug sich anstrengt und seine individuellen
Möglichkeiten voll einsetzt. So entsteht also wiederum dort
Heimat, wo der einzelne Mensch das Mass aller Dinge
wird. Und es stellt sich sofort die Frage, ob ein solcher
Jugendlicher später in einer Welt, wo ständig andere als

menschliche Masse angewendet werden, sich bewähren
könne? Unsere Erfahrung zeigt, dass es nichts Besseres gibt,
um einen Jugendlichen für diese menschenfeindliche Welt
vorzubereiten, als ihn zu lehren, auf seine eigene Kraft zu
bauen. Denn alles andere baut auf dem modischen
Treibsand, der ohnehin schnell vorbeirinnt und kein
Fundament für die Zukunft bildet.

Heimat ist dort, wo ich esse

Ein wichtiger Teil in unseren Heimen und Spitälern ist das

Essen. Haben wir uns dort nicht der modernen Koch- und
Ernährungstechnik derart verschrieben, dass das menschliche

Mass längst verloren ging? Wieder aus Personal- und
Finanzgründen und weil wir uns die notwendige Zeit dafür
nicht mehr nehmen. In zentralisierten Küchen, wo Koch
und Esser einander nicht mehr kennen, ist humane
Ernährung nicht mehr möglich. Hier ist unsere Esskultur
zur Esstechnik degradiert worden.

Wir im Schlössli, mit 150 Kindern und Jugendlichen und
80 Mitarbeitern, haben uns vor über zehn Jahren
entschlossen, dezentrale Küchen einzurichten. Jedes Haus
kocht selber, hat also eigene Köche. Erzieher, Praktikanten
und Schüler helfen in der Küche mit. Dadurch, dass die
Anzahl der Essen überschaubar ist, können auch relative
Laien, so auch Schüler, selber kochen. Und zur Esskultur
gehört eben auch die Gestaltung des Essens. Vor Beginn
des Essens wird gesungen, gebetet oder etwas vorgelesen.
Keine Kantine, sondern Tischgemeinschaft, wo den
Köchen, die mitessen, am Schluss des Essens für die gute
Mahlzeit gedankt werden kann. Denn wo Dankbarkeit
entsteht, dort entsteht auch Heimat.

Die Heimat erwandern

Heimat entsteht also überall dort, wo menschliche Masse
angewendet werden. Die Technik hat uns Dimensionen
beschert, die nicht mehr menschlich sind. Darum verlieren
wir das Gefühl der Geborgenheit. Wir entfremden uns, weil
wir keine Zeit mehr haben in dieser zeitsparenden Welt.
Ich selbst sparte Zeit, indem ich mit dem Zug hierher nach
Chur fuhr. Diese Zeitersparnis erkaufte ich mit dem
Verlust der Beziehung zu den Landschaften, durch die die
Fahrt ging. Dadurch verlor ich das, was mir nahe sein
könnte, all die Landschaften, meine Heimat.

So verlieren wir alle unsere Heimat, indem wir mit
unmenschlicher Geschwindigkeit durch unser Land rasen.
Was kann man dagegen tun? Was können wir nun gerade
in den Heimen tun? Dadurch, dass wir unsere Kinder und
Jugendlichen intern haben, können wir dafür sorgen, dass

immer wieder das menschliche Mass als Zeit- und Raum-
mass angewendet wird. Beispiele gibt es genug: Um einer
Landschaft menschlich nahe zu kommen, kann ich sie
nicht schneller durchqueren als eben mit dem menschlichen

Mass, also zu Fuss. Dies tat ich vor zwei Jahren,
indem ich als Klassenlehrer mit meiner 10. Klasse, sechs
Mädchen und sechs Burschen, und zwei Kollegen von Ins
hierher nach Chur wanderte. Während diesen 21 Wandertagen

und etwa sieben Ruhetagen dazwischen verteilt,
haben wir nie ein Verkehrsmittel benutzt. Es wäre uns zu
schnell gegangen! Diese Landschaften zwischen Ins und
Chur sind uns lieb geworden, sie sind uns Heimat
geworden. So erlebten wir nacheinander das gemüseanbauende

Mittelland, das hügelige Emmental, das steile
Brienzerrothorn, der lang sich hinziehende Hasliberg, den
zauberhaften Engstlensee, den grässlich verbauten Joch-
pass und das touristische Engelberg, den blumenprächtigen
Surenenpass, das durch die Autobahn endgültig zerstörte
Urnertal, den noch von der Technik unberührten Übergang

Etzlital-Chrützlipass-Sedrun, das Hinunterwandern
bis Surrein, das Wiederaufsteigen über Tenigerbad in das
schönste Hochtal, in die Greina, das Hinübersteigen über
den Diesrut ins Luknez, wo wir Pater Flurin Meissen trafen
und mit ihm Bergbauernprobleme, Alternativ-Energien
und die Frage der romanischen Sprache erörterten, dann
die zwei Wandertage den Rhein entlang nach Chur. Diese
Gegenden bleiben uns in deutlichster Erinnerung, sie sind
uns Heimat geworden. Wir haben diese Landschaften mit
unserem Körper abgemessen, mit all unseren Sinnen
aufgenommen. Obwohl wir dafür insgesamt einen Monat
«verloren», haben wir Zeit gewonnen, weil die Zeit so
intensiv war, dass uns noch heute fast jede Viertelstunde
des Wanderns bewusst ist. - Übrigens wanderte ich letzten

689



Herbst mit derselben Klasse in Südfrankreich in der
Vaucluse über den Mont Ventoux bis nach Tarascon,
250 km in zehn Tagen. Und es besteht das Projekt, mit
den Schülern diesen Herbst in Italien von der Adria über
den Appenin nach Tarquina bei Rom zu wandern. Dabei
geht es jedesmal nicht nur um eine sportliche Leistung,
sondern auch darum, Zugang zu bekommen zur Geschichte,

Pflanzen- und Tierwelt, Oekologie, Meteorologie und
Zivilisation dieser Gegenden. Jede dieser Wanderungen
bringt uns auch menschlich näher, weil wir die Zeit und
den Raum mit unserem menschlichen Mass durchschreiten.

Der Mensch hat seine Heimat im Drüben und Hier

Wir in den Heimen haben unsere Kinder, Jugendlichen,
Behinderten und Alten auch über die Nacht. Wir sind also
nicht nur Sorger während des Tages, sondern auch
während der Nacht. Sind wir das wirklich noch? Dadurch,
dass wir oft nicht mehr mit unseren Schützlingen leben,
sondern Nachtwachen organisieren, können wir sie nachts
nicht mehr umsorgen. Und es ist eigenartig, dass wir
vergessen haben, dass die Existenz des Menschen zwischen
Einschlafen und Aufwachen genauso da ist wie im wachen
Zustand. Das Einschlafen ist Übergang in eine andere Welt,
in eine andere Heimat. Es ist ein kleiner Tod. Eigentlich
ein mystischer Tod. Früher wurde dieses Eintauchen in
eine andere Welt bewusst praktiziert. Und der Einschlafende

wurde begleitet von Helfern, die wach blieben, während
er den mystischen Schlaf oder Tod vollzog. Sie haben dafür
gesorgt, dass er heil wieder aus dieser geistigen Welt
zurückkam. Und ist unser heutiger Schlaf nicht genauso
ein Nachhausegehen in eine geistige Heimat, wo ich all die
Kräfte finde, die ich am Tage für meine Erdenaufgabe
brauche? Und begleiten wir unsere Schützlinge zum
Beispiel mit Musik in den Schlaf, oder mit einem
Gespräch? Wachen wir Erzieher und Hauseltern auch während

unseres Schlafens über das Wohl unserer Schlafenden?

Nehmen wir dieses Schlafen ernst genug?

So verlässt also der Mensch beim Einschlafen seinen Leib,
seine irdische Heimat, um in eine geistige einzutauchen.
Am Morgen wiederum verlässt er die Schlafwelt, um seinen
Leib erneut zu ergreifen.

Heimat finden wir in den Herzen derer, die lieben

Der Philosoph Jean Gebser, er lebte von 1905-1973, selbst
ein Flüchtling und Weltenwanderer durch Deutschland,
Italien, Spanien, Frankreich und schlussendlich die
Schweiz, zeigte uns, wie der Mensch, aus dem archaischen
Paradies vertrieben, das magische und mythische Bewusst-
sein durchschritt und im heutigen rationalen Bewusstsein
angekommen ist. Aber auch dieses rationale, nur die
räumliche und dingliche Welt anerkennende Bewusstsein
ist heute den Menschen nicht mehr Heimat. Es zerstört
uns die geistige und irdische Lebensgrundlage. Die heutige
In- und Umweltkrise fordert ein neues Bewusstsein, worin
wir Heimat und Identität finden. Wir müssen also unsere
altgewohnten materialistischen Denkweisen verlassen und
es wagen, neue Ideen in uns aufzunehmen. Jean Gebser
zeigt uns Wege ins neue, ganzheitliche, integrale Bewusstsein.

Anstelle einer Ausführung dessen, was Jean Gebser mit
diesem neuen Bewusstsein meint- es ist übrigens in seinem
Gesamtwerk im Novalis-Verlag, Schaffhausen, eingehend
beschrieben-, möchte ich Euch am Schluss dieses Vortrags
ein Gebser-Gedicht mitgeben.

Er zeigt darin, wie der Mensch seine Heimat im Hier und
Drüben hat. Der Mensch als Flüchtling, Pilger und
Weltenwanderer ist auf ständiger Heimatsuche. Und doch
braucht er eine Stätte, wo er bleiben kann, wo die Urangst
dem Urvertrauen weicht, und das ist dort, so sagt er, wo
es Herzen gibt, die lieben. Hier also die philosophische
und dichterische Antwort auf die Frage, wo wir und wie
wir Heimat finden:

Wo wohl wohnen wir, Wirkliches Wohnen ist nur
wo ist uns Heimat? im Herzen derer, die lieben;
Auch im Drüben; und Hier, dort ist die goldene Spur
irgend an einer Statt heimatlich unvertrieben.

des Himmels, der Erde:
das ist Vorübergang,
nicht ohne Beschwerde
und voller Abendklang. Jean Gebser (1905-1973)

Meine Hoffnung geht dahin, dass wir in unseren Heimen
genügend Herzen haben, die lieben, worin unsere flüchtigen

Menschen eine heimatlich unvertriebene Stätte finden.

S 2/85

Ersatzteile
2 Embru Dienstleistungen

Nehmen wir an, Sie bestellen
heute unser neuestes Bett-
Modell. Im Laufe der Zeit kann
sich ein Bestandteil abnützen
und muss ersetzt werden.

Pi|1|l|l|| Embru-Werke
I 8630 Rüti ZH

VIIIVVI II Telex 875 321

Dann erhalten Sie noch nach
Jahren denselben Teil als

ORIGINAL und nicht nur
irgendeinen Ersatz. Selbstverständlich

fachgerecht montiert

Pflege- und Krankenmöbel
Telefon 055/31 28 44

Auch in dieser Beziehung
leisten wir keine halben
Sachen.

Embru: ein Angebot,
bei dem Produkt und
Leistung stimmen, das
seinen Preis wert ist.

690 Schweizer I leimwesen XII/85


	Der Mensch verlässt seine Heimat, um eine neue zu finden

