
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 12

Artikel: Vom offenbaren Geheimnis menschlicher Entwicklung

Autor: Rapold, Max U.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom offenbaren Geheimnis menschlicher Entwicklung
Von Dr. Max U. Rapold, Verleger und Chefredaktor der «Schaffhauser Nachrichten» *

In dem geheimnisvollen kleinen Werkleins von Johann
Wolfgang von Goethe, das sich «Märchen» nennt, heisst

es an einer Schlüsselstelle:

«Indessen sagte der goldene König zum Manne: Wieviele
Geheimnisse weisst du? Drei, versetzte der Alte. Welches
ist das wichtigste? fragte der silberne König. Das
offenbare, versetzte der Alte. Willst du es auch uns
eröffnen? fragte der eherne. Sobald ich das vierte weiss,

sagte der Alte. Was kümmert's mich! murmelte der

zusammengesetzte König vor sich hin. Ich weiss das

vierte, sagte die Schlange, näherte sich dem Alten und
zischte ihm etwas ins Ohr. Es ist an der Zeit! rief der
Alte mit gewaltiger Stimme.»

Soweit das Zitat aus Goethes «Märchen». Dieses Märchen
von der grünen Schlange, der schönen Lilie, dem Jüngling,
dem Fährmann, dem Alten mit der Lampe, dem goldenen,
dem silbernen, dem ehernen und dem gemischten König,
den Weisheitsgold verstreuenden Irrlichtern, dem Riesen
und seinem Schatten und zahlreichen weiteren bizarren
Figuren ist von den Zeitgenossen Goethes als ein tiefes
Rätsel mit nicht leicht zu deutender Bedeutung empfunden
worden. Es fand vielfaltige Interpretationen. Die Erzählung
voller freischwebend - fantastischer, aber auch konkret -
plastisch geschilderter Erscheinungen und Ereignisse handelt

von der Verwandlung der leidvoll ungeordneten und
verkehrten Welt in eine goldene Harmonie, und zwar
mittels gegenseitiger Hilfeleistung zusammenwirkender
Kräfte unter einer Vielzahl von Bedingungen und
Handlungen.

Zentrales Ereignis ist das freiwillige Opfer der Schlange,
die sich zur dauerhaften Brücke zwischen den beiden
Reichen diesseits und jenseits des Flusses hingibt. Goethe
hat sich nie klar über den Sinn dieses aus dem Rahmen
seines übrigen Werkes fallenden Märchens geäussert.
Immerhin nahm er eine begeisterte briefliche Würdigung
von Prinz August von Gotha mit ausdrücklichem, wenn
auch erstauntem Wohlwollen entgegen. Prinz August von
Gotha empfand das Märchen als eine Erleuchtung, ja
geradezu als eine Fortsetzung - wie er sich ausdrückte -
der Offenbarung Johannis. In das Kleid
spielerischschöpferischer Fantasie hüllt sich - so weit darf man sich
in der Interpretation Goethes vorwagen - Entwicklungs-
prophetie des Menschen, seiner keimhaft veranlagten
Kräfte, und der menschlichen Gemeinschaft. Das Verhüllte

und Verborgene ist Geheimnis und Offenbarung
zugleich, also ein «offenbares Geheimnis.» Es wird allerdings
erst dann eröffnet, «wenn es an der Zeit ist.»

* Vortrag gehalten vor den Teilnehmern des Engadiner Kollegiums im
Jahr 1983 zum Generalthema «Schöpferisches und Zerstörerisches im
Menschen». Der Vortrag wurde im Frühsommer 1984 auch von Radio
DRS ausgestrahlt. Die Veröffentlichung der Transskription der
Bandaufzeichnung erfolgt mit freundlicher Erlaubnis des Autors. Die
Zwischentitel wurden von der Redaktion eingefügt.

Goethe hat das Wort vom offenbaren Geheimnis noch an
einem andern Ort verwendet, nämlich als Titel zu einem
Gedicht des westöstlichen Divans.

Offenbares Geheimnis

Sie haben dich, heiliger Hafis,
Die mystische Zunge genannt
Und haben, die Wortgelehrten,
Den Wert des Worts nicht erkannt.

Mystisch heissest du ihnen,
Weil sie Närrisches bei dir denken
Und ihren unlautern Wein
In deinem Namen verschenken.

Du aber bist mystisch rein,
Weil sie dich nicht verstehen,
Der du, ohne fromm zu sein, selig bist!
Das wollen sie dir nicht zugestehen.

Vom offenbaren Geheimnis weiss also nach Goethe, wer
selig ist, das heisst, wer in der Wahrheit steht, ohne fromm
zu sein, das heisst wohl, ohne einer offiziellen religiösen
Lehrmeinung zu folgen. Auf dieses schwierige und
vielleicht auch missverständliche Wort werde ich noch
zurückkommen.

Den Gedanken vom offenbaren Geheimnis drückt auch
ein anderer Dichter aus, Christian Morgenstern, wenn er
sagt:

«Alle Geheimnisse liegen in vollkommener Offenheit
vor uns. Nur wir stufen uns gegen sie ab, vom Stein bis
zum Seher. Es gibt kein Geheimnis an sich, es gibt nur
Uneingeweihte aller Grade.»

Offenbares Geheimnis wäre also etwas, was weder gerade
auf der Hand liegt, also offensichtlich oder geradezu banal
ist, noch im eigentlichen Sinne unergründlich, sondern das

sich dem unentwegten persönlichen Bemühen, der
Entwicklung der eigenen Persönlichkeit allmählich erschliesst,
aber nicht dann, wenn man es plant, sondern dann, wenn
es «an der Zeit ist.»

Vom Schöpferischen und vom Zerstörerischen

Die nachfolgenden Gedanken haben im Grunde wenig mit
meiner beruflichen Erfahrung als Zeitungsmann zu tun
oder auch mit meiner beruflichen Ausbildung als Jurist.
Sie versuchen, sich dem offenbaren Geheimnis der Ambivalenz

von Schöpferischem und Zerstörerischem menschlichen

Seins und Wirkens zu nähern. Der verständlicherweise

nur gedrängte Versuch eines Zeitgenossen - ich
spreche ja unter dem Tagesthema «Zeitfragen» - wird
sicher mehr Fragen aufwerfen als er Antworten zu geben

vermag. Es sind ja aber vor allem die Fragen, die das Feld

670 Schweizer Heimwesen XII/85



der möglichen Antworten abstecken, und Antworten
können sich nie im Vortragssaal bewähren, wo - wie
Schiller einmal gesagt hat - leicht beieinander die Gedanken

wohnen, sondern nur in der übenden Praxis, wo sich
die Sachen hart im Räume stossen.

Zur Gliederung: Ich möchte einleitend etwas sagen zum
Begriff des Schöpferischen und Zerstörerischen. Dann
werde ich einige Beispiele des Zusammenwirkens von
Schöpferischem und Zerstörerischem darlegen und
schliesslich - aus bestimmtem Grunde - aufdas Verhältnis
von Glauben und Wissen als eine zentrale Frage des

Schöpferischen und Zerstörerischen hinweisen.

I.

Zuerst zum Begriff: Dem Schöpferischen eignet im
unmittelbaren Verständnis des Laien eher ein positiver, dem
Zerstörerischen eher ein negativer naiver Gefühlswert.
Schöpferisch wird mit aufbauend, zukunftsgestaltend,
inspiriert, wachsend, lebensspendend, geistvoll, neu identifiziert.

Wenn wir genau hinsehen, verbinden wir den Begriff
des Schöpferischen im Grunde genommen mit zwei
verschiedenen Sachverhalten. Der eine, der höhere, der
unergründliche, die Schöpfung im ursprünglichen, religiösen

Sinn betrifft die Tat des Weltenschöpfers. Und die
zweite Form des Schöpferischen, ist das Nachschöpfen des

Menschen, das .Erfinden des Verborgenen, das Schöpfen
aus dem Weisheitsvorrat der Welt, das Entwickeln des

eingewickelten Weisheitsgutes, das Nachempfinden, das

Hineinfinden in die Weltenschöpfung, das Erneuern, das

Wandeln, das Verändern, auch die quantitative Vermehrung,

die qualitative Verbesserung, die geistige Weitung
und Vertiefung. Das alles könnte man mit dem Begriff des

Schöpferischen verbinden.

Demgegenüber denken wir, wenn wir «zerstörerisch»

sagen, an etwas Böses, an etwas Gewalttätiges, an etwas,
was die Zukunft verhindert, was niederreissend ist,
abbauend, geistlos, tötend, etwas Gefahrliches.

Aus Begriffsverwirrungen sich nicht hinwegstehlen!

Die Beschäftigung mit den Begriffen wirft aber auch Fragen
auf. So naiv darfman sich nicht aus der Begriffsergründung
hinwegstehlen. Was ist Schöpfung? Schöpfung kann doch
wohl nicht aus dem Nichts erfolgen, obwohl das auch schon

behauptet worden ist, sondern es bedeutet wesensgemäss

Wandlung von irgendwo bereits Bestehendem, auch dann,
wenn man es nicht immer sieht. Geht solches ohne

Veränderung, also ohne Zerstörung vor sich? Wohl kaum.
Ist der Mensch beim schöpferischen oder zerstörerischen

Vorgang als Handelnder oder ist er als blosses Werkzeug,
als Schauplatz von höheren oder von bösen Mächten, von
Sachzwängen, von dem Es beteiligt? Muss das naive
Gefühlsurteil in den beiden Begriffen nicht noch überprüft
werden?

Schöpferisches ist doch wohl dem Konservativ-
Gestimmten bisweilen nicht weniger unbequem als
Zerstörerisches. Man möchte das bestehende Gute bewahren, also

nicht verändern, geradezu die Veränderung vermeiden. Die
Veränderung wird an sich als zerstörerisch, als gefährlich
empfunden. Darüber hinaus gibt es aber auch das eindeutig

negativ Schöpferische in der Form des ungezügelten
Wachstums, das Krebsphänomen im Körper, die
Hypertrophie des staatlichen Lebens, des Wirtschaftlichen, des

Technischen oder die religiöse Übertreibung in den Formen

des Fanatismus, der materialistischen Verkrampfung
oder der pseudomystischen Verblendung. Andererseits
erweist sich das Zerstörerische auch als positiv, wenn es

entschlackt, wenn es Schutt wegräumt, wenn es Platz
schafft für Neues, wenn es Ungezügeltes bändigt, Übles
abwehrt, Wertvolles kämpferisch verteidigt, wenn es Gene-

sungs- und Erneuerungskraft aktiviert.

Wir können also ein erstes Fazit unserer begrifflichen
Betrachtung ziehen: Schöpferisches und Zerstörerisches
sind offensichtlich beide an der Entwicklung des Menschen
und der menschlichen Gemeinschaft und Geschichte
beteiligt. Sie gehören gleicherweise zu den unverzichtbaren
Bedingungen des Wandels der Wirklichkeit. Schöpfung im
Sinne der Neuerung verändert die Wirklichkeit, zerstört
also Bestehendes in seinem Sosein.

II.

Wie nun aber ist das Verhältnis schöpferischer und
zerstörerischer Kräfte zu begreifen? Gibt es Maßstäbe für
richtiges Zusammenwirken? In welchem Verhältnis stehen
sie zu den Wertbegriffen von Gut und Böse? An drei
konkreten Beispielen werde ich diesen Fragen im Sinne
des konkreten Zusammenwirkens von Schöpferischem und
Zerstörerischem nachgehen.

Einmal an der Entwicklung des Menschen. Sie verläuft von
der Geburt bis zum Erwachsensein in Wandlungsprozessen
des steten Werdens und Vergehens nach einem geheimnisvollen,

göttlich-schöpferischen Bauplan, der nach Adolf
Portmann, dem Basler Biologen, von Anfang an in den
entscheidenden Zügen da ist und die besondere,
entwicklungsfähige Wesensart jedes Menschen ausmacht. Schon
das leibliche Wachstum ist ein Ineinandergreifen von
Schöpfungs- und Abbaukräften. Es herrscht geheimnisvolle

Harmonie von Antrieb und Zurückhaltung, von
Lebensstiftendem und Tötendem bis hin zum physischen
Tod, der aber seinerseits, wie es Jean Gebser einmal
wunderbar formuliert hat, als «Brücke zu neuem Leben»
verstanden werden kann. In der Schulzeit erfolgt die
Auflösung der seelischen Gemeinschaft mit Vater und
Mutter, allmählich zwar, aber immer deutlicher sichtbar,
zugunsten der Erstarkung des Eigenwesens des Jugendlichen.

Und schliesslich werden in der Pubertät die geistigen
Bande zu Eltern und Erziehern fast ganz zerrissen. Die
Fundamentalkritik alles Bestehenden, der Sturm und
Drang des Heranwachsenden sind unvermeidbare
Bedingungen auf dem Weg zur Freiheit des Erwachsenen.

Lassen Sie mich gerade zum viel gebrauchten und auch
viel missbrauchten Begriff der Freiheit einen kleinen
Nebengedanken eröffnen! - Freiheit hat nicht nur eine
zerstörerische Komponente, wie viele Freiheitsfeinde meinen.

Die Abschüttelung des Zwangs, das Nein zur
Fremdbestimmung, die Erkämpfung des Raums ist ja eine
Erkämpfung für Eigenverantwortlichkeit. Allerdings ist
dieser Kampfunverzichtbar verbunden mit einer «Freiheit
im negativen Verstände» (I. Kant), der Abwehr gegen
Fremdeinflüsse. In ihrem Kern aber ist die menschliche
Freiheit mehr als Zerstörung, mehr als Nein gegenüber

671



andern, mehr als Kampf gegen das Fremde. Sie ist ein Ja

zur Selbstverantwortung, ein Antwortgeben an eine höhere
Ordnungsinstanz, ein eigenes Schuld-und-Sühne-tragen-
Wollen, um sein eigenes Wesen entfalten zu können. Damit
aber weisen der Begriff und das Wesen der Freiheit über
Verstand hinaus auf ein höheres Ziel, von dem Nietzsche
einmal sagt:

Frei wovon - und frei wozu?

«Frei wovon? Was schert das Zarathustra. Hell aber, soll
mir dein Auge künden: Frei wozu?»

Dieser Gedanke, diese Frage muss in jedem menschlichen
und menschenwürdigen Gebrauch der Freiheit anklingen.
Es geht um das freiwillige Mitwirken am Sinn der Welt.
Im Freiheitsdrama jedes einzelnen heranwachsenden
Menschen ist die ganze Spannung von Schöpferischem und
Zerstörerischem auf einen zentral menschlichen Kern hin
konzentriert.

Als Zweites möchte ich auf Schöpferisches und Zerstörerisches

in der Wirtschaft hinweisen. Es ist keine Frage, dass
die Wirtschaft einen entscheidenden Beitrag zur Befreiung
des Menschen aus existenzieller Not, aus Plackerei und
Ungenügen geleistet hat. Also war sie auf dem Plan der
materiellen Bedürfnisse des Menschen sicher schöpferisch.
Dies gelang unter dem Zeichen des freien Wettbewerbs,
der allerdings nicht nur Sieger kennt, sondern auch
Verlierer: Der Konkurs, die Aufgabe der Selbständigkeit
sind unvermeidliche «Kosten» dieses schöpferischen
Prozesses. Sie sind zerstörerisch. Heute sind Grenzen des

sinnvoll Schöpferischen in der Wirtschaft sichtbar. Wir
kennen sie als Grenzen des Wachstums überhaupt, Grenzen

der Verschleisswirtschaft, Grenzen der Verdaulichkeit
von ökologisch nicht bedachten Nebenwirkungen, Grenzen

auch beispielsweise des Exports einer erfolgreichen
Wirtschaftsmethode in Entwicklungsländer oder Grenzen
der Technisierung und Roboterisierung in unserer modernen

Arbeitswelt mit den möglichen Folgen von
Arbeitslosigkeit.

Am Horizont wird ein versöhnliches Feld sichtbar. Man
nennt es, ohne ihm wirklich in seinem Kern schon
nähergekommen zu sein, das qualitative Wachstum in der
Wirtschaft. Dort wird irgendwo das Schöpferische und das
Zerstörerische vereint. Es gibt ein nicht leicht zu definierendes,

vor allem nicht generell zu definierendes Optimum
an materieller Güterversorgung, genauso wie es auch ein
Existenzminimum gibt, dem in den letzten 100 Jahren die
ganze Aufmerksamkeit der Wirtschaft galt. Das
Wirtschaftsleben kann und darf nicht stagnieren. Es kann nicht
stillstehen, sonst lebt es nicht mehr. Leben heisst sich
wandeln, sich entwickeln und auch absterben. Während
sich aber Quantitäten, wo sie sich berühren, auszuschlies-
sen scheinen, gilt für die Qualitäten etwas anderes: Sie
ergänzen sich. Und dieses Ergänzungsbedürftige der Qualitäten

gibt eine, wenn auch noch undeutliche Sicht auf eine
neue Aera menschenwürdigen Wirtschaftens und
Zusammenarbeitens.

In der qualitativ orientierten Wirtschaft ist nicht mehr das

quantitative Produkt allein massgebend, sondern es erlangen

auch andere Werte mehr und mehr Bedeutung:
Beispielsweise jene Bedürfnisse, die nicht immer bezahlbar
sind, etwa die persönliche Krankenpflege, die Nachbar¬

schaftshilfe und anderes, aber auch die Arbeit als Sinnfin-
dung selbst und nicht nur als Erwerbsmittel. Vielleicht
stecken in der weiteren Beschäftigung mit diesem qualitativen

Problem unseres Wirtschaftens auch Lösungen der
heutigen Beschäftigungsproblematik. Jedenfalls könnte im
qualitativen Wirtschaftsbemühen ein Schöpferisches der
Zukunft liegen, das den Verlust an quantitativem Wachstum

mehr als wettmachen würde, weil es uns von der
quantitativen Katastrophe, die ja einmal etwas vorschnell
als «limits to growth» bezeichnet worden ist, bewahren
und uns damit vor dem wirklich Zerstörerischen, das im
wuchernden Wachstum liegt, befreien könnte.

Ein drittes Beispiel entnehme ich dem Bereich der
Kommunikation. Auch hier lässt sich Schöpferisches von
Zerstörerischem schwer trennen. Das Freimachende der
Buchdruckerkunst, die ja am Anfang der Massenkommunikation

stand, ist offensichtlich, liegt aber dicht neben den
informatorischen Verwirrungsfolgen jeder Massenvervielfältigung,

bei der der fehlende zwischenmenschliche Kontakt

der Informationsaufnehmer die Beurteilung erschwert.
Wir sprachen darüber vor zwei Jahren bezüglich Wahrheit
und Wirklichkeit der Medien. Zwiespältig, das heisst
schöpferisch und zerstörerisch zugleich, ist schon die
Möglichkeit, Massen zu erreichen. Sollen wir die Chance
der Aufklärung der Vielen bejahen oder sollen wir eher die
Gefahr der Desinformation derselben Massen bedauern,
weil wohl eine Botschaft ankommt, die dann aber standardisiert

wirkt, wenn sie nicht wirklich individuell
wahrgenommen wird?

Fragen zur Zukunft der Medienwelt

Fragen über Fragen! Schöpferisches und Zerstörerisches
liegen auch in der problematischen Wirkung der medialen
Kommunikation beieinander. Hier mehr Verständnis, dort
mehr Entschleierung, hier Möglichkeit geistiger Sammlung
und Anregung, dort die Gefahr des Missverstehens, hier
Orientierung, dort Verunsicherung, hier Befreiung, dort
sogenannte Entmythologisierung, Entgöttlichung aller
unserer Gedanken.

Die Zukunft der Medienweit hängt, meines Erachtens nicht
nur von den Medienschaffenden ab. Es ist zwar richtig,
deren qualitatives Anforderungsprofil zu erhöhen und
entsprechende Bildungsanstrengungen zu verbessern und
zu verstärken. Es ist auch durchaus richtig, dass sich die
Verleger, das heisst die unternehmerisch Verantwortlichen
für die Massenkommunikation, vertiefte und fortgesetzte
Gedanken darüber machen, wie bei ihnen Geld und Geist
auf Dauer zu versöhnen sind. Denn hier begegnet uns in
anderem Gewand erneut die Ambivalenz von Schöpferischem

und Zerstörerischem. Geld ist ein wirtschaftliches
Mass für das Schöpferische in der Wirtschaft, auch in
einem Kommunikationsunternehmen. Geld kann gleichzeitig

als vorrangiges Verlagsziel sehr zerstörerisch wirken.
Andererseits ist Geist der Quellgrund jedes echten und
langfristigen Verlagserfolges in einer freien Gesellschaft,
die auch daran gemessen werden kann, welche Medien
Erfolg haben. Aber es darf der journalistische Geist nicht
einfach über den Wassern schweben, wie vielleicht bei
einem Literaten, es muss sich dieser Geist an der
Alltäglichkeit und an konkreten Zeitproblemen, zu denen auch
die unternehmerische Wirtschaftlichkeit gehört, messen
lassen.

672 Schweizer Heimwesen XII/85



Das vollständige
System

für Hygiene und
Rehabilitation

25
Jahre a§

Le système
complet

pour hygiène et
réhabilitation

Baden
Baigner

Duschen
Doucher

Therapie
Thérapie

Überführung
Transfert

Die Bedürfnisse der Pflege sind vielfältig. Die
beste Lösung ist öfters nur durch Kombination
mehrerer System-Komponenten möglich.
Unsere Erfahrung und ein komplettes
systemintegriertes Produktsortiment befähigt uns zu
umfassender und objektiver Beratung. Stellen
Sie uns auf die Probe - wir freuen uns auf Ihre
Anfrage.

Les besoins en soins sont multiples. Fréquemment
la solution optimale consiste en une coordination
adéquate de plusieurs systèmes.
Notre expérience et notre gamme complète de
produits nous permettent de vous conseiller objectivement

et intégralement. Mettez-nous à l'épreuve,
nous réjouissons d'être à votre service.

SIC
SIC AG
Wartenbergstrasse 15
4020 Basel
Telex 62640
Tplefnn 061/41 37 R4



Ich möchte hier noch ein Wort über das Schöpferische und
Zerstörerische in der Medienwelt beifügen, das in der
Kritik an den Massenmedien oft zu kurz kommt. Ich meine
die in der Freiheit unserer Medien zunehmende
Verantwortung der Leser, der Hörer, der Zuschauer für die
Wirkung der Medienlandschaft. Die sogenannte Macht der
Medien, die immer wieder befürchtet wird, ist ja von ganz
anderer Qualität als die frühere Macht der Kirche, die
Macht der Regierenden oder die Macht der Wirtschaftsführer.

Die Macht der Medien zwingt niemanden, eher könnte
sie verfuhren - oder auch überzeugen, was nicht immer
leicht auseinanderzuhalten ist. Das heisst, diese Macht der
Medien lässt die Freiheit des einzelnen, zu entscheiden,
unangetastet. Ja, vielleicht läuft sie sogar gelegentlich dem
vermeintlichen Massenerfolg einfach nach. Schopenhauer
hat einmal gesagt (es wäre wohl wert, wenn das Wort heute,
wo so viel kommuniziert und so viel Gelesenes kritisiert
wird, wieder einmal überdacht würde):

«Um das Gute zu lesen, ist eine Bedingung, dass man
das Schlechte nicht lese. Daher ist in Hinsicht auf unsere
Lektüre die Kunst, nicht zu lesen, höchst wichtig.»

Der Hinweis auf die alleinige Verantwortung der
Medienschaffenden versperrt den Blick darauf, dass die Zensur,
mit der Ausnahme vielleicht des teilweise noch existierenden

katholischen Indexes, abgeschafft worden ist. Die
Freiheit des Lesens ist damit auch mit der Verantwortung
des Lesers, die Freiheit des Schauenden mit seiner
Verantwortung verbunden.

Aus diesen drei Beispielen darf ich ein erstes Fazit ziehen.
Unsere Beispiele zeigen die Janusköpfigkeit des Phänomens

von Schöpferischem und Zerstörerischem. Schöpferisches

und Zerstörerisches sind an sich weder gut noch böse.

Es kommt auf die Situation, den Zusammenhang, die
beteiligten Menschen an. Das kann man sagen von der

Technik, von der Wissenschaft, von der Kommunikation,
vom menschlichen Leben, von der menschlichen Gemeinschaft

und von vielen andern modernen Problemfeldern,
mit denen wir uns zu befassen haben. Als rettendes
Kriterium erscheint sehr häufig das Wort vom richtigen
Mass. Masshalten ist in unserer derzeitigen westlichen
Welt in der Tat ein Schlüsselwort. Es gibt eine Richtung
an, die ganz sicher nicht in die Irre führt. Die Richtung
des Masshaltens weist auf den Menschen, auf jeden
Menschen selbst zurück. Aber damit weist diese Maxime
auf etwas in unserer Zeit mehr und mehr Verschwimmendes,

Unbestimmtes, höchst Individuelles und wissenschaftlich

nicht Erfassbares hin, aufden individuellen Menschen.

Kann etwas Individuelles, wie das eigene Masshalten,
Kriterium für die Rettung globaler Ordnungsfragen sein,

Kriterium für die Entwicklung nicht nur des einzelnen
Menschen, sondern der Gesellschaft, ja der ganzen Welt?
Vielleicht wäre das möglich, wenn es gelänge, dem

Kriterium des menschlichen Masses konkretere Konturen
abzugewinnen.

Die Übertreibung als Kennzeichen unserer Zeit

Die Problematik des Masses erscheint fast immer im
Gewand irgendeiner Übertreibung oder eines Mangels.
«Mass und Mitte» lautete ein berühmtes Buch von
Wilhelm Röpke. Er sagte darin einen merkwürdigen Satz:

«Die fragwürdigen Dinge dieser Welt gehen an ihrer
eigenen Natur, die guten jedoch an ihrer Übertreibung

zugrunde.» Was könnte das heissen? Könnte es sein, dass

das Gute nur gut ist in einem genau abgrenzbaren Bereich,
das Böse nur ein massloses Gutes wäre?

Die Frage kann hier nur mit einem kurzen Hinweis auf
das Büchlein eines deutschen Rechtsgelehrten und Philosophen

beantwortet werden: «Die Übertreibung als Kennzeichen

unserer Zeit» (Novalis-Verlag). Nach Eppinger gibt
es die Übertreibung der Quantität, das Zuviel und Zuwenig,
die Übertreibung der Qualität, das Zu-Allgemeine oder das

Zu-Spezialisierte und die Übertreibung der Zeit, das

Zufrühe und das Zuspäte. Man könnte anhand dieser
Unterscheidung, die mir sehr wesentlich erscheint, zur
Frage des Masses drei methodische Fragen stellen, gewis-
sermassen als eine Eselsleiter in jeder einzelnen konkreten
Frage. Man könnte fragen: Ist etwas gut dosiert, ist nicht
zuviel dabei oder ist nichts zuwenig, habe ich das richtige
Quantum des Wollens und des Möchtens. Zweitens: Ist
etwas der Sache angemessen, ist es sachgerecht, wie es jetzt
in unserer neuen Bundesverfassung heisst, ist es nicht zu
speziell, ist es nicht zu allgemein gedacht? Und die dritte
Frage würde lauten: Ist etwas zeitgemäss, will ich zu früh
etwas erreichen oder bin ich ein Nostalgiker, ist etwas
schon überholt?

Die drei Fragen könnten uns in jedem Mass-Problem als
eine Art Meditationsstoff dienen. Auch hier, beim
Ausloten der Massfrage stossen wir auf den Widerspruch von
Schöpferischem und Zerstörerischem. «Machet euch die
Erde Untertan», lautet der biblische Auftrag; aufder andern
Seite lesen wir vom Turmbau zu Babel als einer
verhängnisvollen Folge der falschen, übertriebenen Ausführung
jenes Schöpferauftrages; er führt in die menschliche
Hybris, in den Selbsterlösungs- und Zäsarenwahn als

Verhaltensfolge einer übertriebenen, selbstsüchtigen
Maßsetzung des Menschen.

III.

An diesem Punkt fühle ich mich, etwas zögernd, veranlasst,
zu jenem Wort zurückzukehren, das ich von Goethe
eingangs zitierte, zum Wort vom offenbaren Geheimnis
des Hafis, indem der Selige vom Frommen geschieden
wurde. In freier Auslegung dieses geheimnisvollen Wortes
sehe ich hier den dichterischen Ausdruck eines
Grundgegensatzes, der bei der Behandlung der Frage nach der
Wirkung von Schöpferischem und Zerstörerischem in der
menschlichen Entwicklung nicht ausser acht gelassen
werden darf. Wer, so interpretiere ich Goethe, in der
selbsterlebten Wahrheit steht, gerät möglicherweise in
Gegensatz zur Frömmigkeit der offiziellen religiösen
Lehrmeinung. Hier, so scheint mir, klingt der Gegensatz von
Wissen und Glauben auf, dem der letzte Teil dieser
Ausführungen gelten soll.

Grandioser Gegensatz von Wissen und Glauben

Der Gegensatz von Wissen und Glauben ist im grandiosen
Bild der paradiesischen Verführung gültig aufgezeigt worden.

Glauben, das ist die fraglose Gewissheit des

Ursprungs, die Ruhe der vatergöttlichen Harmonie, die
kindliche Sicherheit und Bewahrung vor aller Unbill der
Veränderung. Demgegenüber ist Wissen die Versuchung
durch die Schlange, die Vertreibung aus dem Paradies, der

674 Schweizer Heimwesen XII/85



Wiederholung auf vielseitigen Wunsch

Der Heimleiter vor seiner unmöglichen Aufgabe
VSA-Kurs für Leiter und Mitarbeiter von Heimen und Vertreter von Trägerschaften
am 4. und 5. Februar 1986,
Leitung: Dr. iur. Heinrich Sattler

Ein Heim zu leiten ist in doppelter Hinsicht von vorneherein eine unlösbare Aufgabe.
Einerseits ist der gesellschaftliche Auftrag und sind die Erwartungen von
Bewohnern, Personal und Kommission dermassen unklar und widersprüchlich,
dass der, der da «leiten» soll und will, immer anrennen muss, anderseits lassen
sich bestenfalls zweckrationale Organanisationen «leiten»; lebendige menschliche
Gemeinschaft hingegen kann nur wachsen oder sterben. Wer versucht, Gemeinschaft

mit organisatorischen und verwaltungstechnischen Massnahmen zu
konstruieren, schafft paradoxerweise ein gemeinschaftsfeindliches Klima.

«Leiten» kann aber wiederum im wesentlichen nichts anderes heissen als
organisieren und verwalten. Der logische Schluss, das Heim mit seiner verwaltenden

Struktur abzuschaffen, erweist sich anscheinend als ebenso unmöglich, wie
es zu leiten.

Die beiden Kurstage wollen anhand von Grundbegriffen und angewendet auf
konkrete Probleme helfen, die Wahrnehmung der auftauchenden Probleme zu
schärfen, seien sie eben mit soziologischen, psychologischen, wirtschaftlichen,
rechtlichen, politischen oder anthropologischen Denkweisen fassbar. Könnte nicht
bereits die Erkenntnis, dass ein Grossteil der Probleme, die im Heim auftauchen,
weitgehend sachimmanent sind und deswegen nicht angeblichen Persönlichkeitsmängeln

von Leitern, Bewohnern, Personal oder Kommissionsmitgliedern
zugeschrieben werden dürfen, ein erster Schritt hin zu einem menschenfreundlicheren
Umgang miteinander sein?

Das Vorgehen im Kurs fördert den Erfahrungsaustausch unter den Teilnehmern.

Kursdaten: Dienstag und Mittwoch 4. und 5. Februar 1986, 09.30 Uhr bis 16.30 Uhr

Kursort: Paulus-Akademie Zürich, Carl-Spitteler-Strasse 38

Kurskosten: Fr. 240- (inkl. 2 Mittagessen, ohne Getränke)
10 Prozent Ermässigung für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen

5 Prozent Ermässigung bei persönlicher VSA-Mitgliedschaft

Anmeldung: Bis spätestens 18. Januar 1986 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich (Tel. 01 252 47 07, nur vormittags).

Minimale Teilnehmerzahl 17, maximale Teilnehmerzahl 34. Rasche Anmeldung ist
erforderlich. Die Kursplätze werden in der Reihenfolge des Eingangs der Meldungen
vergeben.

Anmeldetalon «Der Heimleiter vor seiner unmöglichen Aufgabe»/Wiederholung)

Name, Vorname Name des Heims (Arbeitsort)

Adresse, PLZ, Ort

Unterschrift, Datum VSA-Mitgliedschaft des Heims Ja Nein

Persönliche Mitgliedschaft Ja Nein

Sofort einsenden an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich. Die Anmeldungen werden
in der Reihenfolge ihres Eingangs berücksichtigt.

675



Verlust der Unschuld und der Naivität; aber auch die
eigenwissende Seligkeit Goethes und seines Selbstbewusst-
seins. Mit dem Wissen kommt das menschlich Eigenschöpferische

in die Weltordnung und gefährdet sie bis zur
Möglichkeit der Katastrophe, bereichert sie aber anderseits
auch mit der Chance der Entwicklung von Welt und
Mensch in eine ungeahnte Zukunft. Diese Entwicklung ist
in ihrem geistigen Kern ein Entfalten von Spannung
zwischen Glauben und Wissen. Im Glauben ruht nicht nur
das Urschöpferische der göttlichen Mächte, sondern ist
auch das unzeitgemäss Bewahrende mit gemeinschaftszerstörerischer

Wirkung verborgen. Und das Wissen brachte
nicht nur negativ den Abfall des Menschen vom Schöpfergott

unter Assistenz des Widersachers, sondern auch den
Aufbruch zur eigentlichen Bestimmung des Menschen, zu
seiner eigenverantwortlichen Freiheit, die allerdings mit
der Gefahr des Scheiterns verbunden ist. Man kann, etwas
vereinfacht, die Geschichte der menschlichen Kultur
geradezu als eine Konkretisierung dieses Paradiesmythos
verstehen.

Am Anfang war der Gottesstaat, die Einheit von Glauben
und Wissen der Menschen. Diese Einheit zerfiel später, in
der überschaubaren Geschichte, in die Gegensätzlichkeit
von Kirche und Staat. Die Kirchenspaltung wiederum
vollzog sich ihrerseits unter dem Gegensatz von Dogma-
Glauben im Katholizismus und Glaubens-Wissen oder
-Streben, Wissens-Streben, im Protestantismus. Im staatlichen

Bereich ereignete sich mit der Verselbständigung des

Wirtschaftslebens eine neue Art von Trennung oder
Spaltung. Der rechtsstaatliche Norm-Glaube entliess das

wirtschaftliche Zweck-Wissen in die Selbständigkeit.
Wirtschaft wurde ein selbständiger Bereich menschlicher
Gemeinschaft neben und ausserhalb des rein rechtsstaatlichen.

Und die moderne Wissenschaft - weiterer
Entwicklungsschritt - brachte bis hin zur Philosophie eine nochmalige

Verdrängung des Glaubens durch das Wissen.

Aus diesen nur höchst summarisch charakterisierten
«Abstiegen» der Kulturentwicklung von den Glaubenshöhen

zu den Niederungen des Wissens ergibt sich als

Fazit, dass der wissensfreie Glaube heute, wenn wir ehrlich
sind, zu einer Randerscheinung geworden ist, die man etwa
in Form des Fundamentalismus belächelt, und dass das

äussere Wirkungsfeld des aufgeklärten Menschen
vornehmlich vom Wissen beherrscht wird. Man kann die
Aufgabe, die hier vor den Menschen hingestellt worden
ist, auch in die philosophisch existenzielle Frage kleiden,
wie sie etwa als Summe eines religiös-gedanklichen Strebens

von Thomas von Aquin formuliert worden ist: Wie
wird das Denken wieder glaubenskräftig, wie wird das

Denken christlich? Wie findet der christliche Glaube die
Verständigungsbrücke des Wissens? Wie kommen wir
durch das Exerzizium des Denkens, des Wissen-Wollens
zu einem neuen, wissentlich verankerten Glauben? Wie
können wir den homo creator vor dem homo destructor
schützen? Wie weit ist im Denken das Göttliche vorhanden
und wie weit ist es durch das Teuflische verändert und
verschlechtert?

Unser in seiner Vereinfachung gewiss zu Missverständnissen

Anlass gebender Gedankengang zu Glauben und
Wissen mündet in die These, dass uns die fortzeugende
Spaltung von Glauben und Wissen heute an einen Punkt
geführt hat, wo das Schöpferische des Wissens vom
Zerstörerischen seines Missbrauchs überwuchert werden

und der Gang der Menschheitsgeschichte eine definitiv
fatale Wende erfahren könnte. Wie kann, so muss die
therapeutische Frage lauten, das von der Schöpfung
offenbar gewollte freiheitsbegründende Wissen in freiheitlich

schöpferischem Sinn neu glaubenswürdig werden?
Goethe, aufden ich jetzt zum Schluss meiner Ausführungen
zurückkommen möchte, damit der Bogen gespannt bleibt,
hat diese Frage in spielerischer, aber durchaus tiefgründiger
Vision mit seinem «Märchen» beantwortet. Im Opfer der
Schlange, die zur Brücke über den trennenden Strom wird,
vollzieht sich jenes Stirb und Werde, ohne das der Mensch

nur ein trüber Gast auf dieser Erde zu sein vermag. Der
Dichter hat das Opfer nicht nur märchenhaft geschildert,
sondern als Forscher in lebenslanger, von der
Wissenschaftswelt bis heute kaum anerkannter Bemühung um ein
menschengemässes, glaubhaftes Naturerkennen praktisch
durchlitten. Goethes Wissen war ein in disziplinierter
Beobachtung und anschmiegsamem Denken errungenes
integratives Sehen des Ganzen, ein Glauben im ursprünglichen

Sinn nicht mehr in Frage zu stellender sicherer
Überzeugung.

Gefahr für unsere äussere und innere Zukunft

Das offenbare Geheimnis fruchtbarer menschlicher und
menschheitlicher Entwicklung steht in engstem
Zusammenhang mit dem Verhältnis von Glauben und Wissen.
Glaube ohne Wissen gefährdet unsere äussere, Wissen ohne
Glauben unsere innere Zukunft. Die resignative Annahme
des unaufhebbaren Getrenntseins beider programmiert die
Katastrophe. Resignation aber ist nach einem einprägsamen

Wort von Pastor Johannes Döring, «die Form der
Erbsünde in unserem Jahrhundert». Wir sind zwar unter
ihrem Zeichen geboren, ihr aber nicht rettungslos ausgeliefert.

Das neue Testament kündet von der Kraft ihrer
Überwindung. Aber christlich wissender Glaube, christlich
gläubiges Wissen stehen immer unter dem Zeichen des

Kreuzesopfers, ohne das es keine Auferstehung geben
kann.

REDI AG
für Heime, Kliniken und Kurhäuser

-Reduzieren Sie Ihre
VerwaJtun|sarbeiten —

Dienste in Anspruch.

REDI AG 8500 Frauenleid
Telefon 054 21 09 21

676 Schweizer Heimwesen XII/85


	Vom offenbaren Geheimnis menschlicher Entwicklung

