Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 7

Artikel: Zur Lebensqualitat im Alter

Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Lebensqualitat im Alter

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA

«Die Wiirde des Alters» — Thema der letztjdhrigen
Herbsttagung fiir Altersheimleitung und Kaderper-
sonal, die der VSA am 14. und 15. November in
Ziirich-Altstetten durchfiihrte. Unter dem Titel «Su-
che nach dem verborgenen Menschen des Herzens»
wurde iiber diese Veranstaltung in Nr. 12/84 des
Fachblatts «Schweizer Heimwesen» in Wort und
Bild ausfiihrlich berichtet. Prof. Dr. Norbert Luyten
von der Universitit Fribourg hétte im «Spirgarteny»
den Eroffnungsvortrag («Die geistigen Werte des
Alters») halten sollen. An seiner Stelle sprach Dr.
Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens VSA, iiber
«Lebensqualitit im Alter». Sie hatte fiir den wegen
Unfalls verhinderten Freiburger Philosophieprofes-
sor kurzfristig einspringen miissen. Die diesjihrige
Novembertagung fiir die Leute aus den Alters- und
Pflegeheimen wird am 6. und 7. November in
Interlaken stattfinden.

Ich freue mich, an den Anfang unserer Tagung, die der
Wiirde des Alters gewidmet ist, einige Gedanken zur
Lebensqualitdt im Alter stellen zu diirfen. Wenn wir im
alltdglichen Reden von Qualitidt sprechen, meinen wir
etwas, das sich nicht nur von innen oder von aussen,
sondern von allen Seiten zeigen ldsst. Qualitédt verspricht
auch, dass sich etwas bewidhrt. Sie ist das eigentliche
Glitezeichen, das uns versichert, dass etwas sich des
Einsatzes lohnt, sei es in materieller oder in geistiger
Hinsicht. Zudem wird Qualitit oft in Gegensatz zu Schein
gesehen. Erstere hat es nicht noétig, vordergriindig etwas
vorzutduschen, denn gerade die Echtheit und nicht die
Imitation ist Zeichen von Qualitét.

Warum erlaube ich mir, hier vor Ihnen iiber das Giitezei-
chen des Alters zu sprechen, da ich doch — so es mir
bestimmt ist — noch einige Jahre bestehen muss, bis von
der alten Frau Abbt gesprochen werden kann? Einen
Grund kennen wir alle. Eigentlich wiirde hier ein betagter
Herr — der im VSA wohlbekannte Professor Dr. Norbert
Luyten aus Fribourg — stehen und iiber «Die geistigen
Werte des Alters» zu Ihnen sprechen. Dass er — leider —
nicht unter uns sein kann, hat etwas mit seinem Alter zu
tun. Er schrieb mir: «Korperliche Beschwerden treten
vermehrt auf. Verschleisserscheinungen, sowohl im Be-
reich des Korperlichen als auch auf der Ebene geistiger
Tétigkeit, werden einem schmerzlich bewusst. Und vor
allem: Immer deutlicher wird man konfrontiert mit der
Evidenz, dass dies alles einen Niedergang bedeutet, der
zwangsldufig auf das Lebensende hinweist.» Diese Be-
schwerden hindern Professor Luyten, heute unter uns zu
sein. Was aber legitimiert eine, die noch voll im Berufsteht,
sich mit der Lebensqualitdt im Alter zu befassen? In der
Tat, das Alter kann nicht vorweggenommen werden. Und
nur der alte Mensch hat iiber seinen Zustand eine
Eigen-Erfahrung.

348

Was Jiingere haben, ist Fremd-Erfahrung des Alters. Es
gibt auch vieles, viel mehr als man zunéchst oft glaubt, das
dltere und jlingere Menschen verbindet. Wir erleben
dieselbe Natur um uns, dieselben gesellschaftlichen Ein-
richtungen, wir vermogen zu fiihlen, zu denken, zu wollen.
Gewiss, es gibt Unterschiede. Die Augen werden im Alter
schwicher, man ermiidet schneller, man wertet anders
usw. Aber solange einer lebt, nimmt er auch an allgemein-
menschlichen Fragen, Noten, Problemen teil. Kinder
konnen ungeschickte Fragen stellen, weil sie noch wenig
Erfahrung haben und noch wenig begreifen. Mit zuneh-
mendem Alter dndert sich das. Aber doch nicht so, dass
eine Kommunikation mit Jiingeren nicht mehr moglich
wire. Und so werden Sie auch verstehen, was eine Jiingere
Thnen iiber die «Lebensqualitdt im Alter» sagen mochte.
Und ich will hoffen, dass ich mich nahe genug am Leben
bewege, so dass meine Vorstellungen liber das Alter nicht
am wirklichen Leben vorbeigehen.

Nicht jede Art von Alt-Sein ist an bestimmte Jahre
gebunden. Menschen, die ihres Berufes oder gar ihres
Lebens miide sind, fiihlen sich alt, auch wenn sie jahrmas-
sig jung sind und sich auch sonst nicht wie dltere Menschen
verhalten. Aber die Vorstellung des Verbrauchtsein lasst
das Gefiihl des Alt-Seins entstehen. Menschen, die sich
wohl fiihlen in der Haut und mit den Lebensbedingungen
zufrieden sind, die gute Beziehungen zur Umwelt haben,
kennen diese Art Alter nicht. André Gide schreibt 1935
in seinem Tagebuch: «Wenn ich mir mein Alter nicht
unaufhérlich vorsagte, wiirde ich es sicher kaum fiihlen.
Und sogar wenn ich wie eine schlecht auswendig gelernte
Lektion wiederhole, ich bin flinfundsechzig Jahre alt, kann
ich mich nur schwer davon iiberzeugen und nur insoweit,
als der Raum enger geworden ist, wo meine Wiinsche und
meine Freude, meine Tugenden und mein Wille noch
hoffen konnen, sich zu entfalten. Noch nie waren sie
anspruchsvoller» (in: Simone de Beauvoir; Das Alter,
S.251). Solange das Gefiihl der Jugend lebendig bleibt,
wird das objektiv erreichte Alter nicht spiirbar.

Dennoch weiss jeder — der junge wie auch der junggebliebe-
ne alte Mensch nicht ausgenommen —, dass wir auf das
Alter zugehen und dass wir es einmal, sofern uns das nicht
ein frithzeitiger Tod abnimmt, aushalten und mit ihm fertig
werden miissen. Es wird dann wichtig sein, dass wir nicht
dem Leben Jahre, sondern den Jahren Leben zufligen.
Davon mdéchte ich nun sprechen. Ich werde von einem
Bestseller ausgehen: Erich Fromm: Haben oder Sein
(Deutscher Taschenbuch-Verlag Miinchen, 1983 13). In
einem Punkt seien die Grundeinstellungen des Habens im
Alter erortert; im zweiten die des Seins; im dritten Sein
und Zwischenmenschlichkeit.

1. Haben als mégliche Grundeinstellung

Erich Fromm (1900-1980), der verstorbene Kampfer fiir
ein erfiilltes, fiir ein von Qualitit und Intensitit bestimm-

Schweizer Heimwesen VII/85



Finanz- und Rechnungswesen im Heim:

Entwicklung und Entwicklungstendenzen

VSA-Informationstagung flir Mitglieder von Behorden und Heimkommissionen,
fur Heimleitungen und Rechnungsfihrer im Heim.

Datum:
Ort:

Programm:

Referenten:

Kurskosten:

Riickfragen:

10. September 1985
Hotel-Restaurant Kappelerhof, Bruggerstrasse 142, 5400 Baden AG

09.30 Uhr Begrissung durch Dr. H. Bollinger
Geschaftsstelle VSA.

09.40 Uhr Entwicklung des Rechnungswesens im Heim bis heute
Kaffee-Pause
Vorstellung des «Rechnungswesens der 6ffentlichen Haushalte»

Darlegung Pro-Standpunkt durch Vertreter Filirsorgeamt der Stadt
Zlrich.

Darlegung Kontra-Standpunkt durch Vertreterin Flrsorgedirektion
Kanton Bern.

11.45 Uhr Gemeinsames Mittagessen

13.30 Uhr Kontradiktorisches Gesprach zum Thema
«Einsatz Rechnungswesen der 6ffentlichen Haushalte im Heim»

Kaffee-Pause
Zukunftsperspektiven flir das Finanz- und Rechnungswesen im Heim.

Herr K. Freudiger, Flirsorgedirektion des Kantons Bern
Herr K. Buchter, Flirsorgeamt der Stadt Zlirich
Herr M. Koch, REDIAG, Treuhandbdro fiir Heime

Fr.150— fur Teilnehmer aus VSA-Heimen (inkl. Mittagessen)
Fr. 200~ flr Teilnehmer, deren Heim nicht dem VSA angehort (inkl. Mittagessen).

REDI AG, Treuhandbiliro fiir Heime, Postfach 2335,
8500 Frauenfeld, Telefon 054 21 09 21

Kurssekretariat, Seegartenstr. 2, 8008 Ziirich
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung

Name, Vorname:

Informationstagung 1985 Finanz- und Rechnungswesen
bis 30. August 1985 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8002 Zirich
Telefon 01 252 47 O7 (nur vormittags)

Adresse, Telefon:

Name des Heims:

Tatigkeit im Heim:

Ist das Heim Mitglied des VSA? O ja L] nein

Datum:

Unterschrift:

349




tes, fir ein nicht entfremdetes Leben, ist in seinem
genannten Bestseller aufzwei grundsitzliche Einstellungen
dem Leben gegeniiber eingegangen. Haben oder Sein. Er
meint: «Die grosse Verheissung unbegrenzten Fortschritts
— die Aussicht auf Unterwerfung der Natur und auf
materiellen Uberfluss, auf das grosstmogliche Gliick der
grosstmoglichen Zahl und auf uneingeschrankte personli-
che Freiheit — das war es, was die Hoffnung und den
Glauben von Generationen seit Beginn des Industriezeital-
ters aufrechterhielt» (S. 13). Diese Illusion ist zusammen-
gebrochen. Es gibt dafiir verschiedene Griinde, denen wir
hier nicht nachgehen kdnnen. Es geht mir auch nicht
darum, gesellschaftskritische Uberlegungen iiber «das Ver-
brechen unserer Gesellschaft» den Alten gegeniiber — wie
Simone de Beauvoir in ihrem Buch «Das Alter» —
anzustellen; obwohl es auch in diesem Buch manchen
Ankniipfungspunkt fiir unsere Uberlegungen gibe. Wir
konnen ja einen Satz herausgreifen: «Wenn der Rentner
an der Sinnlosigkeit seines gegenwirtigen Lebens zweifelt,
so deshalb, weil ihm die ganze Zeit hindurch der Sinn seiner
Existenz gestohlen worden ist. Ein Gesetz, ebenso unerbitt-
lich wie das eherne Gesetz, hat ihm nur gestattet, sein
Leben zu reproduzieren und ihm die Moglichkeit, Recht-
fertigung dafiir zu finden, verwehrt. Wenn er nun den
Zwiéngen seines Berufes entrinnt, sieht er um sich her nur
Wiiste; es war ithm nicht vergdnnt, sich Entwiirfen zu
widmen, die die Welt mit Zielen, Werten, Seinsgriinden
bereichert hitten» (S. 465). Ist dieser Satz unbesehen zu
unterschreiben? Oder bedarf er nicht doch der Klarung?
Was fiir ein Welt- und Menschenbild steht denn da
dahinter? Ist es mehr dem Sein oder mehr dem Haben
verpflichtet? Ist der Lebenssinn eine Angelegenheit des
Habens? Kann ihn der Mensch im Grunde herstellen —
durch eine Neuordnung der Arbeitswelt mit entsprechend
weniger Zwingen und mehr Musse, die dem einzelnen
mehr Zeit fiir das Nachdenken und Nachsinnen belasst?
Ist das Finden oder Verfehlen des Lebenssinnes iiberhaupt
in der Weise von &dusseren Umstdnden abhingig und
entsprechend manipulierbar? Fromm jedenfalls ginge das
zu weit. Er unterscheidet eine Sein- und eine Habenmenta-
litdt und versteht darunter zwei grundlegend verschiedene
Lebenseinstellungen. «Grundlegend» ist hier wortlich zu
nehmen: Der Grund wird gelegt, von dem aus der Mensch
sich seinen Weg, und damit seine einmalige geschichtliche
Bestimmung mit-bestimmt, und zwar téglich neu mit-
bestimmt. Es sind zwei verschiedene Verhaltensweisen sich
selbst, den andern, der Natur, der geistigen Welt gegen-
liber. Die vorherrschende Lebenseinstellung bestimmt
unser Fiihlen, Empfinden, Lieben, Leiden, Denken und
Tun. Fir Fromm ist klar, dass die Sein-Mentalitét
gegenliber der Haben-Mentalitat, die menschlichere ist.
Damit ist nicht etwa gemeint, dass «nichts zu haben» das
Ziel oder wenigstens das Ideal aller sein miisste. Gemeint
ist allerdings: nichts haben zu wollen, das uns versklavt,
uns in Ketten legt und uns auch innerlich unfrei macht.
Eigentlich geht es um die Bezichung zum Besitz, um die
Art und Weise, wie der Mensch Besitz ergreift. Letzteres ist
wortlich zu nehmen. Ich kann etwas so greifen, dass es in
meiner Hand verschwindet oder aber so, dass ich es
jederzeit wieder loslassen kann. Diese Beziehung kann von
einer Begierde gendhrt werden, die alles und jedermann,
sich selbst eingeschlossen, zu einem «Besitz» machen
mochte. Haben ist ein Einverleiben, aus dem heraus man
sagen kann: Ich bin, was ich habe.

Der Lebensinhalt und das Lebensziel besteht darin, mog-

350

lichst viel zu erwerben, moglichst viel anzuhdufen, viel
zahlbaren Besitz zu haben und dadurch ein «Jemand»,
der in dieser Welt zdhlt, zu werden.

Das wirkt sich natiirlich aus — auf die ganze Einstellung
zum Leben, auf das Verhiltnis zu Freunden, zu Liebes-
partnern, zur Gesundheit, zur Natur, zu Kunstgegenstin-
den, bei religiosen Menschen zu Gott, zum eigenen Ich.
«Das wichtigste Objekt des Besitzgefiihls ist das eigene Ich.
Das eigene Ich umfasst vieles: unseren Korper, unseren
Namen, unseren sozialen Status, unsere Besitztiimer (ein-
schliesslich unseres Wissens), das Bild, das wir von uns
selbst haben und das wir andern vermitteln wollen . . . Das
Wesentliche ist jedoch nicht so sehr der Inhalt, aus dem
das eigene Ich besteht, sondern die Tatsache, dass wir unser
Ich als Ding empfinden, das wir besitzen, und dass dieses
«Ding» die Basis unserer Identitdtserfahrung ist» (S. 75).

Die Haben-Mentalitdt muss nicht statisch sein. Sie ist
durchaus wandelbar. So glaubt Fromm, das Verhiltnis
zum Besitz habe sich seit dem 19. Jahrhundert gewandelt.
Die frither herrschende Form des Besitzens sei in den
Jahrzehnten seit Ende des Ersten Weltkrieges fast vollig
verschwunden. Friiher habe man alles gehegt und gepflegt,
was man besass. Man habe es solange wie nur irgendwie
moglich beniitzt. Man habe gekauft, um zu behalten. Das
Motto lautete: «Alt ist schon». Heute kauft man, um
wegzuwerfen. Verbrauchen, nicht bewahren lautet die
Devise. Ob es sich um ein Auto, ein Kleidungsstiick oder
ein technisches Gerit handelt, man kauft es, und nachdem
man es einige Zeit beniitzt hat, ist man es leid und brennt
darauf, es gegen das neueste Modell eintauschen zu
konnen. Das Motto lautet: «Neu ist schon». Das macht
allerdings nicht frei von der Haben-Mentalitit. Diese wird
nur raffinierter. Es ist nicht mehr das konkrete Objekt, an
dem ich hidnge, das Auto zum Beispiel, sondern das Symbol
meiner Haben-Starke, meines Status, meiner objektiv
einschitzbaren Ich-Grosse. Das Besitz-Verhalten hat sich
gewandelt, nicht aber die Besitz-Mentalitat.

Die Besitz-Mentalitdt hat Jean Paul Sartre einmal folgen-
dermassen umschrieben: «Die Gesamtheit meiner Besitz-
timer spiegelt die Gesamtheit meines Seins wider» (Das
Sein und das Nichts, Hamburg, 1952, S. 163). Der Besitz
garantiert mir nicht nur materielle Sicherheit, sondern
bestimmt mein innerstes Lebensverstandnis. Dieses impli-
ziert natiirlich, dass man an seinem Besitz hdngt und ihn
festhdlt. Der Besitzende unterhdlt nicht selten fast magi-
sche Beziehung zu seinem Besitz. Je dlter er wird, je weniger
er noch schaffen kann, um so fester klammern sich seine
Héande um das Erworbene. Manche meinen, der Geiz, den
man héaufig bei alten Menschen beobachtet, sei hierin
begriindet. Der Geizige sucht nicht nur die &dussere
Sicherheit, die ihm Besitz bietet. Er sucht im Besitz
geradezu seine Identitdt zu bewahren. Gerade die, die
selber eine Besitz-Mentalitdt haben, wissen eine solche
Identitdt anzuerkennen und zu respektieren!

Und doch wissen wir nur zu gut, dags alles Haben, alles
Besitzen, alles Beherrschen von Objekten, nur voriiberge-
hende Momente im Lebensprozess sind. Es kann mir alles
schlagartig genommen werden, oder es kommt mir abhan-
den, weil ich alt werde und die Verantwortung fiir die
Dinge, die ich bisher hatte, an jiingere, brauchbarere
Menschen tibergeht. Schlagartig kann das «Neu ist schon»
auch mich, den Alten, betreffen, indem ich einem Neuen

Schweizer Heimwesen VII/85



Das volistandige
Programm

fur den modernen
Ausgussraum

Ausgusseinheiten
Vidoirs

Beckenspulautomaten
Appareils lave-vases

Wandmodul
Module mural

Wandmodell
Modele mural

Serie SM 20 Type SM 22

Einschweissmodell
Modéle a souder

Tischmodell
Modéle sur-table

Untertischmodell Konsolenmodell

20

Jahre

&

2

Modele sous-table

Modele a supports

Le programme

complet

pour le local
vidoir moderne

. Kombinationen
Combinaisons

Abdeckungen 18/8
Tables inox

Tablare 18/8
Etageres inox

Zubehor
Suppléments

Einsatzkorbe
Paniers

Lagergestelle
Stockage

Pflegegefasse
Ustensiles de soins

Type S-21

Schrankmobel
Meubles sur mesure

T Tl
Pt

Der moderne Ausgussraum muss hohe Anfor-

derungen in Bezug auf rationellen Arbeitsab- -

lauf, Hygiene, Qualitat und Zuverlassigkeit er-
fullen. Dabei muss eine gute Lésung immer
an die ortlichen Gegebenheiten angepasst
sein. -

Als schweizer Hersteller sind wir in der Lage
auf Ihre Winsche einzugehen. Dabei ermég-
licht unsere grosse Erfahrung und ein kom-
plettes Produktsortiment die umfassende und
objektive Beratung. Stellen Sie uns auf die
Probe - wir freuen uns auf Ihre Anfrage.

Le local vidoir moderne. doit répondre aux
hautes exigences de rationalité, d’hygiéne, de
qualite et de sureté. En outre une bonne solu-
tion doit toujours s’adapter aux données lo-
cales. G

Comme producteur suisse, nous sommes en

.-mesure d’aller a la rencontre de vos souhaits.

Notre expérience et notre gamme compléte de
produits nous permettent de vous conseiller
objectivement et intégralement. Mettez-nous a
I’épreuve, nous nous réjouissons d’étre avotre

service. .
SIC AG
Wartenbergstrasse 15
4020 Basel
[ | B Telex 62640




weichen muss. Da kann Bitterkeit auftauchen, das demiiti-
gende Gefiihl der Nutzlosigkeit, verbunden mit Einsamkeit
inmitten einer Welt, die plotzlich nur noch Gleichgiiltig-
keit fiir mich iibrig hat. Hier spitestens zeigt sich die
Grenze der Haben-Mentalitét. In der Haben-Mentalitét ist
der Mensch an das gebunden, was er dusserlich vorzeigen
kann, an das, was er in der Vergangenheit angehduft hat.
Er ist nicht bloss mit seinen Gedanken héufig beim
Vergangenen, er muss sich auf frithere Erfolge verlassen
konnen. So wird er mit der Zeit selber ein Monument der
Vergangenheit. Er ist, was er war.

Dass im Alter die Vergangenheit méchtiger wird, ist
natiirlich. Die Zukunft wird fiir einen kiirzer und die
Vergangenheit ldnger. Der Erinnerung beginnt oft ein
Zauber anzuhaften. Aristoteles schon erkannte: «Die alten
Menschen leben mehr von der Erinnerung als von der
Hoffnung.» Muss ich aber diese Vergangenheit als alter
Mensch gleichsam als Besitz in meinen Hianden halten
und mich mehr und mehr nur noch durch das Vergangene
verstehen? Kann man denn den Glanz, den das Vergangene
vielleicht einmal hatte, behalten — abgesehen einmal von
den Dingen, die sich in Geld ummiinzen lassen? Ein
Zeitgenosse meinte einmal: «Je idlter man wird, um so
mehr nimmt sich alles wie Erinnerungen aus. Auch die
Gegenwart. Man sieht sich selbst als schon vergangen an.»
Ist das aber alles, was dem alten Menschen bleibt? Muss
er sich tiberhaupt noch in der Weise von Zukunft und
Vergangenheit her begreifen? Wenn die Vergangenheit
schal zu werden beginnt und die Zukunft immer kiirzer
wird, und fast nur noch im Noch-ilter-Werden besteht, was
bleibt dann noch? Antwort: das Jetzt! — Wenn man es
richtig versteht, wenn man es nicht vom Haben, sondern
vom Sein her nimmt.

2. Sein als mogliche Grundeinstellung

Die Zeit ist vor der Grundeinstellung des Habens oder
Seins. Wir sind von ihr umfangen, in sie hineingeboren.
Nicht wir besitzen sie, sondern sie besitzt uns. Was aber
von uns abhdngt, ist unser Verhiltnis zu ihr. Denken Sie
an einen Moment des Sich-Freuens, des Liebens oder auch
des Innewerdens von Wahrheit. In solchen Momenten
fiihlen wir uns quasi «zeitlos». Wir erfahren den Moment,
den Augenblick als begliickend. Und in dieser Quasi-
Zeitlosigkeit erfassen wir etwas von der Grundeinstellung
des Seins. Und dazu gehort, dass man ab und an auch an
das Zeitlose, ja Ewige streift. Deshalb lebt der Mensch, der
aus dieser Mentalitdt heraus sein Leben gestaltet, nicht
bloss fiir das Gestern, Heute und Morgen und was sich
davon «haben» ldsst. Natiirlich kann einer der Zeit nicht
entrinnen — es sei denn im Tode. Aber er muss nicht darin
aufgehen. Es kann ein Mehr und ein Anderes dabei sein.
Und das zeigt sich zum Beispiel gerade in bezug auf die
Vergangenheit. «Man kann die Vergangenheit auch zum
Leben erwecken. Man kann eine Situation der Vergangen-
heit mit der gleichen Frische erleben, als geschehe sie im
Hier und Jetzt; das heisst, man kann die Vergangenheit
wiedererschaffen, ins Leben zuriickrufen (die Toten aufer-
stehen lassen, symbolisch gesprochen)» (S. 125).

Weil die Vergangenheit und das «Sich-Erinnern» im Alter
einen quantitativ grossen Stellenwert einnimmt, mochte
ich daran noch etwas veranschaulichen, wie sich gerade
hier die beiden Grundeinstellungen verschieden auswir-
ken. Sie unterscheiden sich im wesentlichen durch die Art

352

und Weise der Verbindung, also durch die Art des
Verhiltnisses, das hergestellt wird. Erinnert man sich in
der Weise des Habens, ist die Verbindung irgendwie
mechanisch. Sie lduft sozusagen gewohnheitsmassig ab.
Doch muss das nicht sein, auch im Alter nicht. Auch im
Alter kann sich der Wille manifestieren, sich nicht einfach
im gedanklichen Trott zu bewegen, sondern den Dingen
auf den Grund zu gehen. Fromm bringt ein einfaches
Beispiel dafiir: «Wenn ich das Wort ,Schmerzen’ oder
JAspirin® mit dem Wort ,Kopfschmerzen’ assoziiere, dann
bewege ich mich in den logischen, konventionellen Bah-
nen. Wenn ich dagegen die Worte ,Stress’ und ,Arger’ mit
,Kopfweh’ verbinde, dann verbinde ich das betreffende
Faktum mit moglichen Ursachen, auf die ich gekommen
bin, weil ich mich mit dem Phdnomen beschaftigt habe»
(S. 40), weil cih nicht einfach Gespeichertes hervorhole,
sondern noch schopferisch tétig bin. Das muss noch nicht
die Grundeinstellung des Seins sein, ist aber ein Weg dazu.

In der Grundeinstellung des Seins ruft der Mensch, der sich
erinnert, etwas das er einmal gesehen, gefiihlt, gerochen,
gehort hat, ins Leben, ins Jetzt zurlick, bringt es in sein
«Seinx», in seine wahre Wirklichkeit, schliesst sich seinem
Innern auf. Aragon endet eines seiner Gedichte mit
folgenden Zeilen: «Ich glaubte schon die Schattenschwelle
iberschritten! Doch spiir in meinem Dadmmern ich den
einst’gen Schauer. Und meine Stirn wird wie von einer
Hand liebkost. Der Tag, in meinem Innersten gebiert sich
wieder» (in: Simone de Bauvoir. Das Alter, S. 386). Da
lasst sich ein Mensch von Tieferem ergreifen. Er ist beides:
Aktivitat und Passivitdt. Das geschieht nicht einfach, man
muss etwas dazu tun; aber es ldsst sich anderseits nicht
zwingen, weil es sich nicht haben lédsst. Es braucht etwas
Schopferisches, dhnlich wie beim Kiinstler. Auch er muss
auf den schopferischen Augenblick warten konnen. Doch
heisst das nicht nichts tun. So gibt es auch eine schopferi-
sche Art im Sich-Erinnern. Dabei gentigt es nicht, sich den
Anblick von Gesichtern oder Landschaften ins Gedédchtnis
zuriickzurufen. Das Gesicht muss langsam wiedererschaf-
fen, neu zum Leben erweckt werden. Und damit das
gelingen kann, muss das Gesicht auch frither schon mit
Sammlung und Konzentration betrachtet worden sein. Es
muss schon damals—in der Vergangenheit — mit lebendiger
Beziehung verbunden gewesen sein. Wenn das gelingt, lebt
der Mensch in mir wieder auf, als ware er hier. Eine
Beziehung wird lebendig. Ich bin im Gespriach mit ihm.
Es ist das Gespriach mit «Toten», die leben.

Auch das Betrachten von Photos kann verschieden be-
stimmt sein. Oft dient ein Photo bloss dazu, einen
Menschen oder Gegenstande besser identifizieren zu kon-
nen. Die Reaktionen sind dann entsprechend: zum Bei-
spiel: Ja, das ist er, oder: Ja, so war ich. Das Photo wird
damit zu einem blossen Dokument. Ich betrachte es von
aussen, von dem her, was von einem andern oder von mir
zu haben war. In der Grundeinstellung des Seins hingegen
wiirde das Photo langsam in mir etwas zum Leben
erwecken: es wiirde mehr als nur der damalige Haben-
Zustand reproduziert. Es kdme auch das Jetzt mithinein.
Ich wiirde mich jetzt noch an der schonen Stunde von
damals freuen konnen, und zwar nicht nur aufs neue,
sondern sogar auch noch in einer neuen Weise. Ich konnte
unter Umstdnden auch noch daran leiden, dass ich damals
so verhirtet war. Das Photo wiirde mir helfen, mich zu
desillusionieren. Ich will nicht mehr etwas verdringen oder
aus dem Scheinbaren heraus leben. Ich will das sein, was

Schweizer Heimwesen VII/85



VSA-Arbeitstagung fiir Leiter und Mitarbeiter aller Heime

Diakonie und Oekonomie

Montag, 23. September 1985, bis Dienstag, 24. September 1985, im

Schloss Hiinigen, Konolfingen

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Prof. Dr. Alfred Jager

Dieses Seminar greift ein hochst aktuelles Thema auf. Diakonie wird hier im weitesten Sinne
verstanden, namlich als «berufsmassiger Dienst». Kann dieser auch eine theologische Rlckbindung
haben? Oder kommt Diakonie erst dann (berhaupt voll zum Tragen, wenn diese besteht? Dr.
Alfred Jager, Professor fur systematische Theologie in Bielefeld, hat sich seit Jahren mit diesen

Fragen befasst und auch Verschiedenes darlber publiziert.

Programm
Montag, 23. September 1985

Dienstag, 24. September 1985

.. 09.00 «Zu einer Spiritualitat der Arbeit»
10.00  Erdffnung Referat: Imelda Abbt
10.30 «Wie gelingt es uns, um c_Jer . Anschliessend Auswertung
betroffenen Menschen Willen mit 11.00 Vom «dkonomischen Funktionar zum
weniger Geld unsere Arbeit zu diakonischen Manager»
qualifizieren?» Wirtschaftsethische Fragen
Referat: Alfred Jager Referat: Alfred Jager
14.30 Ausgewahlte Fragen zu 1400 V beit Anwend .
«diakonischen Fuhrungs-Modellen» ' G?L:g;):nlaurgge’it g\lﬁénﬁnﬁmg.
Thesen von Alfred Jager i
Anschliessend gemeinsame 16.30 Ende des Seminars
Verarbeitung an Texten
20.00 Begegnungs-Abend
Kurskosten Anmeldungen
Fr. 250.— bis 13. September 1985 an das Kurssekre-

Fr. 150~ flr Teilnehmer(innen) aus
VSA-Heimen

10 % Ermaéssigung fur Teilnehmer(innen) mit
personlicher VSA-Mitgliedschaft

Unterkunft und Verpflegung im Schloss
Hinigen separat, Kosten zirka Fr. 100.—

tariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unter-
kunft bestellt haben, muss bei Riickzug der
Anmeldung vor Tagungsbeginn eine Annulla-
tionsgebtlihr von Fr. 50— berechnet werden.

Anmeldetalon (Schloss Hiinigen 85, «Diakonie und Oekonomie»)

Name, Vorname

Arbeitsort (Name + Adresse des Heims)

Private Adresse

BEZ; ©t

Datum

Unterschrift:

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persénliche VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft im Schloss Hinigen erwiinscht

O

} Zutreffendes bitte ankreuzen

353



ich sein soll, aber auch sein will, eben dieser Mensch mit
seiner Lebensgeschichte. In diesem Zusammenhang ist es
auch interessant, die Selbstportrits von bestimmten Ma-
lern zu betrachten. Sie driicken durch ihr Gesicht das
Verhiltnis aus, das sie in einem bestimmten Zeitpunkt zum
eigenen Leben und zur Welt haben. Es ist ihr Gesicht, das
man «haben» kann; und es zeigt gleichzeitig sein «Mehm»
an, das man nicht haben kann.

Ein solches «Sich-Erinnern» will eingeiibt werden. Zu-
gleich hilft es uns, uns zu erneuern, auf uns und auf andere
besser zu lauschen und damit das Gefingnis eines sich im
Haben isolierenden Ichs zu transzendieren. So gewinnen
bzw. behalten wir auch im Alter immer wieder frische
Lebensqualitdt. Die Wirme, Lebendigkeit und authenti-
sche Bezogenheit zur Welt unterscheidet die Weise des
Seins von der des Habens. Gleichzeitig heisst sie auch das
Gegenteil von Schein. Sie sucht die vieldimensionale
Wirklichkeit einer Person im Gegensatz zu einer triigeri-
schen, eindimensionalen Wirklichkeit des mess- und
zdhlbaren Besitzes. Gelingt es, letztere aufzubrechen, wird
der Mensch immer mehr zu dem, was er in seinem Zentrum
ist, eine lebendige Mitte, die die Fidhigkeit hat, sich mit
eigenen Kriften auszudriicken. Je mehr wir unsere inneren
wesenseigenen Krifte gebrauchen, um so mehr wachsen
sie, um so stdrker werden sie. Und sie verschwinden nicht
einfach mit dem Alter. Man verliert sie nicht einfach, wie
man Aktien verlieren kann. Hier gilt, was Bettine von
Arnim einmal sagte: «Du verlierst nur, was du nicht
wagst.» In der Seins-Mentalitit liegt die einzige Bedrohung
meiner Sicherheit in mir selbst: im mangelnden Glauben
an das Leben und an meine produktiven Krifte, in
regresssiven Tendenzen, in innerer Faulheit, in der Bereit-
schaft, andere iiber mein Leben bestimmen zu lassen. Aber
diese Gefahren gehoren nicht notwendig zum Sein, wohin-
gegen die Gefahr des Verlustes dem Haben innewohnt»
(S. 109).

3. Sein und Zwischenmenschlichkeit

Beide Tendenzen sind im Menschen vorhanden: Die eine
zu haben; zu besitzen; sie bezieht ihre Stdrke aus unserem
biologischen Wunsch zu leben, zu iiberleben. Die andere
Tendenz ist ebenso in uns vorhanden, die ndmlich, zu sein,
zu geben, Lebensfiille zu erreichen. Sie bezieht ihre Stirke
aus dem Bediirfnis, die Enge des Habens aufzubrechen und
mit anderen und anderem zu kommunizieren. Der Mensch
ist auf dieses andere auch angewiesen. Dabei ist jedoch
die Perspektive entscheidend, aus der er diesem andern
begegnet, ob er es vereinnehmen will oder freigebe, ob er
sich schamt, sich vom andern beschenken zu lassen, oder
ob er dankbar dafiir sein kann. Es geht um die Frage, ob
dieses andere bloss ein Mittel ist, eine Ware, die im
Grunde austauschbar ist, oder ob wir im andern eine eigene
Sinn-Mitte zu erkennen vermogen. Davon ist auch das
Verhiltnis zum andern Menschen mitberiihrt, ja mitge-
pragt.

Menschsein heisst Aufeinander-bezogen-Sein. Und zwar
ist dieses Bezogen-Sein prozesshaft zu verstehen. Durch
das Aufeinander-bezogen-Sein konnen sowohl ich als auch
der andere die Schranken iiberwinden, die uns trennen.
Beide Grundhaltungen beziehen diese Veranlagung zum
Zwischenmenschlichen ein, auf je eigene Weise, versteht
sich! So bezieht auch die Grundhaltung des Seins das
Haben ein, aber eben aus der Perspektive des Seins. Es 1st

354

nicht nur ein Nehmen und Nehmen und Nehmen, sondern
ein Nehmen und Geben, ein Geben und Nehmen; was
vielen gar nicht leicht fillt. Und es gibt etwas in seinshafter
Zwischenmenschlichkeit, was sich weder mit Geben und
Nehmen umschreiben lédsst. Ich meine die geheimnisvolle
Mitte jeder Personalitét, die Wiirde einschliesst, fiir die nur
Respekt die angemessene Haltung ist. Soll die Wiirde des
andern gewahrt bleiben, so kann und darfer niemals mein
Besitz, mein Haben werden. Ansonsten nehme ich ihm die
Wiirde der Personalitdt und mache ithn zu «Menge» zu
«Man» zum Mittel, zum austausch- und zdhlbaren Objekt.
Statt Qualitdt und Beziehung wiirde manipulierbar Quan-
titatives bestimmend. Die Seins-Qualitdt des Beziehungs-
vorganges lebt aus dem schopferischen Téatigsein. Diese
lebt, wie oben schon ausgefiihrt, nicht aus geschéftiger
Niitzlichkeit: «Der produktive Mensch erweckt alles zum
Leben, was er berlihrt. Er gibt seinen eigenen Féhigkeiten
Leben und schenkt anderen Menschen und Dingen Leben»
(S. 92). (Biblisch gesprochen: Er verwirklicht dadurch sein
Abbild-Gottes-Sein.)

Fiir die Lebensqualitdt im Alter scheint mir dies von
geradezu begliickender Einsicht zu sein. Das Niitzliche und
das Geschiftige gehorten in der Regel eher dem Leben vor
dem Ruhestand an. In dieser Zeit muss der Mensch seine
Existenz aufbauen, fiir sein Alter vorsorgen, der Gesell-
schaft «niitzen». Sehr oft ist dabei kein eigentlich schopferi-
sches Tun verlangt. Dieses stellt sich natiirlich nicht
einfach mit den Jahrringen ein. Sich im Alter plotzlich auf
Zwischenmenschlichkeit und eigentlich schopferisches
Tun besinnen zu wollen, diirfte schwer sein, wenn wir uns
nicht schon vorher darum bemiiht und uns, immer aufs
neue, daran orientiert haben. Nur dann wird es einem nicht
fremd sein, sein Tun mehr und mehr aus den dusseren
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen oder kulturellen Akti-
vitdten abzuziehen und sich zwischenmenschlich-seinshaft
zu verwirklichen. Gelingt das, dann ist freilich die Mog-
lichkeit ercffnet, bis in den Tod hinein gestaltend zu leben,
ja, den Tod selbst nicht einfach als gestaltloses «Aus»
hinzunehmen. Gldubige Menschen jedenfalls sind von der
Gewissheit erfiillt, nicht ins Nichts hinein zu sterben,
sondern in eine Fiille hinein, die keinen Raum mehr fiir die
Negativitdt des Todes ldsst. Nietzsche hat es einmal in
seiner ithm eigenen Direktheit so ausgedriickt: «Alle Lust
will Ewigkeit», Augustin dagegen, aus seinem Glauben
heraus: «Du hast uns, o Gott, geschaffen zu Dir, und
unruhig ist unser Herz, bis dass es ruhet in Dir.»
Entsprechend unseren Ausfithrungen konnen wir sagen:
letztlich will menschliches Leben immerwéhrendes Sein
und nicht vergédngliches Haben.

3%

Es wird wohl niemand herausgehort haben, man konne
ganz einfach und ohne Probleme wihlen zwischen Haben
oder Sein, Geschiftigkeit oder Kreativitdt, Besitzen oder
Loslassen. All diese Momente sind ineinander verzahnt
und durchdringen sich gegenseitig. Und dennoch gibt es
eine Dominanz. Welche Grundeinstellung vorherrscht, ist
nicht purer Zufall. Wir konnen und miissen uns flir eine
entscheiden. Welche scheint uns der menschlichen Grund-
Wahrheit ndher zu kommen? Ist der Mensch letztlich
geboren, um zu «sein» oder um zu «haben»? Niemand
kann einem andern den Entscheid dafiir abnehmen. Fiir
das, was mein Leben zumeist bewegt, was mein eigentlicher
Lebenssinn ist, hierin kann mich kein anderer Mensch

Schweizer Heimwesen VII/85



vertreten. Auch nicht darin, was ich dafiir zu tun bereit
bin. Andere konnen mir vielleicht helfen, aber ich habe
dafiir einzustehen.

Wie immer aber die Entscheidung ist. Beide Grundeinstel-
lungen brauchen lebenslidnglich «Ortey, wo sie stillewerden
und innehalten konnen, um die Geschiftigkeit, ja das
Leben selbst auf seinen Sinn hin zu befragen.

Im franzosischen Wort fiir Sinn «Sens» stecken zwei
Bedeutungen: ndmlich Sinn — aber auch Richtung. Das ist
nicht einfach ein Wortspiel, sondern zeigt, dass Sinn und
Richtung zusammengehoren. Was nirgendwohin fiihrt, hat
auch keinen Sinn. Auch im Alter nicht. Und so geht es
darum, dass die Grundeinstellung unseres Lebens Sinn und
Richtung hat, sinnvoll ist. Und diese sinnvolle Richtung
umfasst nicht nur das innere, sondern auch dussere Tun.
Soll das Alter Lebensqualitit beinhalten, so miissen auch
da Ziele verfolgt werden; Aktivititen zum Beispiel fiir
andere, fiir eine Sache, fiir soziale, politische, geistige oder
schopferische Aufgaben. Man miisste sich wiinschen, bis
zum Tode starke Leidenschaften zu haben, die es uns
ersparen, dass wir uns nur mit uns selbst beschiftigen. Das
Leben behilt einen Wert, solange man durch Liebe,
Freundschaft oder Mitgefiihl, selbst durch Emporung, am
pulsierenden Leben teilnimmt. Dann bleiben auch Griinde
zu handeln oder zu sprechen. Simone de Beauvoir meint
zu Recht: «Es wird den Menschen oft geraten, sich aufihr
Alter vorzubereiten. Wenn es sich aber nur darum handelt,
Geld auf die Seite zu legen, einen Alterssitz zu wihlen oder
Hobbies anzufangen, dann wird einem, wenn es soweit ist,
wenig geholfen sein. Besser ist es, nicht zuviel ans Alter zu
denken, sondern ein moglichst engagiertes und moglichst
gerechtfertigtes Menschenleben zu leben, an dem man auch
dann noch héngt, wenn jede Illusion verloren und die
Lebenskraft geschwécht ist» (S. 465).

Das erinnert an ein Wort Meister Eckharts: «Dass ich ein
Mensch bin, habe ich gemeinsam mit allen Menschen.
Dass ich sehe und hore / und esse und trinke / ist mir
gemeinsam mit allen Tieren. Aber dass ich bin, ist nur
mir eigen / Und gehdrt mir / Und niemand sonst / Keinem
anderen Menschen.» Und damit ist nochmals auf das

Wesentliche verwiesen. Menschliches Leben hat ein Zen-
trum, einen Kern, der durch nichts und niemanden
stellvertreten werden kann. Und in diesem Kern ist auch
unsere Grundeinstellung zum Leben verwurzelt, sei es die
des Habens oder die des Seins. Wie gesagt, niemand kann
einem andern hier hineinregieren, oder gar ihm die
Verantwortung abnehmen. Aber wir sind auch zwischen-
menschliche Wesen. Und wir kénnen zu andern von dem
reden, was uns bewegt. Und so mochte ich zum Abschluss
doch noch mal folgendes in Erwdgung bringen.

Das ich bin, dass ich letztlich mir gehore, und keinem
andern Menschen sonst, und auch keinem andern gehéren
kann, qualifiziert die beiden Grundeinstellungen, die
Grundeinstellung des Habens und die Grundeinstellung
des Seins. Mich kann ich nur sein, und nicht haben. Hier
spatestens misste aufgehen, dass es Bereiche gibt — und es
sind die, woraufes letzlich ankommt — wo das Haben seine
Kraft verliert, wo es schal und unbrauchbar wird. Weiter
kann allenfalls noch das Sein fiihren.

Ohne das Alter — mit all seinen Beschwerden, Defizienzen
usw. zu verherrlichen — mochte ich die Frage doch an Sie
richten, ob nicht die letzte Phase des irdischen Leben sein
«bevorzugter» Ort der Intensititserfahrung der Seins-
Qualitét in uns sein konnte? Ich sage betont: sein kdnnte
und sage es bewusst vor Thnen, die Sie sich tdglich auch
und zum Teil gerade mit der Negativseite des Alters zu
befassen haben. Intensitat des Seins meint selbstredend
nicht nur die Freuden, nicht nur die Ernte aus dem
Erreichten, aus dem Erlebten, aus dem Geleisteten und aus
dem Erreichten, sondern auch das Erleiden, das Durchste-
hen bis zum Ende hier, in der uns bekannten Welt. Fiir den,
der bloss das Haben kennt, wird natiirlich nur ein
Haben-Zentrum verloschen. Er kann von diesem Durch-
stehen keinen Gewinn mehr erhoffen. Wie aber ist es flir
den, dem das Sein aufgegangen oder gar vertraut ist? Lasst
sich da nicht auch ein Anruf des Seins an uns vernehmen?
Kann nicht das das Wertvollste sein, das ein Mensch einem
andern vermitteln kann: dass jeder einmal den Kampf ums
Haben aufgeben darf, um nur noch dem Sein zu leben und
der Hoffnung, einmal, bald, in seine ganze Fiille einzutre-

ten.

3 Embru Dienstleistungen

Service

Pflege, Unterhalt, Aus-
flihrung von Reparaturen oder
ganz einfach Hilfeleistung,
wenn’s irgendwo fehlt.

A votre service !

S3/85

Wie im gepflegten Restaurant
sind auch wir fur Sie da, wenn
Sie Wiinsche haben. Unter
Service verstehen wir: Instruk-
tionen jeder Art, Bedienung,

T Embru-Werke, Pflege- und Krankenmobel
8630 Riiti ZH, Telefon 055/31 28 44
iFelexi8is 321

Sie rufen fahrt unser Service-
wagen vor, gut ausgerustet,
mit kompetentem Fachmann.

Embru: ein Angebot,
bei dem Produkt und
Leistung stimmen, das
seinen Preis wert ist.



	Zur Lebensqualität im Alter

