
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 7

Artikel: Zur Lebensqualität im Alter

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Lebensqualität im Alter
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin der Fortbildung und des Kurswesens VSA

«Die Würde des Alters» - Thema der letztjährigen
Herbsttagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal,

die der VSA am 14. und 15. November in
Zürich-Altstetten durchführte. Unter dem Titel «Suche

nach dem verborgenen Menschen des Herzens»
wurde über diese Veranstaltung in Nr. 12/84 des

Fachblatts «Schweizer Heimwesen» in Wort und
Bild ausführlich berichtet. Prof. Dr. Norbert Luyten
von der Universität Fribourg hätte im «Spirgarten»
den Eröffnungsvortrag («Die geistigen Werte des

Alters») halten sollen. An seiner Stelle sprach Dr.
Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens VSA, über
«Lebensqualität im Alter». Sie hatte für den wegen
Unfalls verhinderten Freiburger Philosophieprofessor

kurzfristig einspringen müssen. Die diesjährige
Novembertagung für die Leute aus den Alters- und
Pflegeheimen wird am 6. und 7. November in
Interlaken stattfinden.

Ich freue mich, an den Anfang unserer Tagung, die der
Würde des Alters gewidmet ist, einige Gedanken zur
Lebensqualität im Alter stellen zu dürfen. Wenn wir im
alltäglichen Reden von Qualität sprechen, meinen wir
etwas, das sich nicht nur von innen oder von aussen,
sondern von allen Seiten zeigen lässt. Qualität verspricht
auch, dass sich etwas bewährt. Sie ist das eigentliche
Gütezeichen, das uns versichert, dass etwas sich des
Einsatzes lohnt, sei es in materieller oder in geistiger
Hinsicht. Zudem wird Qualität oft in Gegensatz zu Schein
gesehen. Erstere hat es nicht nötig, vordergründig etwas
vorzutäuschen, denn gerade die Echtheit und nicht die
Imitation ist Zeichen von Qualität.

Warum erlaube ich mir, hier vor Ihnen über das Gütezeichen

des Alters zu sprechen, da ich doch - so es mir
bestimmt ist - noch einige Jahre bestehen muss, bis von
der alten Frau Abbt gesprochen werden kann? Einen
Grund kennen wir alle. Eigentlich würde hier ein betagter
Herr - der im VSA wohlbekannte Professor Dr. Norbert
Luyten aus Fribourg - stehen und über «Die geistigen
Werte des Alters» zu Ihnen sprechen. Dass er - leider -
nicht unter uns sein kann, hat etwas mit seinem Alter zu
tun. Er schrieb mir: «Körperliche Beschwerden treten
vermehrt auf. Verschleisserscheinungen, sowohl im
Bereich des Körperlichen als auch auf der Ebene geistiger
Tätigkeit, werden einem schmerzlich bewusst. Und vor
allem: Immer deutlicher wird man konfrontiert mit der
Evidenz, dass dies alles einen Niedergang bedeutet, der
zwangsläufig auf das Lebensende hinweist.» Diese
Beschwerden hindern Professor Luyten, heute unter uns zu
sein. Was aber legitimiert eine, die noch voll im Berufsteht,
sich mit der Lebensqualität im Alter zu befassen? In der
Tat, das Alter kann nicht vorweggenommen werden. Und
nur der alte Mensch hat über seinen Zustand eine
Eigen-Erfahrung.

Was Jüngere haben, ist Fremd-Erfahrung des Alters. Es

gibt auch vieles, viel mehr als man zunächst oft glaubt, das
ältere und jüngere Menschen verbindet. Wir erleben
dieselbe Natur um uns, dieselben gesellschaftlichen
Einrichtungen, wir vermögen zu fühlen, zu denken, zu wollen.
Gewiss, es gibt Unterschiede. Die Augen werden im Alter
schwächer, man ermüdet schneller, man wertet anders
usw. Aber solange einer lebt, nimmt er auch an
allgemeinmenschlichen Fragen, Nöten, Problemen teil. Kinder
können ungeschickte Fragen stellen, weil sie noch wenig
Erfahrung haben und noch wenig begreifen. Mit
zunehmendem Alter ändert sich das. Aber doch nicht so, dass
eine Kommunikation mit Jüngeren nicht mehr möglich
wäre. Und so werden Sie auch verstehen, was eine Jüngere
Ihnen über die «Lebensqualität im Alter» sagen möchte.
Und ich will hoffen, dass ich mich nahe genug am Leben
bewege, so dass meine Vorstellungen über das Alter nicht
am wirklichen Leben vorbeigehen.

Nicht jede Art von Alt-Sein ist an bestimmte Jahre
gebunden. Menschen, die ihres Berufes oder gar ihres
Lebens müde sind, fühlen sich alt, auch wenn sie jahrmäs-
sig jung sind und sich auch sonst nicht wie ältere Menschen
verhalten. Aber die Vorstellung des Verbrauchtsein lässt
das Gefühl des Alt-Seins entstehen. Menschen, die sich
wohl fühlen in der Haut und mit den Lebensbedingungen
zufrieden sind, die gute Beziehungen zur Umwelt haben,
kennen diese Art Alter nicht. André Gide schreibt 1935
in seinem Tagebuch: «Wenn ich mir mein Alter nicht
unaufhörlich vorsagte, würde ich es sicher kaum fühlen.
Und sogar wenn ich wie eine schlecht auswendig gelernte
Lektion wiederhole, ich bin fünfundsechzig Jahre alt, kann
ich mich nur schwer davon überzeugen und nur insoweit,
als der Raum enger geworden ist, wo meine Wünsche und
meine Freude, meine Tugenden und mein Wille noch
hoffen können, sich zu entfalten. Noch nie waren sie
anspruchsvoller» (in: Simone de Beauvoir; Das Alter,
S. 251). Solange das Gefühl der Jugend lebendig bleibt,
wird das objektiv erreichte Alter nicht spürbar.

Dennoch weiss jeder-der junge wie auch der junggebliebene
alte Mensch nicht ausgenommen -, dass wir auf das

Alter zugehen und dass wir es einmal, sofern uns das nicht
ein frühzeitiger Tod abnimmt, aushalten und mit ihm fertig
werden müssen. Es wird dann wichtig sein, dass wir nicht
dem Leben Jahre, sondern den Jahren Leben zufügen.
Davon möchte ich nun sprechen. Ich werde von einem
Bestseller ausgehen: Erich Fromm: Haben oder Sein
(Deutscher Taschenbuch-Verlag München, 1983 13). In
einem Punkt seien die Grundeinstellungen des Habens im
Alter erörtert; im zweiten die des Seins; im dritten Sein
und Zwischenmenschlichkeit.

1. Haben als mögliche Grundeinstellung

Erich Fromm (1900-1980), der verstorbene Kämpfer für
ein erfülltes, für ein von Qualität und Intensität bestimm-

348 Schweizer Heimwesen VII/85



Finanz- und Rechnungswesen im Heim:

Entwicklung und Entwicklungstendenzen
VSA-Informationstagung für Mitglieder von Behörden und Heimkommissionen,
für Heimleitungen und Rechnungsführer im Heim.

Datum: 10. September 1985

Ort: Hotel-Restaurant Kappelerhof, Bruggerstrasse 142, 5400 Baden AG

Programm: 09.30 Uhr Begrüssung durch Dr. H. Bollinger
Geschäftsstelle VSA.

09.40 Uhr Entwicklung des Rechnungswesens im Heim bis heute

Kaffee-Pause

Vorstellung des «Rechnungswesens der öffentlichen Haushalte»

Darlegung Pro-Standpunkt durch Vertreter Fürsorgeamt der Stadt
Zürich.

Darlegung Kontra-Standpunkt durch Vertreterin Fürsorgedirektion
Kanton Bern.

11.45 Uhr Gemeinsames Mittagessen

13.30 Uhr Kontradiktorisches Gespräch zum Thema
«Einsatz Rechnungswesen der öffentlichen Haushalte im Heim»

Kaffee-Pause

Zukunftsperspektiven für das Finanz- und Rechnungswesen im Heim.

Referenten: Herr K. Freudiger, Fürsorgedirektion des Kantons Bern
HerrK. Buchter, Fürsorgeamt der Stadt Zürich
Herr M. Koch, REDI AG, Treuhandbüro für Heime

Kurskosten: Fr. 150.- für Teilnehmer aus VSA-Heimen (inkl. Mittagessen)

Fr. 200.- fürTeilnehmer, deren Heim nicht dem VSA angehört (inkl. Mittagessen).

Rückfragen: REDI AG, Treuhandbüro für Heime, Postfach 2335,
8500 Frauenfeld, Telefon 054 21 09 21

Kurssekretariat, Seegartenstr. 2, 8008 Zürich
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung Informationstagung 1985 Finanz- und Rechnungswesen
bis 30. August 1985 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2, 8002 Zürich
Telefon 01 252 47 07 (nur vormittags)

Name, Vorname:

Adresse, Telefon:

Name des Heims:

Tätigkeit im Heim:

Ist das Heim Mitglied des VSA? ja nein

Datum: Unterschrift:

349



tes, fur ein nicht entfremdetes Leben, ist in seinem
genannten Bestseller auf zwei grundsätzliche Einstellungen
dem Leben gegenüber eingegangen. Haben oder Sein. Er
meint: «Die grosse Verheissung unbegrenzten Fortschritts
- die Aussicht auf Unterwerfung der Natur und auf
materiellen Überfluss, auf das grösstmögliche Glück der
grösstmöglichen Zahl und auf uneingeschränkte persönliche

Freiheit - das war es, was die Hoffnung und den
Glauben von Generationen seit Beginn des Industriezeitalters

aufrechterhielt» (S. 13). Diese Illusion ist zusammengebrochen.

Es gibt dafür verschiedene Gründe, denen wir
hier nicht nachgehen können. Es geht mir auch nicht
darum, gesellschaftskritische Überlegungen über «das
Verbrechen unserer Gesellschaft» den Alten gegenüber - wie
Simone de Beauvoir in ihrem Buch «Das Alter» -
anzustellen; obwohl es auch in diesem Buch manchen
Anknüpfungspunkt für unsere Überlegungen gäbe. Wir
können ja einen Satz herausgreifen: «Wenn der Rentner
an der Sinnlosigkeit seines gegenwärtigen Lebens zweifelt,
so deshalb, weil ihm die ganze Zeit hindurch der Sinn seiner
Existenz gestohlen worden ist. Ein Gesetz, ebenso unerbittlich

wie das eherne Gesetz, hat ihm nur gestattet, sein
Leben zu reproduzieren und ihm die Möglichkeit,
Rechtfertigung dafür zu finden, verwehrt. Wenn er nun den
Zwängen seines Berufes entrinnt, sieht er um sich her nur
Wüste; es war ihm nicht vergönnt, sich Entwürfen zu
widmen, die die Welt mit Zielen, Werten, Seinsgründen
bereichert hätten» (S. 465). Ist dieser Satz unbesehen zu
unterschreiben? Oder bedarf er nicht doch der Klärung?
Was für ein Welt- und Menschenbild steht denn da
dahinter? Ist es mehr dem Sein oder mehr dem Haben
verpflichtet? Ist der Lebenssinn eine Angelegenheit des
Habens? Kann ihn der Mensch im Grunde herstellen -
durch eine Neuordnung der Arbeitswelt mit entsprechend
weniger Zwängen und mehr Musse, die dem einzelnen
mehr Zeit für das Nachdenken und Nachsinnen belässt?
Ist das Finden oder Verfehlen des Lebenssinnes überhaupt
in der Weise von äusseren Umständen abhängig und
entsprechend manipulierbar? Fromm jedenfalls ginge das

zu weit. Er unterscheidet eine Sein- und eine Habenmentalität
und versteht darunter zwei grundlegend verschiedene

Lebenseinstellungen. «Grundlegend» ist hier wörtlich zu
nehmen: Der Grund wird gelegt, von dem aus der Mensch
sich seinen Weg, und damit seine einmalige geschichtliche
Bestimmung mit-bestimmt, und zwar täglich neu
mitbestimmt. Es sind zwei verschiedene Verhaltensweisen sich
selbst, den andern, der Natur, der geistigen Welt gegenüber.

Die vorherrschende Lebenseinstellung bestimmt
unser Fühlen, Empfinden, Lieben, Leiden, Denken und
Tun. Für Fromm ist klar, dass die Sein-Mentalität
gegenüber der Haben-Mentalität, die menschlichere ist.
Damit ist nicht etwa gemeint, dass «nichts zu haben» das
Ziel oder wenigstens das Ideal aller sein müsste. Gemeint
ist allerdings: nichts haben zu wollen, das uns versklavt,
uns in Ketten legt und uns auch innerlich unfrei macht.
Eigentlich geht es um die Beziehung zum Besitz, um die
Art und Weise, wie der Mensch Besitz ergreift. Letzteres ist
wörtlich zu nehmen. Ich kann etwas so greifen, dass es in
meiner Hand verschwindet oder aber so, dass ich es

jederzeit wieder loslassen kann. Diese Beziehung kann von
einer Begierde genährt werden, die alles und jedermann,
sich selbst eingeschlossen, zu einem «Besitz» machen
möchte. Haben ist ein Einverleiben, aus dem heraus man
sagen kann: Ich bin, was ich habe.

Der Lebensinhalt und das Lebensziel besteht darin, mög¬

lichst viel zu erwerben, möglichst viel anzuhäufen, viel
zählbaren Besitz zu haben und dadurch ein «Jemand»,
der in dieser Welt zählt, zu werden.

Das wirkt sich natürlich aus - auf die ganze Einstellung
zum Leben, auf das Verhältnis zu Freunden, zu
Liebespartnern, zur Gesundheit, zur Natur, zu Kunstgegenständen,

bei religiösen Menschen zu Gott, zum eigenen Ich.
«Das wichtigste Objekt des Besitzgefühls ist das eigene Ich.
Das eigene Ich umfasst vieles: unseren Körper, unseren
Namen, unseren sozialen Status, unsere Besitztümer
(einschliesslich unseres Wissens), das Bild, das wir von uns
selbst haben und das wir andern vermitteln wollen Das
Wesentliche ist jedoch nicht so sehr der Inhalt, aus dem
das eigene Ich besteht, sondern die Tatsache, dass wir unser
Ich als Ding empfinden, das wir besitzen, und dass dieses

«Ding» die Basis unserer Identitätserfahrung ist» (S. 75).

Die Haben-Mentalität muss nicht statisch sein. Sie ist
durchaus wandelbar. So glaubt Fromm, das Verhältnis
zum Besitz habe sich seit dem 19. Jahrhundert gewandelt.
Die früher herrschende Form des Besitzens sei in den
Jahrzehnten seit Ende des Ersten Weltkrieges fast völlig
verschwunden. Früher habe man alles gehegt und gepflegt,
was man besass. Man habe es solange wie nur irgendwie
möglich benützt. Man habe gekauft, um zu behalten. Das
Motto lautete: «Alt ist schön». Heute kauft man, um
wegzuwerfen. Verbrauchen, nicht bewahren lautet die
Devise. Ob es sich um ein Auto, ein Kleidungsstück oder
ein technisches Gerät handelt, man kauft es, und nachdem
man es einige Zeit benützt hat, ist man es leid und brennt
darauf, es gegen das neueste Modell eintauschen zu
können. Das Motto lautet: «Neu ist schön». Das macht
allerdings nicht frei von der Haben-Mentalität. Diese wird
nur raffinierter. Es ist nicht mehr das konkrete Objekt, an
dem ich hänge, das Auto zum Beispiel, sondern das Symbol
meiner Haben-Stärke, meines Status, meiner objektiv
einschätzbaren Ich-Grösse. Das Besitz-Verhalten hat sich
gewandelt, nicht aber die Besitz-Mentalität.

Die Besitz-Mentalität hat Jean Paul Sartre einmal folgen-
dermassen umschrieben: «Die Gesamtheit meiner Besitztümer

spiegelt die Gesamtheit meines Seins wider» (Das
Sein und das Nichts, Hamburg, 1952, S. 163). Der Besitz
garantiert mir nicht nur materielle Sicherheit, sondern
bestimmt mein innerstes Lebensverständnis. Dieses impliziert

natürlich, dass man an seinem Besitz hängt und ihn
festhält. Der Besitzende unterhält nicht selten fast magische

Beziehung zu seinem Besitz. Je älter er wird, je weniger
er noch schaffen kann, um so fester klammern sich seine
Hände um das Erworbene. Manche meinen, der Geiz, den
man häufig bei alten Menschen beobachtet, sei hierin
begründet. Der Geizige sucht nicht nur die äussere
Sicherheit, die ihm Besitz bietet. Er sucht im Besitz
geradezu seine Identität zu bewahren. Gerade die, die
selber eine Besitz-Mentalität haben, wissen eine solche
Identität anzuerkennen und zu respektieren!

Und doch wissen wir nur zu gut, da^s alles Haben, alles
Besitzen, alles Beherrschen von Objekten, nur vorübergehende

Momente im Lebensprozess sind. Es kann mir alles
schlagartig genommen werden, oder es kommt mir abhanden,

weil ich alt werde und die Verantwortung für die
Dinge, die ich bisher hatte, an jüngere, brauchbarere
Menschen übergeht. Schlagartig kann das «Neu ist schön»
auch mich, den Alten, betreffen, indem ich einem Neuen

350 Schweizer Heimwesen VIl/85



Jahre
_ans^

Das vollständige
Programm

für den modernen
Ausgussraum

Le programme
complet

pour le local
vidoir moderne

Zubehör
Suppléments

Kombinationen
Combinaisons

Ausgusseinheiten
Vidoirs

Beckenspülautomaten
Appareils lave-vases

Der moderne Ausgussraum muss hohe
Anforderungen in Bezug auf rationellen Arbeitsablauf,

Hygiene, Qualität und Zuverlässigkeit
erfüllen. Dabei muss eine gute Lösung immer
an die örtlichen Gegebenheiten angepasst
sein.
Als schweizer Hersteller sind wir in der Lage
auf Ihre Wünsche einzugehen. Dabei ermöglicht

unsere grosse Erfahrung und ein
komplettes Produktsortiment die umfassende und
objektive Beratung. Stellen Sie uns auf die
Probe - wir freuen uns auf Ihre Anfrage.

Le local vidoir moderne doit répondre aux
hautes exigences de rationalité, d'hygiène, de
qualité et de sûreté. En outre une bonne solution

doit toujours s'adapter aux données
locales.

Comme producteur suisse, nous sommes en
mesure d'aller à la rencontre de vos souhaits.
Notre expérience et notre gamme complète de
produits nous permettent de vous conseiller
objectivement et intégralement. Mettez-nous à
l'épreuve, nous nous réjouissons d'être à votre
service.

SIC AG

Warlenbergstrasse 15
4020 Basel
Telex 62640

Wandmodul
Module mural

Wandmodell
Modèle mural

Abdeckungen 18/8
Tables inox

Einsatzkörbe
Paniers

Lagergestelle
Stockage

Tablare 18/8
Etageres inox

Einschweissmodell
Modèle à souder

Tischmodell
Modèle sur-table

Konsolenmodell
Modèle à supports

Pflegegefässe
Ustensiles de soins

Untertischmodell
Modèle sous-table

Schrankmöbel
Meubles sur mesure



weichen muss. Da kann Bitterkeit auftauchen, das demütigende

Gefühl der Nutzlosigkeit, verbunden mit Einsamkeit
inmitten einer Welt, die plötzlich nur noch Gleichgültigkeit

für mich übrig hat. Hier spätestens zeigt sich die
Grenze der Haben-Mentalität. In der Haben-Mentalität ist
der Mensch an das gebunden, was er äusserlich vorzeigen
kann, an das, was er in der Vergangenheit angehäuft hat.
Er ist nicht bloss mit seinen Gedanken häufig beim
Vergangenen, er muss sich auf frühere Erfolge verlassen
können. So wird er mit der Zeit selber ein Monument der
Vergangenheit. Er ist, was er war.

Dass im Alter die Vergangenheit mächtiger wird, ist
natürlich. Die Zukunft wird für einen kürzer und die
Vergangenheit länger. Der Erinnerung beginnt oft ein
Zauber anzuhaften. Aristoteles schon erkannte: «Die alten
Menschen leben mehr von der Erinnerung als von der
Hoffnung.» Muss ich aber diese Vergangenheit als alter
Mensch gleichsam als Besitz in meinen Händen halten
und mich mehr und mehr nur noch durch das Vergangene
verstehen? Kann man denn den Glanz, den das Vergangene
vielleicht einmal hatte, behalten - abgesehen einmal von
den Dingen, die sich in Geld ummünzen lassen? Ein
Zeitgenosse meinte einmal: «Je älter man wird, um so
mehr nimmt sich alles wie Erinnerungen aus. Auch die
Gegenwart. Man sieht sich selbst als schon vergangen an.»
Ist das aber alles, was dem alten Menschen bleibt? Muss
er sich überhaupt noch in der Weise von Zukunft und
Vergangenheit her begreifen? Wenn die Vergangenheit
schal zu werden beginnt und die Zukunft immer kürzer
wird, und fast nur noch im Noch-älter-Werden besteht, was
bleibt dann noch? Antwort: das Jetzt! - Wenn man es

richtig versteht, wenn man es nicht vom Haben, sondern
vom Sein her nimmt.

2. Sein als mögliche Grundeinstellung

Die Zeit ist vor der Grundeinstellung des Habens oder
Seins. Wir sind von ihr umfangen, in sie hineingeboren.
Nicht wir besitzen sie, sondern sie besitzt uns. Was aber
von uns abhängt, ist unser Verhältnis zu ihr. Denken Sie

an einen Moment des Sich-Freuens, des Liebens oder auch
des Innewerdens von Wahrheit. In solchen Momenten
fühlen wir uns quasi «zeitlos». Wir erfahren den Moment,
den Augenblick als beglückend. Und in dieser Quasi-
Zeitlosigkeit erfassen wir etwas von der Grundeinstellung
des Seins. Und dazu gehört, dass man ab und an auch an
das Zeitlose, ja Ewige streift. Deshalb lebt der Mensch, der
aus dieser Mentalität heraus sein Leben gestaltet, nicht
bloss für das Gestern, Heute und Morgen und was sich
davon «haben» lässt. Natürlich kann einer der Zeit nicht
entrinnen - es sei denn im Tode. Aber er muss nicht darin
aufgehen. Es kann ein Mehr und ein Anderes dabei sein.
Und das zeigt sich zum Beispiel gerade in bezug auf die
Vergangenheit. «Man kann die Vergangenheit auch zum
Leben erwecken. Man kann eine Situation der Vergangenheit

mit der gleichen Frische erleben, als geschehe sie im
Hier und Jetzt; das heisst, man kann die Vergangenheit
wiedererschaffen, ins Leben zurückrufen (die Toten
auferstehen lassen, symbolisch gesprochen)» (S. 125).

Weil die Vergangenheit und das «Sich-Erinnern» im Alter
einen quantitativ grossen Stellenwert einnimmt, möchte
ich daran noch etwas veranschaulichen, wie sich gerade
hier die beiden Grundeinstellungen verschieden auswirken.

Sie unterscheiden sich im wesentlichen durch die Art

und Weise der Verbindung, also durch die Art des

Verhältnisses, das hergestellt wird. Erinnert man sich in
der Weise des Habens, ist die Verbindung irgendwie
mechanisch. Sie läuft sozusagen gewohnheitsmässig ab.
Doch muss das nicht sein, auch im Alter nicht. Auch im
Alter kann sich der Wille manifestieren, sich nicht einfach
im gedanklichen Trott zu bewegen, sondern den Dingen
auf den Grund zu gehen. Fromm bringt ein einfaches
Beispiel dafür: «Wenn ich das Wort ,Schmerzen' oder
,Aspirin' mit dem Wort,Kopfschmerzen' assoziiere, dann
bewege ich mich in den logischen, konventionellen Bahnen.

Wenn ich dagegen die Worte ,Stress' und ,Ärger' mit
,Kopfweh' verbinde, dann verbinde ich das betreffende
Faktum mit möglichen Ursachen, auf die ich gekommen
bin, weil ich mich mit dem Phänomen beschäftigt habe»
(S. 40), weil cih nicht einfach Gespeichertes hervorhole,
sondern noch schöpferisch tätig bin. Das muss noch nicht
die Grundeinstellung des Seins sein, ist aber ein Weg dazu.

In der Grundeinstellung des Seins ruft der Mensch, der sich
erinnert, etwas das er einmal gesehen, gefühlt, gerochen,
gehört hat, ins Leben, ins Jetzt zurück, bringt es in sein
«Sein», in seine wahre Wirklichkeit, schliesst sich seinem
Innern auf. Aragon endet eines seiner Gedichte mit
folgenden Zeilen: «Ich glaubte schon die Schattenschwelle
überschritten! Doch spür in meinem Dämmern ich den
einst'gen Schauer. Und meine Stirn wird wie von einer
Hand liebkost. Der Tag, in meinem Innersten gebiert sich
wieder» (in: Simone de Bauvoir. Das Alter, S. 386). Da
lässt sich ein Mensch von Tieferem ergreifen. Er ist beides:
Aktivität und Passivität. Das geschieht nicht einfach, man
muss etwas dazu tun; aber es lässt sich anderseits nicht
zwingen, weil es sich nicht haben lässt. Es braucht etwas
Schöpferisches, ähnlich wie beim Künstler. Auch er muss
auf den schöpferischen Augenblick warten können. Doch
heisst das nicht nichts tun. So gibt es auch eine schöpferische

Art im Sich-Erinnern. Dabei genügt es nicht, sich den
Anblick von Gesichtern oder Landschaften ins Gedächtnis
zurückzurufen. Das Gesicht muss langsam wiedererschaffen,

neu zum Leben erweckt werden. Und damit das

gelingen kann, muss das Gesicht auch früher schon mit
Sammlung und Konzentration betrachtet worden sein. Es

muss schon damals - in der Vergangenheit - mit lebendiger
Beziehung verbunden gewesen sein. Wenn das gelingt, lebt
der Mensch in mir wieder auf, als wäre er hier. Eine
Beziehung wird lebendig. Ich bin im Gespräch mit ihm.
Es ist das Gespräch mit «Toten», die leben.

Auch das Betrachten von Photos kann verschieden
bestimmt sein. Oft dient ein Photo bloss dazu, einen
Menschen oder Gegenstände besser identifizieren zu können.

Die Reaktionen sind dann entsprechend: zum
Beispiel: Ja, das ist er, oder: Ja, so war ich. Das Photo wird
damit zu einem blossen Dokument. Ich betrachte es von
aussen, von dem her, was von einem andern oder von mir
zu haben war. In der Grundeinstellung des Seins hingegen
würde das Photo langsam in mir etwas zum Leben
erwecken: es würde mehr als nur der damalige Haben-
Zustand reproduziert. Es käme auch das Jetzt mithinein.
Ich würde mich jetzt noch an der schönen Stunde von
damals freuen können, und zwar nicht nur aufs neue,
sondern sogar auch noch in einer neuen Weise. Ich könnte
unter Umständen auch noch daran leiden, dass ich damals
so verhärtet war. Das Photo würde mir helfen, mich zu
desillusionieren. Ich will nicht mehr etwas verdrängen oder
aus dem Scheinbaren heraus leben. Ich will das sein, was

352 Schweizer Heimwesen VII/85



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime

Diakonie und Oekonomie
Montag, 23. September 1985, bis Dienstag, 24. September 1985, im
Schloss Hünigen, Konolfingen

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Prof. Dr. Alfred Jäger

Dieses Seminar greift ein höchst aktuelles Thema auf. Diakonie wird hier im weitesten Sinne
verstanden, nämlich als «berufsmässiger Dienst». Kann dieser auch eine theologische Rückbindung
haben? Oder kommt Diakonie erst dann überhaupt voll zum Tragen, wenn diese besteht? Dr.
Alfred Jäger, Professor für systematische Theologie in Bielefeld, hat sich seit Jahren mit diesen
Fragen befasst und auch Verschiedenes darüber publiziert.

Programm

Montag, 23. September 1985

10.00 Eröffnung

10.30 «Wie gelingt es uns, um der
betroffenen Menschen Willen mit
weniger Geld unsere Arbeit zu
qualifizieren?»
Referat: Alfred Jäger

14.30 Ausgewählte Fragen zu
«diakonischen Führungs-Modellen»
Thesen von Alfred Jäger
Anschliessend gemeinsame
Verarbeitung an Texten

20.00 Begegnungs-Abend

Dienstag, 24. September 1985

09.00 «Zu einer Spiritualität der Arbeit»
Referat: Imelda Abbt
Anschliessend Auswertung

11.00 Vom «ökonomischen Funktionär zum
diakonischen Manager»
Wirtschaftsethische Fragen
Referat: Alfred Jäger

14.00 Verarbeitung, Anwendung:
Gruppenarbeit, Plenum

16.30 Ende des Seminars

Kurskosten
Fr. 250.-
Fr. 150-für Teilnehmer(innen) aus
VSA-Heimen
10% Ermässigung für Teilnehmerfinnen) mit
persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Schloss
Hünigen separat, Kosten zirka Fr. 100-

Anmeldungen
bis 13. September 1985 an das Kurssekretariat

VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)
Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft

bestellt haben, muss bei Rückzug der
Anmeldung vor Tagungsbeginn eine Annulla-
tionsgebühr von Fr. 50 - berechnet werden.

Anmeldetalon (Schloss Hünigen 85, «Diakonie und Oekonomie»)

Name, Vorname

Arbeitsort (Name + Adresse des Heims)

Private Adresse PLZ, Ort

Datum Unterschrift:

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Persönliche VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft im Schloss Hünigen erwünscht

D
3
[• Zutreffendes bitte ankreuzen

'

353



ich sein soll, aber auch sein will, eben dieser Mensch mit
seiner Lebensgeschichte. In diesem Zusammenhang ist es

auch interessant, die Selbstporträts von bestimmten Malern

zu betrachten. Sie drücken durch ihr Gesicht das
Verhältnis aus, das sie in einem bestimmten Zeitpunkt zum
eigenen Leben und zur Welt haben. Es ist ihr Gesicht, das

man «haben» kann; und es zeigt gleichzeitig sein «Mehr»
an, das man nicht haben kann.

Ein solches «Sich-Erinnern» will eingeübt werden.
Zugleich hilft es uns, uns zu erneuern, aufuns und auf andere
besser zu lauschen und damit das Gefängnis eines sich im
Haben isolierenden Ichs zu transzendieren. So gewinnen
bzw. behalten wir auch im Alter immer wieder frische
Lebensqualität. Die Wärme, Lebendigkeit und authentische

Bezogenheit zur Welt unterscheidet die Weise des

Seins von der des Habens. Gleichzeitig heisst sie auch das

Gegenteil von Schein. Sie sucht die vieldimensionale
Wirklichkeit einer Person im Gegensatz zu einer trügerischen,

eindimensionalen Wirklichkeit des mess- und
zählbaren Besitzes. Gelingt es, letztere aufzubrechen, wird
der Mensch immer mehr zu dem, was er in seinem Zentrum
ist, eine lebendige Mitte, die die Fähigkeit hat, sich mit
eigenen Kräften auszudrücken. Je mehr wir unsere inneren
wesenseigenen Kräfte gebrauchen, um so mehr wachsen
sie, um so stärker werden sie. Und sie verschwinden nicht
einfach mit dem Alter. Man verliert sie nicht einfach, wie
man Aktien verlieren kann. Hier gilt, was Bettine von
Arnim einmal sagte: «Du verlierst nur, was du nicht
wagst.» In der Seins-Mentalität liegt die einzige Bedrohung
meiner Sicherheit in mir selbst: im mangelnden Glauben
an das Leben und an meine produktiven Kräfte, in
regresssiven Tendenzen, in innerer Faulheit, in der Bereitschaft,

andere über mein Leben bestimmen zu lassen. Aber
diese Gefahren gehören nicht notwendig zum Sein, wohingegen

die Gefahr des Verlustes dem Haben innewohnt»
(S. 109).

3. Sein und Zwischenmenschlichkeit

Beide Tendenzen sind im Menschen vorhanden: Die eine

zu haben; zu besitzen; sie bezieht ihre Stärke aus unserem
biologischen Wunsch zu leben, zu überleben. Die andere
Tendenz ist ebenso in uns vorhanden, die nämlich, zu sein,
zu geben, Lebensfülle zu erreichen. Sie bezieht ihre Stärke
aus dem Bedürfnis, die Enge des Habens aufzubrechen und
mit anderen und anderem zu kommunizieren. Der Mensch
ist auf dieses andere auch angewiesen. Dabei ist jedoch
die Perspektive entscheidend, aus der er diesem andern
begegnet, ob er es vereinnehmen will oder freigebe, ob er
sich schämt, sich vom andern beschenken zu lassen, oder
ob er dankbar dafür sein kann. Es geht um die Frage, ob
dieses andere bloss ein Mittel ist, eine Ware, die im
Grunde austauschbar ist, oder ob wir im andern eine eigene
Sinn-Mitte zu erkennen vermögen. Davon ist auch das

Verhältnis zum andern Menschen mitberührt, ja mitgeprägt.

Menschsein heisst Aufeinander-bezogen-Sein. Und zwar
ist dieses Bezogen-Sein prozesshaft zu verstehen. Durch
das Aufeinander-bezogen-Sein können sowohl ich als auch
der andere die Schranken überwinden, die uns trennen.
Beide Grundhaltungen beziehen diese Veranlagung zum
Zwischenmenschlichen ein, auf je eigene Weise, versteht
sich! So bezieht auch die Grundhaltung des Seins das

Haben ein, aber eben aus der Perspektive des Seins. Es ist

nicht nur ein Nehmen und Nehmen und Nehmen, sondern
ein Nehmen und Geben, ein Geben und Nehmen; was
vielen gar nicht leicht fällt. Und es gibt etwas in seinshafter
Zwischenmenschlichkeit, was sich weder mit Geben und
Nehmen umschreiben lässt. Ich meine die geheimnisvolle
Mitte jeder Personalität, die Würde einschliesst, für die nur
Respekt die angemessene Haltung ist. Soll die Würde des

andern gewahrt bleiben, so kann und darfer niemals mein
Besitz, mein Haben werden. Ansonsten nehme ich ihm die
Würde der Personalität und mache ihn zu «Menge» zu
«Man» zum Mittel, zum austausch- und zählbaren Objekt.
Statt Qualität und Beziehung würde manipulierbar
Quantitatives bestimmend. Die Seins-Qualität des Beziehungsvorganges

lebt aus dem schöpferischen Tätigsein. Diese
lebt, wie oben schon ausgeführt, nicht aus geschäftiger
Nützlichkeit: «Der produktive Mensch erweckt alles zum
Leben, was er berührt. Er gibt seinen eigenen Fähigkeiten
Leben und schenkt anderen Menschen und Dingen Leben»
(S. 92). (Biblisch gesprochen: Er verwirklicht dadurch sein
Abbild-Gottes-Sein.)

Für die Lebensqualität im Alter scheint mir dies von
geradezu beglückender Einsicht zu sein. Das Nützliche und
das Geschäftige gehörten in der Regel eher dem Leben vor
dem Ruhestand an. In dieser Zeit muss der Mensch seine
Existenz aufbauen, für sein Alter Vorsorgen, der Gesellschaft

«nützen». Sehr oft ist dabei kein eigentlich schöpferisches

Tun verlangt. Dieses stellt sich natürlich nicht
einfach mit den Jahrringen ein. Sich im Alter plötzlich auf
Zwischenmenschlichkeit und eigentlich schöpferisches
Tun besinnen zu wollen, dürfte schwer sein, wenn wir uns
nicht schon vorher darum bemüht und uns, immer aufs

neue, daran orientiert haben. Nur dann wird es einem nicht
fremd sein, sein Tun mehr und mehr aus den äusseren
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen oder kulturellen
Aktivitäten abzuziehen und sich zwischenmenschlich-seinshaft
zu verwirklichen. Gelingt das, dann ist freilich die
Möglichkeit eröffnet, bis in den Tod hinein gestaltend zu leben,
ja, den Tod selbst nicht einfach als gestaltloses «Aus»
hinzunehmen. Gläubige Menschen jedenfalls sind von der
Gewissheit erfüllt, nicht ins Nichts hinein zu sterben,
sondern in eine Fülle hinein, die keinen Raum mehr für die
Negativität des Todes lässt. Nietzsche hat es einmal in
seiner ihm eigenen Direktheit so ausgedrückt: «Alle Lust
will Ewigkeit», Augustin dagegen, aus seinem Glauben
heraus: «Du hast uns, o Gott, geschaffen zu Dir, und
unruhig ist unser Herz, bis dass es ruhet in Dir.»
Entsprechend unseren Ausführungen können wir sagen:
letztlich will menschliches Leben immerwährendes Sein
und nicht vergängliches Haben.

*

Es wird wohl niemand herausgehört haben, man könne
ganz einfach und ohne Probleme wählen zwischen Haben
oder Sein, Geschäftigkeit oder Kreativität, Besitzen oder
Loslassen. All diese Momente sind ineinander verzahnt
und durchdringen sich gegenseitig. Und dennoch gibt es
eine Dominanz. Welche Grundeinstellung vorherrscht, ist
nicht purer Zufall. Wir können und müssen uns für eine
entscheiden. Welche scheint uns der menschlichen Grund-
Wahrheit näher zu kommen? Ist der Mensch letztlich
geboren, um zu «sein» oder um zu «haben»? Niemand
kann einem andern den Entscheid dafür abnehmen. Für
das, was mein Leben zumeist bewegt, was mein eigentlicher
Lebenssinn ist, hierin kann mich kein anderer Mensch

354 Schweizer Heimwesen VII/85



vertreten. Auch nicht darin, was ich dafür zu tun bereit
bin. Andere können mir vielleicht helfen, aber ich habe
dafür einzustehen.

Wie immer aber die Entscheidung ist. Beide Grundeinstellungen

brauchen lebenslänglich «Orte», wo sie stillewerden
und innehalten können, um die Geschäftigkeit, ja das
Leben selbst auf seinen Sinn hin zu befragen.

Im französischen Wort für Sinn «Sens» stecken zwei
Bedeutungen: nämlich Sinn - aber auch Richtung. Das ist
nicht einfach ein Wortspiel, sondern zeigt, dass Sinn und
Richtung zusammengehören. Was nirgendwohin führt, hat
auch keinen Sinn. Auch im Alter nicht. Und so geht es

darum, dass die Grundeinstellung unseres Lebens Sinn und
Richtung hat, sinnvoll ist. Und diese sinnvolle Richtung
umfasst nicht nur das innere, sondern auch äussere Tun.
Soll das Alter Lebensqualität beinhalten, so müssen auch
da Ziele verfolgt werden; Aktivitäten zum Beispiel für
andere, für eine Sache, für soziale, politische, geistige oder
schöpferische Aufgaben. Man müsste sich wünschen, bis
zum Tode starke Leidenschaften zu haben, die es uns
ersparen, dass wir uns nur mit uns selbst beschäftigen. Das
Leben behält einen Wert, solange man durch Liebe,
Freundschaft oder Mitgefühl, selbst durch Empörung, am
pulsierenden Leben teilnimmt. Dann bleiben auch Gründe
zu handeln oder zu sprechen. Simone de Beauvoir meint
zu Recht: «Es wird den Menschen oft geraten, sich auf ihr
Alter vorzubereiten. Wenn es sich aber nur darum handelt,
Geld aufdie Seite zu legen, einen Alterssitz zu wählen oder
Hobbies anzufangen, dann wird einem, wenn es soweit ist,
wenig geholfen sein. Besser ist es, nicht zuviel ans Alter zu
denken, sondern ein möglichst engagiertes und möglichst
gerechtfertigtes Menschenleben zu leben, an dem man auch
dann noch hängt, wenn jede Illusion verloren und die
Lebenskraft geschwächt ist» (S. 465).

Das erinnert an ein Wort Meister Eckharts: «Dass ich ein
Mensch bin, habe ich gemeinsam mit allen Menschen.
Dass ich sehe und höre / und esse und trinke / ist mir
gemeinsam mit allen Tieren. Aber dass ich bin, ist nur
mir eigen / Und gehört mir / Und niemand sonst / Keinem
anderen Menschen.» Und damit ist nochmals auf das

Wesentliche verwiesen. Menschliches Leben hat ein
Zentrum, einen Kern, der durch nichts und niemanden
stellvertreten werden kann. Und in diesem Kern ist auch
unsere Grundeinstellung zum Leben verwurzelt, sei es die
des Habens oder die des Seins. Wie gesagt, niemand kann
einem andern hier hineinregieren, oder gar ihm die
Verantwortung abnehmen. Aber wir sind auch
zwischenmenschliche Wesen. Und wir können zu andern von dem
reden, was uns bewegt. Und so möchte ich zum Abschluss
doch noch mal folgendes in Erwägung bringen.

Das ich bin, dass ich letztlich mir gehöre, und keinem
andern Menschen sonst, und auch keinem andern gehören
kann, qualifiziert die beiden Grundeinstellungen, die
Grundeinstellung des Habens und die Grundeinstellung
des Seins. Mich kann ich nur sein, und nicht haben. Hier
spätestens müsste aufgehen, dass es Bereiche gibt - und es
sind die, worauf es letzlich ankommt - wo das Haben seine
Kraft verliert, wo es schal und unbrauchbar wird. Weiter
kann allenfalls noch das Sein führen.

Ohne das Alter - mit all seinen Beschwerden, Defizienzen
usw. zu verherrlichen - möchte ich die Frage doch an Sie

richten, ob nicht die letzte Phase des irdischen Leben sein

«bevorzugter» Ort der Intensitätserfahrung der Seins-

Qualität in uns sein könnte? Ich sage betont: sein könnte
und sage es bewusst vor Ihnen, die Sie sich täglich auch
und zum Teil gerade mit der Negativseite des Alters zu
befassen haben. Intensität des Seins meint selbstredend
nicht nur die Freuden, nicht nur die Ernte aus dem
Erreichten, aus dem Erlebten, aus dem Geleisteten und aus
dem Erreichten, sondern auch das Erleiden, das Durchstehen

bis zum Ende hier, in der uns bekannten Welt. Für den,
der bloss das Haben kennt, wird natürlich nur ein
Haben-Zentrum verlöschen. Er kann von diesem Durchstehen

keinen Gewinn mehr erhoffen. Wie aber ist es für
den, dem das Sein aufgegangen oder gar vertraut ist? Lässt
sich da nicht auch ein Anruf des Seins an uns vernehmen?
Kann nicht das das Wertvollste sein, das ein Mensch einem
andern vermitteln kann: dass jeder einmal den Kampfums
Haben aufgeben darf, um nur noch dem Sein zu leben und
der Hoffnung, einmal, bald, in seine ganze Fülle einzutreten.

3 Embru Dienstleistungen
S 3/85

Service
Wie im gepflegten Restaurant
sind auch wir für Sie da, wenn
Sie Wünsche haben. Unter
Service verstehen wir: Instruktionen

jeder Art, Bedienung,

Pflege, Unterhalt,
Ausführung von Reparaturen oder
ganz einfach Hilfeleistung,
wenn's irgendwo fehlt.
A votre service

Embru-Werke, Pflege- und Krankenmöbel
8630 Rüti ZH, Telefon 055/.31 28 44
Telex 875 321

Wenn
rufen fährt unser Servicewagen

vor, gut ausgerüstet,
mit kompetentem Fachmann.

Embru: ein Angebot,
bei dem Produkt und
Leistung stimmen, das
seinen Preis wert ist.

355


	Zur Lebensqualität im Alter

