
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 5

Artikel: Lako-Seminar vom 23./24. Januar 1985 : Datenschutz und
Datenspeicherung im Sozialwesen

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lako-Seminar vom 23./24. Januar 1985

Datenschutz und Datenspeicherung im Sozialwesen
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin Kurswesen VSA und Mitglied des Stiftungsrates LAKO*

Noch vor nicht allzulanger Zeit sprach man voller Bewunderung

und Begeisterung vom Wunder der Computer-
Welt; jetzt heisst bereits ein neues Buch: «Nur ein Wunder
kann uns retten», nämlich vor der sich abzeichnenden
heraufziehenden Computer-Welt. Was anfangs so gepriesen

wurde, lastet nun schwer auf uns. Die Computer-Welt
ist zumindest eine weltweite Herausforderung, die bewältigt

werden muss. Nicht wenige beginnen bereits den hohen
Preis, der dafür zu bezahlen ist, zu bejammern. Sie

möchten, dass sich der Mensch von den Geistern, die er
rief, wieder verabschieden würde. Doch das ist Utopie. Der
Drang nach Wissen und die Neugierde, von denen
Forschung genährt wird, lassen sich nicht unterdrücken. Wir
können allenfalls noch auf die Grundhaltung, aus der
heraus Forschung betrieben und dann technisch umgesetzt
wird, Einfluss nehmen - durch rechtliche Regelungen,
oder aber, was besser wäre, durch Förderung eines
ethischen Grundverhaltens bei allen Beteiligten. Letzteres
muss wenigstens versucht werden, selbst wenn nicht wenige
Naturwissenschaftler der Meinung sind, «dass jede Diskussion

über ethische Postulate: ,man sollte', die sich auf die
Naturwissenschaft beziehen, immanent subversiv und
anti-wissenschaftlich, ja auch anti-intellektuell ist» (Joseph
Weizenbaum : Die Macht der Computer und die Ohnmacht
der Vernunft, Suhrkamp-Taschenbuch 274, 1978, S. 345).

Im folgenden soll eine anthropologisch-ethische Einstimmung

in das Thema «Datenschutz und Datenspeicherung
im Sozialwesen» versucht werden. Welche Konsequenzen
grundsätzlicher Art für den Datenschutz und die
Datenspeicherung im Sozialwesen daraus erwachsen, ist alsdann
Gegenstand der weiteren Überlegungen.

A. Anthropologisch-ethische
Überlegungen

Dem Auftrag, grundsätzliche Überlegungen zum Thema
vorzulegen, komme ich gerne nach. Denn eine philosophisch

orientierte Anthropologie kann an der Problematik
der Computer-Technik nicht vorbeigehen. So sehe auch
ich einesteils die grosse Chance effizienter Arbeit dank
Computern, andererseits macht mich die rasende Entwicklung

auf diesem Gebiet auch wieder hilflos, ja geradezu
ohnmächtig. Schliesslich sind doch durch den Einsatz von
Computern immer auch Personen betroffen und nicht bloss
Dinge und Objekte. Die entscheidende anthropologischethische

Frage scheint mir dabei diejenige nach Freiheit
und Verantwortung zu sein, und zwar desjenigen, der
Computer einsetzt, aber auch desjenigen, der durch ihren
Einsatz betroffen wird. In welcher Weise darf letzterer
«betroffen» werden? In welcher Weise darf ersterem

* Vortrag gehalten am 23. Januar 1985 im Rahmen eines von der
Schweizerischen Landeskonferenz für Sozialwesen (LAKO) in Zürich
durchgeführten Seminars.

«dreingeredet» werden? Wie immer die Antwort ausfallen
mag, eine anthropologisch-ethische Reflexion muss immer
auch, ja vor allem, Anspruch und Recht der gegebenen
Antworten mitreflektieren. Deshalb zuerst nun eine relativ
lange «anthropologisch-ethische Einstimmung».

a) Zum Problem «Freiheit»

Die Freiheitsdiskussion ist nicht neu. So bedeutete die
menschliche Freiheit für die Antike ein «Offensein des
Intellekts für die Ordnung und die Prinzipien des Seienden».

Das gilt für die Vorsokratik wie auch für Sokrates,
Plato, Aristoteles und die Stoa. Dieses Offensein ist dem
Menschen grundsätzlich möglich. Sie wird jedoch in
seinem irdischen Dasein immer wieder gehemmt und
getrübt und muss durch eigene Anstrengungen immer neu
zurückgewonnen werden. Und der Mensch kann es auch;
darin besteht sogar wesentlich seine Freiheit. Er hat die
Freiheit, dem Logos in ihm zu folgen, der ihm die Ordnung
und die Prinzipien des Seins erschliesst. Das aber hiess
wiederum: alle Freiheit ist Bindungen unterworfen. Und
wie die Antike vor allem am Allgemeinen, am Wesen des
Menschen und des Seins ganz allgemein, interessiert war,
so suchte man auch das Woraufhin menschlicher Freiheit
in einem Allgemeinen. Die grundsätzlichen Möglichkeiten
der Freiheit sind durch das menschliche «Wesen», die
menschliche «Natur», vorbestimmt. Das Christentum
brachte neue Aspekte zur Sprache. Für dieses war zwar
das Woraufhin der Freiheit auch vorgegeben, durch
Schöpfung und Offenbarung (Erlösung) nämlich. Doch
musste vor allem die Offenbarungs-Wahrheit im Glauben
ergriffen und zum Maßstab des Denkens und Handelns
gemacht werden. Die Freiheit spielte nicht mehr nur für
den Weg eine Rolle (Antike), sondern auch für das Ziel.
Der Mensch ist sogar frei, das letzte, von Gott geoffenbarte
Ziel nicht zu akzeptieren und nach einem andern zu
suchen. Dabei besteht freilich die Gefahr, sich schwer zu
verfehlen (Sünde!) und das ewige Heil zu verlieren. Ineins
damit entwickelte das christliche Denken in ganz ursprünglicher

Weise Interesse für den «einzelnen». Der Mensch
ist als einzelner durch Gottes Offenbarung betroffen und
in die Entscheidung vor Gott gestellt. Der Begriff der
Person wurde wichtig. Als Person ist der Mensch «Dasein»
in eigenem Namen und in eigener Bewährung. Es wurde
so die Seins-Offenheit (Inellektualismus) der Antike durch
die Betonung personalen Wollens entscheidend ergänzt.

Während in der Antike und im Christentum nicht die
Frage, ob Freiheit möglich sei, sondern worin sie bestehe
und wie sie im Ganzen des «Seins» bzw. der «Offenbarung»
zu verstehen sei, diskutiert wurde, wird im Denken der
Neuzeit die Freiheit als solche in Frage gestellt. Dies ging
so weit, dass es für viele Forscher eine Selbstverständlichkeit

wurde, dass es keine Freiheit geben könne. Dieser
Umschwung hat viele Gründe. Der entscheidende ist
zweifelsohne im Aufschwung der Naturwissenschaften zu
sehen. Diese haben von dem Moment an Auftrieb bekom-

234 Schweizer Heimwesen V/85



DRITTES PRAXIS-SEMINAR VSA
11 ./12. Juni 1985, im Franziskushaus Dulliken

Leitung: Dr. Imelda Abbt; Dr. med. Karl-Heinz Bauersfeld

Veränderungen im Alter
Die diesjährige Thematik geht auf Anregungen im letzten Praxis-Seminar
zurück. Das Seminar will Hilfen für den Umgang mit geistigen und seelischen
Veränderungen beim alternden Mitmenschen bieten.

PROGRAMM

Dienstag, 11. Juni 1985

10.00 Begrüssung

«Das Alter in den verschiedenen Kulturen» (Abbt)

10.45 «Symptomatik typischerZustandsbilder und
Verlaufsformen»
(Bauersfeld)

14.30 «Wie erleben wir im .arbeitsfähigen Alter' als
Mitmenschen und Betreuer diese Symptome?»
(Bauersfeld)

15.30 Wie reagieren wir darauf? Gruppenarbeit an
Hand von persönlichen Beispielen

20.00 Gemütliches Beisammensein

Mittwoch, 12. Juni 1985

09.00 «Verständnis, Pflege und Betreuung, Therapie
des alternden Mitmenschen: Begriffliche
Klärung unserer Einstellungen und Handlungsweisen.

Das Selbstverständnis» (Bauersfeld)

10.30 «Mitsein, Verstehen, Mitgehen als Weisen
mitmenschlichen Seins und Grundlage einer
Einstellung zur Pflege, Betreuung und
Thearapie» (Bauersfeld)

14.00 Wie kann ich meine Einstellungen und
eventuellen .Widerstände' gestalten?
Gruppenarbeit mit Einbezug eigener
Erfahrungen

15.00 Rückblick auf die Arbeit; didaktische Probleme
beim Vorbereiten auf diese Tätigkeit

15.45 «Zur Veränderung als Chance» (Abbt)

16.00 Schluss des Seminars

Kurskosten Fr. 250-fürNichtmitglieder.
Fr. 150.-fürTeilnehmer aus VSA- Heimen.
10 Prozent Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft.
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus,
Vollpension zirka Fr. 65 - separat.

Anmeldung bis. 1. Juni 1985 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstrasse 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 (nur vormittags)

Anmeldung Praxisseminar 85 Dulliken

Name, Vorname Adresse

Name des Heims PLZ/Ort

Datum, Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft Unterkunft im Franziskushaus erwünscht

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annulationsgebühr von Fr. 70 - berechnet werden.



men, als die Mathematik zur ersten Hilfswissenschaft der
Naturforschung wurde. Dies geschah um die Mitte des 14.

Jahrhunderts. Da begann sich eine mechanische
Naturbetrachtung durchzusetzen («Artistae» in Paris). Leonardo
da Vinci favorisierte die mathematische Behandlung
naturwissenschaftlicher Probleme. Später meinte Galilei, das
Buch der Natur sei in mathematischer Sprache geschrieben;

die Buchstaben seien da Dreiecke, Kreise und andere
geometrische Figuren. Die schärfste Zuspitzung hat diese
Auffassung im Anfang des 19. Jahrhunderts bei Laplace
gefunden. Er war überzeugt, dass alles Geschehen kausal
determiniert und mathematisch zu fassen sei. Würde man
die «Weltformel» entdecken, könnte man aus aktuellen
Daten das künftige, aber auch das vergangene Geschehen
exakt erschliessen. Es ist klar, dass dann «Freiheit» - im
Sinne einer Willkür-Freiheit, nicht eines verursachten
Phänomens - ein unwillkommener Faktor ist. Verschiedene

Arten von Determinismen - vor allem der ethische -
haben denn auch versucht, allfallige Gefühle der Freiheit
auf gesetzliche Ursachen zurückzuführen.

Die deterministischen Ethiker versuchten, über den
vielleicht niederschmetternden Eindruck, die die durchgängige
Determiniertheit zunächst auszulösen vermochte,
hinwegzuhelfen. Sie fanden, diese Erkenntnis sei etwas Befreiendes.

Denn erstens habe man die Illusion der Freiheit
durchschaut, und das Durchschauen einer Illusion sei

immer etwas Befreiendes. Zweitens sei der Sinn der
Freiheit keineswegs entleert worden, er sei nur anders
geworden, nämlich: innerlich der Notwendigkeit, der ich
ja so oder so unterworfen bin, zuzustimmen und unbedenklich

nach ihr zu leben. Dann höre auch die innere
Zwiespältigkeit auf, man bekomme erst die richtige
Lebenslust und genese wie von einer schweren Krankheit.
Dann habe der Mensch die «innere Freiheit». Drittens
blieben ja auch die Wesensunterschiede. Wir unterscheiden

doch auch zwischen einem gut- und einem schlechtgewachsenen

Baum. Wir machen einem schlechten keine
Vorwürfe, aber wir lassen ihn vermutlich nicht in unserem
Garten stehen. Ein Verbrecher hat also keinen Grund,
wegen seiner ethischen Determiniertheit vor Gericht
Freispruch zu fordern. Er wird von der entsprechend
determinierten Umwelt eliminiert.

Total-Determinismen führen letztlich immer zur Leugnung

der Freiheit. Aus spekulativer Sicht hat dies wohl in
einer kaum übertreflfbaren Konsequenz der französische
Materialist Paul Thiry d'Holbach (1723-1789) gemacht.
Sein «Système de la nature» gilt als das Schlüsselwerk der
französischen Materialisten. Der Mensch ist für ihn zur
Gänze ein Produkt der Natur, das heisst, der Mensch ist
durch und durch von den Gesetzlichkeiten der Materie
bestimmt: alles was Menschen geschaffen haben an Kultur,
an gesellschaftlichen Einrichtungen, an technischen Werken,

wie Religion, Moral, Gesetzgebung, Staatsverwaltung,
usw., muss als eine lange Folge von Ursachen und
Wirkungen angesehen werden. All das ist auf physikalisch
bestimmte Antriebe zurückzuführen. Er bestreitet nicht,
dass Menschen das Gefühl haben, frei zu sein, verantwortlich

zu sein, aus einem geistigen Prinzip (Seele) zu leben
usw. Er ist aber überzeugt, dass diese Gefühle von
unbewusst (und bisher unbekannt) wirkenden physikalischen

Gesetzen bewirkt sind. Holbach schreibt: «Unser
Leben ist eine Linie, die wir von Natur aus auf der
Oberfläche beschreiben müssen, ohne einen Augenblick
davon abweichen zu können. Wir kommen ohne unsere
Einwilligung zur Welt; unser Körperbau hängt nicht von

uns ab; unsere Ideen kommen ohne unser Zutun; unsere
Gewohnheiten stehen in der Macht derer, die sie uns
beigebracht haben; wir werden unaufhörlich sowohl durch
sichtbare als auch durch verborgene Ursachen modifiziert,
die notwendig unsere Seins- und Denkweise und unsere
Wirkungsart bestimmen. Wir sind gut oder schlecht,
glücklich oder unglücklich, klug oder unklug, vernünftig
oder unvernünftig, ohne das unser Wille mit diesen
verschiedenen Zuständen etwas zu tun hätte.» Es mag nicht
ohne weiteres konsequent erscheinen, aber Holbach zieht
daraus den Schluss, dass durch geschickte Erziehung und
geschicktes politisches Agieren alles zum besten gelenkt
werden könne.

Leider hat diese letztere Uberzeugung verheerende
Wirkungen gehabt. Die Jakobiner suchten die angesprochene
Erziehung schon bald mit Gewalt zu beschleunigen;
ähnlich die französischen Revolutionsheere, die Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit in ganz Europa mit Hilfe
der Waffen durchsetzen wollten. Systematische Drohung,
Einschüchterung, Repression sind inzwischen übliche
politische Mittel in totalitären Staaten geworden.
Gehirnwäscher suchen in Gefangnissen, Konzentrationslagern
oder psychiatrischen Kliniken bei den Internierten «unbe-
wusste Kräfte» zu mobilisieren, um eine Umpolung zum
«positiven» Staatsbürger zu bewirken. Die Folge davon
sind jedoch nicht etwa glückliche Staatsbürger, nicht auf
das Wohl des einzelnen bedachte Staaten, sondern «Archipele

Gulag».

Hat sich Holbach die Sache also nicht doch zu leicht
gemacht? Viele meinen ja; und sie geben auch Gründe
dafür an. Zum Beispiel: Holbach ist ein objektiver Denker
(wie alle Deterministen). Reden objektive Denker über
Seelisches, dann nehmen sie dieses als etwas Vorliegendes,
Objektives, und vergessen, dass sie dazu, um die Seele

objektiv nehmen zu können, Seelisches aufnicht-objektive
Weise vollziehen müssen. «Seele» liegt nicht einfach vor,
so wie objektive Dinge. Seele muss auch aktiv verwirklicht
werden, oder sie ist nicht. Seele-Vollzug ist Bedingung der
Möglichkeit, dass man etwas objektiv nehmen kann. Auch
wer unbewusst wirkende objektive Gesetzlichkeiten in
Anspruch nimmt, muss dazu Seele vollziehen. Und darum
kompliziert sich (seit Kant bzw. Descartes) unser Problem.
Kann man dieses Seelische, ohne das ein Objekt- und
Gesetzesbewusstsein nicht möglich ist, einfach mit Termini

beschreiben, die für Objekte und objektive Gesetze

angemessen sind? Warum glauben das die einen, die
Deterministen, zu können, andere aber nicht? Setzen sich
in den ersten die (unbewussten) Gesetze durch, bei den
zweiten aber nicht? Und warum dieser Unterschied? Gibt
es dafür einen erkennbaren, objektiven Grund? Oder ist
eventuell gar nicht alles so fest determiniert, wie behauptet?

b) Zum Problem «Verantwortung»

Damit komme ich zu einem zweiten Problembereich, dem
der Verantwortung. Wie ist nämlich das Bewusstsein einer
Verantwortung zu erklären? Mit den Aussagen eines
Wissenschaftlers sind doch Ansprüche verbunden: die
Schlüsse, die er aus seinen Untersuchungen zieht, sollen
ernst genommen werden, weil sie wahr, richtig oder
mindestens diskutabel sind. Der Wissenschaftler verantwortet

sie mit andern Worten. Würde man den Eindruck
haben, er schwindle oder meine es nicht (ganz) ernst, würde
man sich wohl nicht mehr weiter wissenschaftlich damit
beschäftigen.

236 Schweizer Heimwesen V/85



Das Aufmerken aufdas, was sich im Bewusstsein tut, wenn
man eine behauptende (oder auch eine fragende oder
zweifelnde) Aussage macht, ist der Ausgangspunkt für die
transzendentale Reflexion (Descartes, Kant, Fichte
Der transzendentalen Reflexion erschliesst sich, dass in
den Tiefen unseres Bewusstseins unter anderem eine

Forderung, ein moralisches Gesetz, west, das zwar fordert,
aber nicht determiniert.. Sein Kern besagt: ein anderes
Vernunft-Wesen nie bloss als Mittel, sondern immer auch
als Zweck zu behandeln (Kant).

Da frei, kann der objektive Denker die Wende aufs

(Erkenntnis-)Subjekt hartnäckig verweigern. Er wird dann
auch des Freiheits-Moments in allem Theoretisieren nicht
innewerden, oder ihm keine entscheidende Bedeutung
beimessen, ebensowenig dem Moment der Verantwortung.
Er wird und kann nur Objektives suchen. Äussert er sich
ganzheitlich-metaphysisch (wie zum Beispiel Holbach),
wird er alles Nicht-Objektive als Ausfluss des Objektiv-
Gegebenen oder -Vorhandenen zu verstehen suchen und
was sich dem widersetzt - unter anderem eben auch
persönliche Freiheit und Verantwortung der Vernunft -
auf unbewusst wirkende physisch-materielle Gesetze
zurückführen. Dass diese und ihr Zusammenhang mit unsern
Gefühlen von Freiheit und Verantwortung momentan
noch nicht zur Gänze durchschaut sind, tut seiner
Uberzeugung keinen Abbruch.

Das Missliche ist nur, dass es eine Art Patt zwischen den
beiden Positionen gibt. Jede kann die Argumente der
andern zurückweisen. Und so meinte Fichte einmal, was
für eine Philosophie man habe, hänge davon ab, was für
ein Mensch man sei. Zugleich aber war er überzeugt, der
transzendentale Denker könne die kohärentere philosophische

Theorie für das Phänomen «Bewusst-Sein» erstellen
als der objektive Denker; letzterer bleibe an einem Teil
des Bewusst-Seins, am objektiv zu verstehenden Sein
nämlich, hängen, und könne daher nicht für das wirkliche
Ganze Sinn entwickeln.

c) Zum Problem «Computer»

Damit ist das Kernproblem unserer Fragestellung
angesprochen. Kann das Entstehen von Sollen, Freiheit und
Verantwortung naturgesetzlich erklärt und schliesslich
auch technisch gesteuert werden, dann gibt es eigentlich
keine letztlichen Gründe mehr, das, was technisch machbar

ist, nicht tatsächlich eines Tages auch zu tun. Ist diese

naturgesetzliche Erklärung bzw. diese technische Steuerung

nicht möglich - und dafür gibt es sehr gewichtige
philosophische Argumente -, dann wird die auf den
Menschen Rücksicht nehmende Verantwortung weder aus
Forschung noch technischer Umsetzung derselben
verschwinden dürfen, und auch gar nicht können. Verantwortung

und damit verbundene Freiheit sind nämlich selbst
Bedingungen der Möglichkeit, dass wir Menschen forschen
und etwas Erforschtes technisch umsetzen können.

Auch wer von Freiheit und Verantwortung her denkt,
kennt und anerkennt Gesetzlichkeiten. Auch wenn er
Freiheit und Verantwortung nicht aufunbewusst wirkende
Gesetze der Materie zurückführt (Holbach), sind diese in
sich doch nicht gesetzlos. Sie haben ihr Mass in Forderungen

der Vernunft. Und diese bestimmen nach Kant
zunächst zwar das Praktisch-Moralische (vgl. oben: das
moralische Gesetz), beziehen aber auch das Praktisch-
Pragmatische (Wohlfahrt, Politik) und das Praktisch-

Technische mit ein, also Bereiche, die zum Teil oder zur
Gänze durch objektive Gesetze bestimmt sind. Konkrete
menschliche Freiheit losgelöst von jeglicher Notwendigkeit
überhaupt gibt es nicht. Angewandt aufunser Thema heisst
das: objektiv Messbares, Prüfbares, Erfassbares gehört
wesentlich zur Realisierung menschlichen Lebens und
daher auch zum menschlichen Selbstverständnis. Objektives

mit Hilfe des Computers zu erfassen und damit viele
Fehlinformationen oder überflüssige Dienstwege zu
vermeiden ist eine Leistung, die geschätzt werden muss und
genutzt werden darf (soll).

Doch wo ist die Grenze? Wer kann schon exakt angeben,
wo der objektive Bereich aufhört und der subjektive
beginnt? Und welcher Computer-Fan möchte nicht
möglichst viel via Computer erfassen, auch in den menschlichen

Bereichen? Umgekehrt wirkt sich ein Computer-
Einsatz immer auf Menschen aus, auch da wo er in rein
objektiven Bereichen eingesetzt wird. In vielen mag das

Funktionieren des Computers Jubel und Entzücken auslösen,

andere aber fürchten sich davor. Sie fürchten, dass
eines Tages alles, selbst ihr Innerstes und Privatestes,
fremdem Zugriff preisgegeben sein wird. Zwar scheint das

radikal Neue «an unserer Industriekultur die entschiedene

Weigerung (zu sein), irgend eine Gegebenheit im
Bereich des Sozialen als schicksalhaft und der Herrschaft
des Menschen entzogen anzuerkennen» (Raymond Aron;
zit. in: NZZ; 17./18. 11. 1984, Nr. 269). Der Mensch
scheint endlich ein Ziel langer, langer Anstrengungen und
Kämpfe erreicht zu haben: über sich selbst bestimmen zu
können. Nun aber muss er fürchten, tiefer in Abhängigkeit
zu geraten als je zuvor. Der Computer scheint die totale
Erfassung und Steuerung des Menschen möglich zu
machen und ihm sukzessive jeglichen Freiraum, jegliche
EigenVerantwortung, jegliche Alternative zu entziehen.
Dass alles machbar zu werden scheint, hinterlässt ein
beklemmendes Gefühl. Joseph Weizenbaum sucht es so zu
umschreiben: «,Ich bin eine Maschine', sagt der Punkt -

schweisser. ,Ich bin in einem Käfig eingesperrt', sagt der
Bankbeamte, der damit nur dem Hotelportier aus dem
Mund spricht. ,Ich bin ein Packesel', sagt der Stahlarbeiter.
,Meine Arbeit könnte genausogut ein Affe machen', sagt
die Empfangsdame. ,Ich bin weniger als ein landwirtschaftlicher

Zubehörartikel', sagt der Wanderarbeiter. ,Ich bin
ein Objekt', sagt das Mannequin. Ob sie im blauen oder
im weissen Kittel arbeiten, bei allen kommt es aufdasselbe
heraus: ,Ich bin ein Roboter'» (Die Macht der Computer
und die Ohnmacht der Vernunft, a.a.O., S. 337).

Man könnte nun fragen: Warum soll der Mensch nicht
eine Art Roboter sein? Wer deterministisch denkt
(Holbach), müsste eigentlich vor dieser Konsequenz nicht
zurückschrecken! Und trotzdem tun es die Menschen,
wenn sie spontan und nicht etwa deterministisch reflektiert
reagieren. Was aber schreckt denn daran die Menschen?
Sie halten eine Art Roboter-Dasein für nicht vereinbar mit
ihrer Würde als Mensch, könnte man mit Kant antworten.
Und diese Würde gründet in der Möglichkeit des
Menschen, frei-verantwortlich aus dem moralischen Gesetz zu
leben, das heisst ein vernünftiges Wesen zu sein. - Doch
scheint mir das noch nicht die ganze Antwort auf die
gestellte Frage zu sein. In seinem frühen Hauptwerk «Sein
und Zeit» hat Martin Heidegger unter anderem auch von
der Furcht und der Angst gehandelt. Und das kann uns
hier, scheint mir, weiterhelfen. Furcht, auch Furcht vor
dem Computer, lässt sich irgendwie fassen, beschreiben

237



und benennen. Es gibt ein «Wovor» der Furcht. Furcht
aber hat Wurzeln in etwas Tieferem, das kein konkretes
Objekt mehr hat und darum auch nicht mehr wirklich
beschreibbar ist: der Angst. In der Angst drohen wir vom
Nichts überwältigt zu werden. Wer ihr standhält und trotz
allem zum Leben ja zu sagen vermag, gewinnt Distanz zum
Objektiven und Beschreibbaren und technisch Machbaren.
Die Angst macht mit andern Worten offenbar, dass wir frei
sind, frei «zum eigensten Seinkönnen» (M. Heidegger: Sein
und Zeit, Tübingen 1967/1 1, S. 188) - angesichts der
Bedrohlichkeit der Welt keine leichte Aufgabe! Deshalb ist
menschliches Leben wesentlich von Sorge bestimmt. Und
diese Sorge kann sich nun auch auf den Computer
beziehen; die im Computer steckenden Möglichkeiten
können Furcht auslösen, ja selbst Angst!

So furchten sich viele davor, dass irgendwelche Zahlen und
Daten unser Leben zunehmend bestimmen könnten; dass

sogar wir selbst in irgend einem Zentrum registriert und
unter einer Nummer zusammengefasst werden und dann
in immer weiteren Bereichen nur noch als diese Nummer
figurieren; dass unsere Zukunft immer weniger von uns
selbst als von der Bedeutung dieser Nummer bestimmt
wird. Und diese Furcht erhält von den täglichen Informationen

reichliche Nahrung. So konnte man zum Beispiel
kürzlich in einer Illustrierten lesen: «Die Computer von
morgen werden nicht nur sehen und Sprache verstehen
können, sondern auch neue Waffen bauen. Und manche
Forscher träumen sogar davon, sie ins menschliche Gehirn
einzusetzen» (Der Stern, Heft 45, 1984, S. 229).

Der Computer wird aber, auch bei grösstmöglicher
Perfektionierung, eines nie können: menschliche Furcht, und vor
allem Angst, empfindend nachvollziehen! Angst ist durch
Daten und Datenkombinationen nicht zu erfassen. Und
doch ist sie oft eine wirklichere Realität als Einkommen,
Beruf, soziale Stellung, usw. Damit aber ist etwas
Grundsätzliches und Entscheidendes für die anthropologischethische

Diskussion des Computer-Problems gesagt: Eine
ethische Diskussion darf nie bloss das objektiv Erfassbare
und technisch Machbare in die Reflexion einbeziehen. Sie
hat auch, und vor allem, anderen Momenten - zum
Beispiel eben der Angst, aber auch Freiheit und Verantwor-
tung, Sorge, Furcht usw. - Rechnung zu tragen.

Damit ist nicht gesagt, dass der machbare und
nichtmachbare Bereich miteinander nichts zu tun hätten. Sie

sind zum Teil ineinander verschränkt und bedingen sich
gegenseitig. Daraus ergeben sich leicht sehr heikle
Ermessensfragen. Nehmen wir den Datenschutz. Ist zum Beispiel
das Vermögen eines Menschen eine nur zahlenmässige
Grösse? Soll letztere öffentlich zugänglich sein? Kann
Kenntnis des Vermögens nicht auch eine Zone bedeuten,
die geschützt, bzw. nur verantwortungsbewussten
Menschen zugänglich sein darf? Bedeutet die Preisgabe der
Höhe des Vermögens für einen alten Menschen nicht auch
Identitätsverlust, Unsicherheit, Furcht? Zumindest ein
differenziertes Abwägen und Berücksichtigen dieser ineinander

verschränkten Faktoren ist unabdingbar Pflicht.

Konsequenzen grundsätzlicher Art
für den Datenschutz und die

Datenspeicherung im Sozialwesen

Die bisherigen Überlegungen gingen davon aus, dass nicht
mehr diskutiert werden muss, ob der Computer kommt

oder nicht. Er ist da, und man muss bereits von einem

Siegeszug desselben sprechen. Er erobert Gebiet um Gebiet
und wird immer unentbehrlicher. Für die Einführung des

Computers eine Lanze zu brechen hätte daher geheissen:
Wasser in den Rhein zu tragen. Der Nutzen des Computers
ist unbestreitbar. Wenn fast ausschliesslich von seinen
Grenzen und Gefahren gesprochen wurde, dann nicht, weil
seine Erfindung und nun seine praktische Nutzung nicht
grosse menschliche Errungenschaften wären. Aber gerade
weil sich der Computer auf einem fast rauschhaften
Siegeszug befindet, sollte - aus Sorge - auch von dem

gesprochen werden, der den Computer schliesslich erfunden

hat und nun zu seinem Nutzen einsetzen möchte: vom
Menschen. Der Computer ist des Menschen Werk. Und
der Mensch darf nicht ein Sklave des Computers werden,
noch darfer diesen zur Versklavung anderer einsetzen. Das
ist das Anliegen einer anthropologisch-ethischen Diskussion

und erklärt das vorwiegend kritische Moment.
Unbegründet ist die Sorge um den Menschen nicht. Ein
Humangenetiker, nach seinem Verantwortungsbewusst-
sein in der Forschungsarbeit gefragt, sagte mir einmal zwar
nett, aber nichtsdestoweniger bestimmt: «für solche Luxusfragen

reicht die Zeit nicht». Weizenbaum erinnert sich in
seinem erwähnten Buch: «ich habe mit angehört, wie
ein Beamter einer grossen Universität öffentlich eine

wichtige von ihm getroffene Verwaltungsentscheidung, die

von vielen Studenten und Angehörigen des Lehrkörpers
aus moralischen Gründen angegriffen worden war, mit den
Worten verteidigte: ,Wir hätten das Ganze auch unter dem

Gesichtspunkt der Moral ansehen können, aber wozu wäre
das gut gewesen'» (360)? Ich kenne die Einzelheiten nicht
näher und kann den Fall daher nicht beurteilen. Aber
solche Bemerkungen nähren den Verdacht, dass mit der
Einführung des Computers nicht auch schon alle menschlichen

Probleme gelöst sind.

Einzelne Auswirkungen der Computer-Welt kennen wir
inzwischen alle. Was wird - dank computerisiertem
Adressmaterial - nicht alles in unsere Briefkästen gesteckt!
Im beruflichen Bereich hilft der Computer die
Personalinformationssysteme, die Betriebsdaten und Sicherheitssysteme

mit personenbezogenen Auswertungen zu perfektionieren.

Kreditkartenorganisationen hilft er die
Konsumentenbedürfnisse und -wünsche zu ermitteln. Krankenversicherungen

wünschen, weil es der Computer möglich
macht, von Ärzten und Spitälern die automatische
Übermittlung von Diagnosen und vorgesehenen Therapien. Mit
Computers Hilfe werden Polizeidatensammlungen
automatisiert; erstreben Steuerbehörden die permanente Lieferung

von Querinformationen usw. Analoges gilt inzwischen

auch im Sozialwesen.

In unserem Zusammenhang geht es letztlich darum, nicht
zu vergessen, dass es bei diesen Massnahmen immer zwei
Parteien gibt: Die eine ist die politische Stelle, die
Krankenversicherung, das Sozialamt usw., die über Computer

verfügt; die andere ist die jeweils betroffene Person,
die in der Regel nicht über Computer verfügt. Es geht aber
um beide. Beide können gewinnen, wenn sie nicht
gegeneinander, sondern miteinander arbeiten, wenn sie sich
nicht als Feinde, sondern als Partner gegenüberstehen.

Hier, und gerade auch hier, partnerschaftlich zu denken,
ist kein überflüssiges Bemühen. Es geht ja um Menschen.
Und ein Mensch hat nicht nur eine objektive und eine
subjektive Seite (vgl. oben), er ist auch intersubjektiv
konstituiert. Das bedeutet: der Mensch hat sich als

238 Schweizer Heimwesen V/85



Das vollständige
System

für Hygiene und
Rehabilitation

<£>

îsfj^r

SIC
Le système

complet
pour hygiène et
réhabilitation

Baden
Baigner

Duschen
Doucher

Therapie
Thérapie

Überführung
Transfert

Die Bedürfnisse der Pflege sind vielfältig. Die
beste Lösung ist öfters nur durch Kombination
mehrerer System-Komponenten möglich.
Unsere Erfahrung und ein komplettes
systemintegriertes Produktsortiment befähigt uns zu
umfassender und objektiver Beratung. Stellen
Sie uns auf die Probe - wir freuen uns auf Ihre
Anfrage.

Les besoins en soins sont multiples. Fréquemment
la solution optimale consiste en une coordination
adéquate de plusieurs systèmes.
Notre expérience et notre gamme complète de
produits nous permettent de vous conseiller objectivement

et intégralement. Mettez-nous à l'épreuve,
nous réjouissons d'être à votre service.

AlA SICAG
Wartenbergstrasse 15

I I 4020 Basel

] | | Telex 62640
fl Telefon 061/4197 84



Vernünftiger frei zu beschränken und zu beherrschen,
damit jeder andere Vernünftige auch neben ihm bestehen
kann. Bestehen kann! In diesem «kann» steckt unendlich
viel an Sorge für andere, für uns, für das Ganze. Denn wir
sind alle aufeinander angewiesen. Ich kann nur durch den
andern und der andere nur durch mich bestehen. Jeder
Mensch lebt auch vom Andern her und den Andern zu,
und zwar so, dass dies notwendig zu ihm gehört. Das gilt
für jeden Menschen, das heisst, es geht bei jedem einzelnen
Menschen nicht nur um ihn, sondern auch um den andern,
um andere.

Was die Forderung nach Partnerschaft auf der Ebene der
Institution bedeutet, ist eine sehr komplexe Sache. Aber
eines ist klar: der freiheitlich-demokratische Gedanke, dem
wir in unserem Staate verpflichtet sind, setzt Freiheit,
Verantwortung, Intersubjektivität voraus. Gewiss sind
Ausdrücke wie «liberal» oder «demokratisch» vielfaltig,
zum Teil sogar schillernde Begriffe. Bei allen möglichen
Differenzen ist man sich aber doch in der Überzeugung
einig, dass die menschliche Zukunft eine ständige Aufgabe
und Herausforderung ist und selbst ausgeklügeltste Pläne
scheitern können. Die menschliche Zukunft
totaldeterministisch zu planen ist nicht möglich. Dieses Denken
ist deshalb offen für Veränderungen und Anpassungen;
darum aber auch stets gefährdet. Die oben erwähnte Furcht
bzw. Angst hat zum Teil auch mit erfahrenem Nicht-
Wissen und Nicht-Können bezüglich der Zukunft zu tun.

Die Konsequenzen für uns daraus: Das Wissen um die
Gefahrdung des Menschen, vereint mit dem Willen aller,
dieser mit vereinten Kräften zu begegnen, soll heute und
auch künftig mit in die Diskussion zu Datenschutz und
Datenspeicherung eingehen. Als Anthropologin halte ich
es für unumgänglich, dies als andauernden Imperativ zu
verstehen. Ein freiheitlich-demokratisches Selbstverständnis

schliesst inter-subjektives Denken ein, das heisst
gründet in der Erfahrung von Wechselwirkungen. Keiner
kann den andern anerkennen, wenn nicht beide sich
anerkennen; und keiner kann den andern behandeln als
ein freies Wesen, wenn nicht beide sich gegenseitig so
behandeln. Das hat für die Datenverarbeitung Konsequenzen.

Ein solches Menschenverständnis verlangt, in allem
Tun immer auch die Rechte und das Wohl des Partners,
jedes Partners, mitzubedenken. Jeden, der einer Institution
dient, von vornherein des Datenmissbrauchs zu verdächtigen

wäre gegen intersubjektives Verhalten. Umgekehrt
dürfen selbstverständlich Informations- und Kommunikationsdaten

niemals persönlicher oder institutioneller Willkür

ausgesetzt sein. Der schwächere Partner, und das ist in
diesem Fall derjenige, der in einem Computer erfasst wird,
bedarf sogar des besonderen Schutzes. Zumindest darf er
von der ihn erfassenden Stelle jederzeit vernünftige
Transparenz bezüglich der Anwendung seiner persönlichen
Daten verlangen. Für intersubjektives Denken ist das
Recht auf Orientierung, und auch auf Mitentscheidung für
die Verwendung einen selbstbetreffender Daten, unabding-
lich. Zumindest muss, wer Daten verwendet, das
Einverständnis des Andern, des Partners, präsumieren können.

Wenn das wirklich so gehalten würde, sollte ein Mensch
eigentlich wegen Elektronischer Datenverarbeitung (EDV)
nie einer entwürdigenden Hilflosigkeit, die schliesslich
Furcht oder gar Angst in ihm aufsteigen lässt, ausgesetzt
sein. Dann würde es nicht passieren, dass der eine quasi
alles weiss, der betroffene Partner hingegen sehr wenig oder

nichts. Andernfalls passiert es wirklich, dass auch Sie
immer häufiger vor Menschen stehen, die von Ihnen alles
wissen, angefangen von den Familienverhältnissen bis hin
zum Sparbüchlein, Sie hingegen kennen - wenn es gut geht

- gerade den Namen des Gegenübers. Welcher freie
Mensch würde sich mit der Zeit nicht ausgeliefert fühlen?
Vielleicht fallt aus purem Zufall ein gutes Licht auf ihn,
oder aber ein schlechtes, was Anstellung, Anerkennung,
Weiterkommen, Freude oder aber Ablehnung, Abstieg,
Verzweiflung bedeutet, ohne dass er unter Umständen
davon das geringste ahnt. Unter Partnern doch etwas
Merkwürdiges! Wer zu leiden hat, wird sich dann sehr bald
die Frage stellen: Ist das Vis-à-vis fähig und gewillt, all
diese Informationen verantwortungsbewusst zu meinem
Wohle anzuwenden? Geht es ihm tatsächlich um mich als
diese Person oder geht es ihm um etwas anderes, das mit
mir als Person wenig oder nichts zu tun hat? Dass bei einem
intersubjektiven Menschenverständnis der Besitz von
elektronisch abrufbaren Mehrinformationen hohe Anforderungen

an die betreffenden Menschen stellt, ist nicht zu
übersehen. Und deshalb haben hier befugte Aufsichten
welcher Art auch immer und gegebenenfalls Gesetzgebungen,

eine wichtige Schutz-Funktion. Wo Intersubjektivität
nicht gewahrt bzw. unterlaufen wird und Übergriffe
zugelassen werden, kränkelt EDV an menschlicher Defi-
zienz. Früher oder später wird das zu «Sand im Getriebe»
führen. Statt dem Nutzen der Menschen zu dienen, wird
der Computer die Menschen - einmal mehr - gegeneinander

aufbringen.

Das muss aber nicht sein. Die politischen und sozialen
Kämpfe der Neuzeit haben doch den Sinn für Subjektivität
und Intersubjektivität (Menschenrechte) geweckt. Ein
intersubjektives Verhältnis fordert von beiden (allen) Seiten
Achtung voreinander und ein entsprechendes Verhalten.
Davon ist prinzipiell niemand auszunehmen. Wo dies eine
Person - aus welchen Gründen auch immer (Geisteskrankheit,

Drogenabhängigkeit, Unfähigkeit, Verantwortung zu
tragen - nicht selber wahrnehmen kann, hat jemand
die Pflicht, an seine Stelle zu treten und aus intersubjektiver
Grundhaltung heraus seine Interessen zu vertreten.

Ich möchte zum Schluss aus meinen Ausführungen ein
paar konkrete Sollens-Forderungen zum Thema «Datenschutz

und Datenspeicherung im Sozialwesen» formulieren.
Sie sind allgemeiner Art und sind für Sie gewiss nicht

neu:

- Über einen Menschen sollen keine negativen Urteile und
Entscheidungen aufgrund von Angaben getroffen werden,

zu denen der Betroffene nicht Stellung nehmen
konnte.

- Der betroffene Teil soll sich gegen heimliche und
eventuell missverständliche oder gar unlautere Informationen

legitim zur Wehr setzen können.

- Die Mitteilung von Daten an Dritte soll kontrollierten
Regelungen unterworfen sein und vom Betroffenen
jederzeit eingesehen werden können. Ausnahmen sollen
eigens begründet werden und ebenfalls gesetzlich geregelt
sein.

- Informationen über das Privatleben sollen ohne Einwilligung

der Betroffenen überhaupt nicht beschafft und
schon gar nicht weitergegeben werden.

- Negative Informationen sollen nach einer angemessenen
Frist gelöscht werden, da sonst die Chance eines echten
Neubeginns kaum mehr gegeben wäre.

240 Schweizer Heimwesen V/85


	Lako-Seminar vom 23./24. Januar 1985 : Datenschutz und Datenspeicherung im Sozialwesen

