Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 1

Artikel: Bewahren - bewahren in diese Zeit : Wert-Erhaltung und Progressivitat
Autor: Horvath, Arpad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bewdhren — bewahren in diese Zeit

Wert-Erhaltung und Progressivitit

Von Prof. Dr. Arpad Horvath, Luzern *

Auch am Stammtisch kommt man um das Problem des Wertens
nicht herum: Arpad Horvath.

Das Wertproblem umfasst recht komplexe Bereiche. Es
versteht sich, dass diese in einem 45miniitigen Referat —
und es dauert tatsdchlich nicht ldnger — in allen Einzelhei-
ten und Distinktionen nicht aufgegriffen werden kann. Ich
schneide daher aus der philosophischen und theologischen
Gesamtproblematik lediglich jene Aspekte heraus, die flir
die Erorterung unseres Themas «Werterhaltung und
Progrssivitdt» notwendig sind. Dabei werde ich Sie in der
ersten Hilfte etwa 22 Minuten lang philosophisch strapa-
zieren, anschliessend wird es dann etwas besser. Ich bitte
Sie also vorsorglich um Thre Geduld.

Das Wertproblem oder, vielleicht besser, das Problem des
Wertes ist eines der heissesten und brisantesten Themen
des menschlichen Philosophierens, egal, ob dieses sich am
Stammtisch oder in schwerverstindlichen Sachbiichern
vollzieht. Ist das philosophische Erkenntnisproblem
bereits geniigend schwierig, noch schwieriger ist das
Problem des Wertes. Denn wihrend die Erkenntnis sich
an Objekten vollzieht, die meistens, wie ein Tisch oder ein
Baum empirisch, das heisst sinnlich erfahrbar gegeben und

* Vortrag gehalten an der VSA-Jahresversammlung 1984 in Brugg.

18

somit allen von uns zuginglich sind, orientiert sich das
Werten an Kriterien, die wir im objektiv gegebenen
Sachverhalt nirgendwo finden konnen.

Auch wenn man selber kein Positivist ist, muss man die
Uberlegung von Ludwig Wittgenstein beriicksichtigen. Er
sagt: Der Sinn der Welt muss ausserhalb ihrer liegen. In
der Welt ist alles wie es ist und geschieht alles wie es
geschieht. Es gibt in ihr keinen Wert, und wenn es ihn géibe,
so hitte er keinen Wert. Wenn es einen Wert gibt, der Wert
hat, so muss er ausserhalb alles Geschehens und So-Seins
liegen. Denn alles Geschehen und So-Sein ist zuféllig. Was
es nicht zuféllig macht, kann nicht in der Welt liegen, denn
sonst ware dies wieder zufdllig. Es muss ausserhalb der
Welt liegen.

Wittgenstein wurde des ofteren so verstanden, als ob er
den Wert mit diesen Gedanken leugnen wiirde. Ich
glaube, dass es eine Unterstellung ist, denn Wittgenstein
stellt hier lediglich in Frage, dass wir die Werte in
Sachverhalten entdecken konnen. Er meint, und damit
muss man freilich nicht einverstanden sein, dass der Sinn
und der Wert der Dinge aus dem Umstand, dass sie sind
und auf welche Art und Weise sie sind, nicht abgeleitet
werden kann. Einfacher gesagt: Ich stelle fest, dass es in
dieser Welt, als Bestandteile dieser Welt Menschen gibt,
Baume gibt, Steine gibt, Blumen gibt, Autobahnen gibt,
Beton-Hochhduser gibt usw. Ich kann alle diese Dinge,
all diese Sachverhalte erkennen, beschreiben, analysie-
ren, aber mag ich sie in all ihre Bestandteile zerlegen,
nirgendwo werde ich auf die Frage, ob sie einen Wert
haben, einen Sinn haben, ob sie gut oder schlecht sind,
eine Antwort finden kénnen. Denn, wie wir von Wittgen-
stein horten, die Dinge sind einfach so, wie sie sind, und
die Aufgabe der Erkenntnis k6nne nur darin bestehen,
diese Seinsstruktur der Dinge an ihrem real gegebenen
Sachverhalt zu analysieren. Nun, auch wenn man das
alles akzeptiert, bleibt die auch nicht wegzuleugnende
Tatsache bestehen, dass wir die Dinge in der Tat nicht
nur erkennen, sondern auch bewerten. Wir empfinden
sie als gut oder schlecht, schon oder hisslich, wertvoll
oder wertlos, angenehm oder unangenehm, sympathisch
oder unsympathisch, beziehungsweise, wir ordnen diese
Dinge irgendwohin auf der Wertskala zwischen dem
positiven und negativen Empfinden ein. Warum wir das
tun, ist freilich schwer zu sagen, denn wir alle haben sehr
verschiedene Griinde und Motivationen, die Dinge gut
oder schlecht zu empfinden. Anscheinend haben wir aber
alle ein Sensorium, eine Art Wertempfinden, so etwas
wie Wertbewusstsein in uns, aus dem heraus wir auf die
Dinge nicht nur erkennend, feststellend, sondern bewer-

Schweizer Heimwesen 1/85



tend reagieren. Freilich funktioniert dieses Wertsenso-
rium nicht in jedem Menschen gleichmdssig, gleich stark
und gleich empfindlich. Leider, genau so wie es farben-
blinde Menschen gibt, gibt es — in gewissem Sinne
natiirlich — auch wertblinde Menschen. Das ist ein grosses
Problem, denn genau so, wie es moglich ist, einem
Farbenblinden die Struktur und die Schonheit der verschie-
denen Farbschattierungen beizubringen und empfinden zu
lassen, so ist es kaum moglich, einem wirklich wertblinden
Menschen das Sein und den Wert der Werte klazustellen.
Besser gesagt, es gibt zwar keinen Menschen, der nicht
werten wiirde, und diesen Umstand kann man natiirlich
auch jedem klarmachen. Nur ist aber das von jedem von
uns vollzogene Werten nicht mit dem Wertempfinden
identisch. Etwas zu bewerten heisst ndmlich lediglich
Wertungen vorzunehmen, und das ist nicht unbedingt
dasselbe wie Werte wahrzunehmen, zumal die Wertung
nicht immer Wert ist. Der Wert ist ndmlich eine objektive
Beschaffenheit, wahrend die Wertung als subjektive Set-
zung einem objektiven Wert durchaus widersprechen und
seinem Gegenteil, das heisst, eben einen Nichtwert als
angeblichen Wert postulieren kann. So widersprach ja die
nationalsozialistische Wertung, nach der jiidisches Leben
kein Wert sei, eindeutig und unmissverstandlich jener
Wertordnung, nach der menschliches Leben als unantast-
barer Wert objektiv gegeben ist.

Mit dieser Feststellung stossen wir nun in einen Bereich
vor, der uns verpflichtet, irgendwie im Namen des verniinf-
tigen Redens den Wertbegriff zu bestimmen.

In unserer Zeit héren wir immer wieder, dass alles relativ,
alles subjektiv sei und dass man es daher jedem einzelnen
selbst iiberlassen solle, was er fiir richtig und falsch, was
er fiir gut und fiir schlecht halte. Diese Aussagen tonen
recht sympathisch, muss ich sagen, und sind auch nicht
in allem, was sie behaupten, abwegig, denn in diesen
Aussagen kommt die immer stirker werdende Uberzeu-
gung zum Vorschein, dass die menschliche Person eine
moralische Instanz ist und sie die moralische Verantwor-
tung iibernehmen miisse. Im Gegensatz zur fritheren
autoritdren Obrigkeitsmentalitit, die den Menschen zum
Untertanen, zum blossen Befehlsempfinger degradierte
und in ihm nur einen statistischen Bestandteil des institu-
tionellen Mechanismus zu erblicken wusste, ist der neu-
zeitliche Anspruch auf das menschliche Subjekt ein
nicht nur wohltuender, sondern auch ldngst félliger Fort-
schritt, die menschliche Person von der institutionel-
len Verdinglichung im Staat, aber nicht weniger auch in
der Kirche, zu befreien und ihm jene Wiirde wiederzuge-
ben, die die Folge ihrer Souverdnitdt ist. Leider wird
allerdings dieser subjektorientierte Personalismus mei-
stens iiberzogen und dahingehend interpretiert, dass es
keine objektiven, bleibenden Wert gebe und demnach
nicht nur der epochale, sondern auch der individuelle
Mensch vollig frei seine Wertungen vornehmen konne.
Diese Auffassung will den Menschen nicht nur von
institutionalisiertem Obrigkeitsdenken emanzipieren, son-
dern auch von einer objektiven Wertordnung, wie es
mir scheint.

Wer und welche neuzeitlichen Faktoren die Schuld daran
haben, dass die Idee einer objektiven Wertordnung derart
erschiittert und weitgehend eliminiert worden ist, kann
ich hier nicht analysieren. Ich glaube allerdings, um nur
das zu nennen, dass dazu nicht zuletzt das mode- und

marktorientierte Wirtschaftsdenken, das die Denkweise
unserer Zeit zu dominieren beginnt, einen entscheiden-
den Beitrag geleistet hat. In einer auf die Produktion
immer neuerer Giiter konzentrierten Wegwerfgesellschaft
hat das Alte keinen Bestand und keinen Wert. Nur
das Allerneueste ist gut genug. Meine vor 6 Jahren
gekaufte Hi-Fi-Anlage wird dann von meinem Sohn
mitleidig beldchelt, denn wie er bemerkt, «inzwischen
gibt es viel, viel bessere!» Und in einer Automobilzeitung
vernahm ich von einem jungen Journalisten, dass in den
schwedischen Autos, Saab und Volvo, eigentlich nur
noch recht konservative Menschen fahren, da die Karosse-
rie dieser Autos seit 15 Jahren im wesentlichen unverén-
dert geblieben ist. Einige Seiten spéter erfuhr ich dann in
einer Statistik derselben Zeitung zufillig, dass die genann-
ten unmodernen Wagen zu den wertbestindigsten Autos
gehoren und kaum je eine Garage, ausser Service, auf-
suchen miissen, was ich hiermit selber auch bestatigen
mochte mit dem Wunsch, einmal doch einen modernen
Wagen fahren zu diirfen.

Der Anschein triigt. Mit dieser Bemerkung will ich
ndmlich meinen Sohn und den jungen Journalisten keines-
wegs an den Pranger stellen. In der Tat lebt ndmlich die
Technik davon, und in der Kirche dieser Technik haben
wir uns jetzt versammelt, dass sie sich ununterbrochen
entwickelt und ihre fritheren Stufen iiberwindet. Aufvielen
anderen Gebieten, die mit Wirtschaft und Naturwissen-
schaft und natiirlich Technik zu tun haben, gehort ndmlich
die Hervorbringung neuer Sachen zu ihrem Wesensele-
ment. All diese Hervorbringungen gehoren namlich einer
relativen Entwicklungsstufe an und miissen im Moment
ihrer Entstehung bereits in Frage gestellt werden, um dem
zukiinftigen Neuen Platz zu machen, das freilich bald
dasselbe Schicksal erleiden wird. Dass diese Einsicht in
den erwdhnten Bereichen zu der Ueberzeugung fiihrt, dass
die Hervorbringungen der technologischen, wirtschaft-
lichen, naturwissenschaftlichen Entwicklung immer rela-
tiv sind und durch das Neue und Neueste {iberwunden
werden miissen, ist selbstverstandlich. Das ist ja ihr Gesetz.
Nicht selbstverstindlich, ja geradezu grotesk, wire es aller-
dings, wenn man diese zivilisatorische Denkweise, die ja
ihre Berechtigung hat, eben auf kulturelle Gebiete tibertra-
gen wiirde. Anders als die Zivilisation entwickelt sich
namlich die Kultur, und dazu gehort auch die Religion,
Philosophie, Moral, Kunst, nicht dadurch, dass sie ihre
fritheren Stufen iiberwindet und ihren Wert eliminiert. Das
Friihere und das Spitere, das Alte und das Neue sind in
der Kultur keine Wertbestimmungen. Konkret gesagt,
keinem wiirde je ja einfallen zu behaupten, dass zum
Beispiel Bartok Mozart iiberwunden, iibertroffen hitte,
dass Giinther Grass, der moderne, besser sei als Balzac,
dass Platon im Vergleich zu Heidegger, um die Philoso-
phen zu nennen, zum alten Eisen gehdre oder dass Salvator
Dali, weil er heute lebt, schonere Bilder als Michelangelo
male. (Ausser Dali vielleicht, wiirde das sagen), wobei
freilich, nur so nebenbei bemerkt, auch in der Technik ist
das Neue nicht unbedingt das Bessere. Haben Sie den
geradezu erschiitternden Vergleich zwischen einem alten
Pullmann-Speisewagen des Orientexpress mit dem nagel-
neuen der SBB bereits schon gemacht? Aus diesem
Vergleich lésst sich nun die Tendenz ableiten, dass jene
die Denk- und Verhaltensweisen an zivilisatorischen
Vorlagen orientieren, desto mehr sie sich der Entwick-
lungsidee zuwenden und desto weniger sie an Werterhal-
tung interessiert sein kénnen.

19



Sinngemiss lidsst sich dieses Gesetz fiir den Kulturbe-
reich, soweit dieser klassisch orientiert ist, umkehren.
Daraus ergibt sich, dass, da man weder das zivilisatori-
sche noch das kulturelle Moment des gesamtmenschli-
chen Phianomens beiseiteschieben kann, auch eine gegen-
seitige Ausspielung bzw. Ersetzung, dass Zivilisation der
Kultur nicht statthaft ist. Mit anderen Worten: Der
zivilisatorische Wertrelativismus ist fiir die Kultur, genau-
so unmassgebend, wie der kulturbedingte Wertrealismus
oder Wertidealismus fiir die Zivilisation. Wie eigentlich
iiberall, so muss man sich auch hier vor Einseitigkeit hiiten,
denn beide, Zivilisation und Kultur sind genauso Bestand-
teile unseres Menschenlebens wie — philosophisch gesagt
— Sein und Werden, das Bleibende und der Wechsel, das
Zeitliche und das Ewige, das Irdische und das Himmlische
usw. Darum miissen wir beide Momente, das heisst
Werterhaltung und Progressivitét, in unsere Gesamterhal-
tung gleichzeitig einbringen, denn, wie ich bald zeigen
mochte, beide gehdren als unersetzliche Bestandteile des
gesamtmenschlichen Prozesses zusammen. Um das zu
verstehen, miissen wir uns ein bisschen in den Wert
philosophisch hineingraben.

Im allgemeinen kann der Wert lexikalisch bestimmt
werden als eine Beschaffenheit von Dingen oder Sachver-
halten, die sie der Hochschdtzung wiirdig macht. Im
Gegensatz dazu steht der Unwert, den man sinngeméss
umgekehrt, als eine Beschaffenheit der Dinge bzw. Sach-
verhalte bezeichnen kann, wie diese in einem negativen
Licht erscheinen lassen. Bei dieser Bestimmung, die freilich
selber auch nicht tiber jede Kritik erhaben ist, dominiert
die Ansicht, dass der Wert an die Dinge nicht von aussen,
sozusagen von einer bewertenden Instanz herangetragen
wird, sondern dass der Wert als Beschaffenheit in den
Dingen drinnen ist. Eine Auffassung, die die Positivisten,
wie wir gerade horten, nicht akzeptieren, denn, wie sie
meinen, Werte unmoglich Bestandteile von Sachverhalten
sein konnen. Darin stimmen allerdings alle philosophi-
schen Richtungen tiberein, dass der Wert eine spezifische
Qualitdt sei. Wihrend etwa die Wert-Idealisten diese
Qualitdt unabhingig vom Sein, von der Wirklichkeit, in
einer realitits-jenseitigen Idealitdt sehen, wie Platon,
meinen die Wert-Realisten, dass der Wert untrennbar mit
dem Sein verbunden ist, beziehungsweise, dass das Sein
selbst unter dem Aspekt seiner wesenhaften Vollendung
verstanden werden konne. Diese klassischen Wert-Lehren,
die auf den Platonismus bzw. auf den Aristotelismus
zuriickgehen, betonen, dass der Wert subjektiv-unabhéngig
sei und dass er in sich als eine bestdndige objektive Realitét
bestehe. Diese Bestimmung ist fiir uns von wesenhafter
Bedeutung, denn damit wird der Wert als jene Beschaf-
fenheit qualifiziert, die unabhéngig von standigem Wech-
sel der Dinge als das Bleibende im Wechsel besteht. In
diesem Sinne betonte Platon etwa gegen die Sophisten
seiner Zeit, dass die Werte nicht deshalb Werte sind, weil
wir sie lieben, sondern umgekehrt: Wir lieben sie, weil sie
liebenswert sind. Die Umkehrung ist wichtig, und das ist
auch kein Wortspiel. Im ersten Fall wére ndmlich der
Wert vom wertenden Subjekt bestimmt, und somit wire
seine reale Bestdndigkeit preisgegeben. Die wertenden
Subjekte bestimmen ndmlich die Qualitdten nicht, wie
diese tatsiachlich sind, sondern wie diese vom Menschen,
je nach Zeit und Raum, je nach dem eigenen Wert-
Geschmack gesehen werden. So ist die These des beriihm-
ten Sophisten Prothagoras zu verstehen, der meinte, dass
das Mass aller Dinge der Mensch sei. Das heisst: der

20

Mensch — und darunter verstand Prothagoras nicht das
Gattungswesen, sondern das Individuum - der Mensch
setze seine Mallstdbe, somit auch seine Wert-Malstibe
souverdn an und sei auf diese Weise nicht der Entdecker,
sondern der Urheber des Wertes.

Der Unterschied zu Platon ist natiirlich gewaltig, denn
die Sophisten — und diese Sophisten sind weitgehend
unsere Zeitgenossen geworden — leugnen, dass es Werte,
bestandige Werte gidbe und beharren darauf, dass der
Mensch nur Wertungen vornehme und damit zwar Werte
in die Welt setze, aber Werte, die weder bestindig noch
objektiv sein kdnnen. Diese Werte sind daher nur so wie
die Werte des Marktes, die nach Angebot und Nachfrage
geregelt werden. Diesem Wert-Realitivismus gegeniiber
lehrte nun Platon, dass ein Wert immer und gleichzeitig
ein bleibender Wert ist und vo6llig unabhédngig davon, ob
in einer Epoche oder in einem Kulturraum eine Nachfra-
ge nach ihm bestehe, konstant erhalten bleibt.

Diese beiden etwas zugespitzten klassischen Lehren ermdog-
lichen uns, den auch schon von Aristoteles vorgeschlage-
nen goldenen Mittelweg einzuschlagen, der freilich nicht
eine Summe von Kompromissen ist — die Philosophie
kennt die Kompromisse nicht —, sondern den Weg der
realistischen Vernunft. Wir schaffen es, wenn wir den
bestidndigen objektiven Wert mit dem Menschen verbinden
und in seine Geschichte hineinstellen. Dann merken wir,
dass diese Werte zwar bestdndig und somit auch bewihrt
sind, aber nicht als statische, unbewegliche Faktoren,
sondern als Bestandteile jenes dynamischen Bewegungs-
prozesses, den der Mensch in seiner Zeit und in seinem
Kulturraum werterhaltend und wertgestaltend vollzieht.

Wir verstehen es, wenn wir davon ausgehen, dass der
Mensch eigentlich iiber drei Naturen verfiigt. Erstens
iber seine allgemeine Natur als Gattungswesen Mensch
im Unterschied zu allen anderen Wesen. Zweitens: iiber
seine konkret epochale Natur als Mensch seiner Zeit und
seines Kulturraumes, und das unterscheidet ihn von dem
Menschen friiherer Zeiten und anderer Kulturen in seiner
Zeit. Und drittens: tiber seine individuelle Natur als diese
Person, und das unterscheidet ihn von allen anderen
Menschen. Die erste, seine allgemeine Natur beinhaltet
solche Werte, beziehungsweise verbindet den Menschen
mit solchen Werten, die mit dem menschlichen Sein
gegeben sind und den Menschen durch alle Kulturrdume
und alle Zeiten begleiten, und dies ungeachtet der zeit-
und raumbedingten Unterschiede, die zwischen diesen
Bereichen bestehen. Aus dieser Uberlegung heraus ent-
stand der Naturrechts-Gedanke, der meinte, dass der
Mensch, gestiitzt auf seine unabidnderliche Natur, iiber
Rechte verflige, die diesen anthropologisch gegebenen
Wertzustand zu schiitzen haben. Auf die schwierige
Problematik des Natur-Rechtes, vor allem was seine
konkrete Formulierung anbetrifft, kann ich hier nicht
eintreten.

Trotz allen Schwierigkeiten bleibt aber die Tatsache
bestehen, dass die heute so stark in Vordergrund getrete-
nen Menschenrechte ohne diese allgemeine Menschenna-
tur nicht begriindbar wiren. Denn wire zum Beispiel das
Recht auf Leben und auf die Unverletzlichkeit der mensch-
lichen Person lediglich ein epochales und kulturbedingtes
Recht, und wiirde es also nur einen epochalen Wert
schiitzen, so konnte dieses nur zeitweilig und nur ortsunab-

Schweizer Heimwesen 1/85



Auf vielfachen Wunsch: Wiederholung in der Zentralschweiz

«Leiblichkeit»

VSA-Arbeitstagung flur Leiter und Mitarbeiter aller Heime

im Priesterseminar Luzern

Donnerstag und Freitag, 7. und 8. Marz 1985

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Programm

Donnerstag, 7. Marz 1985

Freitag, 8. Marz 1985

10.00 Eréffnung 09.00 «I__eiblichk.eit aus medizinisch-psychia-
Praktische Erfahrungen beziiglich trischer Sicht»
Leiblichkeit Referat: Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld,
Katharina Hiltbrunner, Jugendheim Lory, Leiter des Kinderpsychiatri-
Minsingen: «Psychosomatische Auffal- schen Dienstes, Luzern
ligkeiten bei Jugendlichen im Heim>» Verarbeitung in Gespréchskreisen, auf-
Felix Leutwyler, Schenkung Dapples, geteilt nach Heimtyp und Aufgabe
Zlrich: f<BeZ|§hung§probleme bei
Jugendlichen im Heim> 14.00 «Leiblichkeit aus philosophisch-anthro-
Heidi Huber, Altersheim Seematt, pologischer Sicht»
Kassnacht. i Referat: Dr. Imelda Abbt, VSA
«Probleme der Sexualitat im Alter» . : :
In den Gespréachskreisen sind Konse-
14.30 «Leiblichkeit aus moraltheologischer quenzen fir die praktische Arbeit zu
Sicht» ziehen.
Referat: Prof. Dr. Hans Halter, Theologi- i
sche Hochschule, Chur = 16.30 Ende des Seminars
Verarbeitung in Gesprachskreisen, auf-
geteilt nach Heimtyp und Aufgabe
20.00 Gemitliches Beisammensein
Kurskosten Anmeldungen
Fr. 180.— bis 28. Februar 1985 an das Kurssekretariat

Fr. 120.— flir Teilnenhmer aus VSA-Heimen

20 % Ermassigung flir Teilnehmer(innen)

mit personlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Priesterseminar
Luzern separat, Kosten zirka Fr. 45—

VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlirich,
Tel. 01 252 47 07, nur vormittags)

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft

bestellt haben, muss bei Rlickzug der Anmeldung
vor Tagungsbeginn eine Annullationsgeblihr von
Fr. 50— berechnet werden.

Anmeldetalon «Leiblichkeit» Il Luzern

Name, Vorname

Arbeitsort (Name und Adresse des Heims)

Private Adresse PLZ, Ort

Datum Unterschrift
VSA-Mitgliedschaft des Heims O

Personliche VSA-Mitgliedschaft [0 Zutreffendes bitte ankreuzen
Unterkunft im Priesterseminar erwiinscht O




hingig angewendet werden, und damit wére es als allgemei-
nes Menschenrecht hinfillig. Dasselbe lédsst sich von allen
anderen Menschenrechten sagen.

Allerdings entsteht hier ein grosses Problem, dem wir
nicht ausweichen konnen. Namlich: Alles, was mit dem
Allgemeinen zu tun hat, allgemeine Menschennatur,
allgemeines Menschenrecht, Naturrecht, allgemeingilti-
ge Werte, all das betrifft das Prinzipielle, das Grundsatzli-
che, das Fundamentale und bewegt sich in einem noch
nicht konkreten Raum. Um es salopp zu formulieren:
Diesem Allgemeinen, mag es theoretisch auch noch so
einsichtig sein, fehlt die Gegenstindigkeit, die Konkret-
heit. Denn genau so, wie die menschliche Natur erst in
einem bestimmten konkreten Menschenkdrper Gestalt
annimmt, Fleisch und Blut wird, so werden auch die
allgemeingtiltigen Werte, allgemeine Menschenrechte erst
in einer bestimmten Zeit und in einem bestimmten
Kulturraum tatsdchlich und empirisch greifbar, zuging-
lich. Geschieht es nicht, so bleiben sie in einem theoreti-
schen Raum stecken, in einem platonischen Himmel des
Reichs der Ideen und werden nie leben, menschliches
Leben: mit einem biblischen Vergleich: Es wire ein
Zustand wie der Anfang der Welt, wie der erste faszinie-
rende Satz des Alten Testaments berichtet. Zitat: «Die
Erde war wiist und leer, Finsternis lag iiber der Urflut
und Gottes Geist schwebte iiber dem Wasser.» So verharrte
zuerst mal auch der absolute Geist des allméchtigen Gottes

Fur die Pflege im Spital,
im Heim und zu Hause...

Die Absaugpumpe Basic
von Medela

in trag- oder fahrbarer
Ausfuhrung

Medela Absaugpumpen - Schweizer Qualitat
mit 5 Jahren Garantie.

Medela AG, Medizinische Apparate
CH-6340 Baar, Lattichstrasse 4
Telefon 042/311616

medela

22

tiber der Erde und wire fiir den Menschen ungreifbar, nur
spekulativer Gegenstand geblieben, wenn er sich in die
Natur, in die Schopfung, in die Meere, in diese Erde nicht
eingelassen hitte.

Und dann ist der absolute Geist des Allméchtigen in den
konkreten Dingen der Schopfung sichtbar geworden.
Und dann geschah auch noch das grosste Ereignis aller
Zeiten in der Zeit: Gott ist ndmlich auch in die Zeit, auch
in den Raum eingetreten. Er ist Bestandteil der menschli-
chen Geschichte, der menschlichen Wirklichkeit gewor-
den. Und da lesen wir bei Johannes den — so wie ich es
empfinde — grossten, je von Menschenmund ausgespro-
chenen Satz, Zitat: «Und das Wort (die Idee, Logos, der
ideelle Wert) ist Fleisch geworden und hat unter uns
gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit geschaut.»
Das heisst: Genauso wie der absolute Geist des allméchti-
gen Gottes durch seinen Sohn Fleisch und somit greifbare
Konkretheit der Zeit und des Raumes geworden, so
erscheinen auch die absoluten bestindigen Werte erst in
der Zeit und im Raum als greifbare Bestandteile des
menschlichen Lebens. Das heisst: Genau so wie das Wort
Gottes, so tragen und pflegen und verstehen wir auch
diese Werte in unserer epochalen zweiten Natur und
durch diese epochale Natur. Daraus folgt — und das fiihrt
leider zu untibersehbaren Missverstindnissen —, dass wir
das Absolute, das heisst das Wort Gottes, die Werte der
Schopfung, die Werte der Natur, die Werte der allgemei-
nen Menschennatur immer unter den Voraussetzungen
der Zeit und des Raumes, in denen wir mit unserer
epochalen Natur leben, verstehen. Dieses Verstdndnis ist
von Zeit zu Zeit, von Raum zu Raum verschieden, genau
so, wie die epochale Natur des Menschen, die die Men-
schen zeitlich und rdumlich unterscheidet. Diese Verschie-
denheit des Verstehns und Auslegens fiihrt etliche Men-
schen —ich wiirde sie Fundamentalisten bzw. Traditionali-
sten nennen — fiihrt diese Menschen zum schwerwiegenden
Verdacht, dass damit das Absolute, das heisst, das Wort
Gottes und die Werte verdndert, relativiert oder gar
fbrfilscht werden. Es ist ein fatales Missverstindnis.
Lassen Sie mich dazu einiges sagen:

Anders als die Philosophie, die mit der konkreten Bestim-
mung der Werte, moralische, &sthetische, erhebliche
Schwierigkeiten bekundet, féllt es der Theologie bedeutend
leichter, ihre allgemeine Wertordnung festzulegen. Sie
verfiigt ja iliber Dokumente, in denen einerseits die
WertmalBstiabe, anderseits und dariiber hinaus diese Werte
festgehalten sind. Ich denke hier an die zehn Gebote, an
die evangelischen Réte und nicht zuletzt freilich an die
Bergpredigt. Seit Jahrhunderten werden diese Stellen
Sonntag fiir Sonntag den Glaubigen vorgelesen und in der
anschliessenden Predigt erkldart. Das Wort Gottes iiber-
spannt Jahrhunderte, und die christlichen Kirchen verkiin-
den es weiter dafiir sorgend, dass dieses Wort unverdndert,
unverkiirzt und unverfalscht immer weitergegeben wird.
Denn Gott hat zu allen Menschen, zu allen Zeiten, zu allen
Kulturen sein Wort definitiv, endgtiltig und unkorrigierbar
gegeben. Fiir einen Christen ist es somit klar und undisku-
tabel, dass er dieses Wort als den Wert seiner menschlichen
und christlichen Existenz zu bewahren hat. Fiir ihn hat die
Heilige Schrift eine ununterbrochene Aktualitét. In diesem
Sinne ist dann die Kirche klar und eindeutig eine auf
Werterhaltung konzentrierte Institution. Und daraus erge-
ben sich fiir unsere Fragestellung «Werterhaltung und
Progressivitit» schwerwiegende Probleme.

Schweizer Heimwesen 1/85



Denn, wie Sie wissen, viele unserer Schwestern und
Briider aus dem traditionalistischen Lager, katholischer
oder protestantischer Observanz werfen der heutigen
Kirche vor, dass sie die alte immerwdhrende Lehre
verkiirzt, verdndert, korrigiert, ja verfdlscht habe und
darum dem Wort Gottes untreu geworden sei. Dass diese
erschiitternden Anschuldigungen nicht zutreffen, brau-
che ich Thnen nicht zu beweisen. Sie sind aber dusserst
aufschlussreich, denn sie zeigen, was Werterhaltung nicht
ist und nicht sein kann. Gleichzeitig demonstrieren sie
aber auch, dass die Werterhaltung im Sinne unserer
Traditionalisten und Fundamentalisten leider nichts
anderes bedeutet, als den lebendigen Geist Gottes in der
Tiefkiihltruhe der Geschichte aufzubewahren, Warum?

Den Hauptgrund dafiir sehe ich darin, dass unsere traditio-
nalistischen Schwestern und Briider offenbar zwei wichtige
Faktoren iibersehen. Erstens iibersehen sie, dass die
Kirche, das heisst ihre Theologen, ihre Glidubigen das
unabinderliche Wort Gottes zu bewahren haben, aber
sie selber nicht und nie das Wort Gottes sind. Es tont
dusserst trivial, aber es scheint dennoch notwendig zu
betonen, dass kein Papst, kein Lehramt und auch kein
Theologe je mit dem Evangelium gleichgesetzt werden
konnte, denn — und das iibersehen unsere Traditionali-
sten — zweitens: Wir konnen das Wort Gottes nicht
reproduzieren, das heisst vollig addquat wiedergeben.
Nur Gott konnte das, und wir konnen mit unserer
Sprache nur in Vergleichen iiber Gott reden, und wir
koénnen dieses Wort nur interpretieren. Das heisst: mit
der ganzen uns verfligbaren Kraft unserer Seele, unserer
Vernunft und unseres Herzens versuchen wir, dieses
unabinderliche Wort Gottes zu begreifen und zu verste-
hen. Aber wir begreifen es nie iiber den Raum und die
Zeit erhaben, sondern immer aufgrund jener Vorausset-
zungen, die unserer epochalen Natur gesetzt sind. So
haben die Gldaubigen und die Theologen des Mittelalters
dasselbe Wort Gottes anders begriffen und interpretiert
als spitere Zeiten, etwas Rénaissance und die Neuzeit.
Und wir heutige Menschen begreifen dasselbe unaban-
derliche Wort heute anders als es etwa im 19. Jahrhundert
oder im katholischen Kontext vor dem zweiten Vatikan
der Fall gewesen ist.

Nun, heisst das, dass wir deshalb am Wort Gottes, an
diesem Wert irgend etwas gedndert haben? Nicht im
geringsten. Denn, nicht das Wort Gottes hatte sich
gedndert, sondern jene Menschen, die es zu begreifen und
zu verstehen haben. Das, was wir verstehen wollen, das
Wort Gottes, ist absolut, aber all das, aus dem heraus
wir das Absolute verstehen wollen, ndmlich unsere in
epochale Voraussetzung eingebettete Natur ist relativ.
Zu diesen Voraussetzungen gehoren: die jeweiligen raum-
lich und zeitlich begrenzten und relativierten kulturellen,
zivilisatorischen, wissenschaftlichen Voraussetzungen; die
verdnderten Interessen, Bediirfnisse und Mentalitit; die
unterschiedlichen Gesellschaftssysteme; die Verschieden-
artigkeit der Geschichte des einen und des andern Volkes;
und nicht zuletzt gehort zu all diesen Voraussetzungen die
sich immer dndernde Sprache. All diese Voraussetzungen
unterliegen dem Wandel und dem Wechsel der Zeiten.

Und so geschieht es, dass wir — um nur das kurz zu
erwiahnen — heute in unserer epochal begriindeten grossen
Angst um die Natur in der Heiligen Schrift plétzlich
Anweisungen und Gedanken entdecken, die friitheren

Erschienen im VSA-Verlag

«Staunen und Danken»

Band IV der Schriften
zur Anthropologie des Behinderten

Was macht den Menschen allererst zum Menschen?
Liegt die Wiirde seiner Person in der Autonomie und in
der Fahigkeit des rationalen, verniinftigen Denkens?
Diese Frage stellt sich zumal in der Betreuung von
Geistigbehinderten — aber nicht bloss dort. Sie steht im
Zentrum der in dem Buch vereinigten Texte des Ziircher
Heilpddagogen Hermann Siegenthaler und der Luzerner
Anthropologin Imelda Abbt. Staunen und Danken: Das
erste Wort des Titels ist alemannischer Herkunft und
lasst sich mit «verwundert-traumend vor sich hin-
schauen» umschreiben, das zweite ist mit «denken»
verwandt. In unserer Zeit genisst das rationale Denken
eindeutigen Vorrang, welches dem staunenden
Schauen nur wenig Raum lasst. Allein den Kindern und
den Dichtern, die in sich einen Rest des Kindseins
bewahrt haben, wird eine lebendige Verbindung zu
jenem Urspriinglichen noch zugebilligt, welches das
Schauen und das Traumen, das Denken und das
Danken ungetrennt in sich schliesst. Meistens allein
auch den Kindern und Kiinstlern wird die Befahigung
zur Ehrfurcht noch zugebilligt. «<Ehrfurcht geht niemals
aus der Furcht hervor», sagt Marie von Ebner-
Eschenbach. Ehrfurcht weiss um ein Abhangigsein, das
wahrhaft frei macht. Ehrfurcht unterscheidet den Men-
schen vom Tier. Nur ein Denken, das auch ein wenig ein
Staunen und Danken geblieben ist und das aus der
Ehrfurcht kommt, erlaubt den Eltern und Betreuern von
Geistigbehinderten ein befreites, verstandiges Verhal-
ten der Zuwendung. Die Texte des Buches sind heraus-
gewachsen aus dem «Einsiedler Forum» des VSA, das
jedes Jahr fiir die Mitarbeiter von Invaliden- und Alters-
heimen durchgefiihrt wird. Band 1V kostet Fr. 19.— (plus
Versandspesen). Alle im Rahmen dieser Schriftenreihe
bisher erschienenen Bande sind beim Verlag VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich, zu beziehen.

Bestellung

Aus der Schriftenreihe zur Anthropologie des Behin-
derten bestellen wir hiermit

.......... Exemplar(e) Band IV «Staunen und Danken» / 5
Jahre Einsiedler Forum des VSA, zum
Preis von Fr. 19— (+ Versandspesen)

. Exemplar(e) Band Il «Begrenztes Menschsein»,
Texte von O. F. Bollnow, Th. Bucher,
Hermann Siegenthaler, Urs Haeber-
lin, Werner Weber, zum Preis von
Fr. 18.60 (+ Versandspesen).

... EXemplar(e) Band I, «<Erziehung aus der Kraft des
Glaubens?» Texte von Imelda Abbt,
Norbert A. Luyten, Peter Schmid u. a.,
zum Preis von Fr. 14.70 (+ Versand-
spesen).

.......... Exemplar(e) Band | «Geistigbehinderte - Eltern -
Betreuer», 4 Texte von Hermann Sie-
genthaler, zum Preis von Fr. 10.60
(+Versandspesen).

Name, Vorname

Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift/Datum

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich

23




Jahrhunderten, die mit der Natur noch friedlich zusam-
menlebten, verborgen gewesen waren. Vollig richtig, aber
doch nur durch ihre epochalen Anspriiche bedingt, lehrten
die Theologen fritherer Jahrhunderte, dass Gott zum
Beispiel mit dem Menschen einen Bund geschlossen
hat, einen Bund der Zugehdorigkeit und der Einheit. Und
heute, als wir erschiitterte und verzweifelte Zeugen der
Zerstorung der Natur geworden sind, schlagen wir dieselbe
Heilige Schrift auf und lesen verbliifft folgende Stelle: (ich
zitiere) Genesis, 9 «dann sprach Gott zu Noah und seinen
S6hnen, die bei ihm waren: Hiermit schliesse ich meinen
Bund mit euch und mit euren Nachkommen (bis jetzt
wurde immer gelesen, und jetzt kommt’s:) und mit allen
Lebewesen, mit den Vdgeln, dem Vieh und allen Tieren
der Erde, die mit euch aus der Arche gekommen sind».
Und weiter sprach Gott: «Das ist das Zeichen des Bundes,
den ich stifte zwischen mir und euch und den lebendigen
Wesen bei euch fiir alle kommenden Generationen.» Erst
jetzt, in unserer Zeit, in diesem geplagten Raum verstehen
wir dieses fantastische Dokument und gehen in die Knie,
um zum erstenmal in der Geschichte eine Theologie der
Natur, vielleicht sogar eine Theologie des Bundes Gottes
mit den Tieren zu schreiben.

Damit wird, hoffe ich, sichtbar, dass Werterhaltung unter
keinen Umstdnden eine konservative Erstarrung, eine
reaktiondre Riickkehr zur Vergangenheit, sondern das
immer wieder in der Zeit und im Raum im neuen Licht
sichtbar werdende Leben des Wortes Gottes bedeuten
muss.

Was uns katholischen Christen zum Beispiel von den
Traditionen unserer Zeit unterscheidet, besteht also nicht
darin, dass wir das Wort Gottes verdndert und die
Traditionalisten dasselbe unverdndert gelassen hétten,
sondern darin, dass wir dieses Wort im Sinne des heutigen
Menschen verstehen, wihrend die Traditionalisten eine
frithere Verstehenstradition weiterpflegen. Nicht das Wort
Gottes scheidet uns also, sondern seine epochal bedingten
Auslegungsmoglichkeiten. Und wenn unsere traditiona-
listischen Schwestern und Briider uns sagen, dass sie treu
seien, wihrend wir untreu geworden waren, so stimmt es
nur im Sinne der Epochalitdt, denn wir sind nicht dem
Wort Gottes, sondern einer fritheren Auslegung desselben
untreu geworden. Und noch mehr: Wir bekunden unsere
unerschiitterliche Treue zum Wort Gottes und zu den darin
enthaltenen Werten gerade dadurch, dass wir in ihm die
Zeichen der Zeit wahrnehmend jene Inhalte entdecken, die
anderen Zeiten verborgen waren, Wert waren; eben der
Bund Gottes mit den unschuldigen Tieren dieser Erde.

Diese, auf die Werterhaltung und auf das Wertverstind-
nis bezogene Dynamik des zeitlichen, historischen Prozes-
ses mochte ich Progressivitdt nennen. Denn, es ist ein
falsches Diktum, das meint, Progressivitit wiirde darin
bestehen, das Alte wegzuwerfen, immer neu von vorne
anzufangen und zeitweilige Werte der geistigen Moderich-
tungen in die Welt zu setzen. Dieser Verflachung unserer
geistigen, moralischen und religiésen Kultur gegentiber
miissen wir betonen, dass Progressivitit nur in einem
allgemeinen, umfassenden historischen Prozess bestehen
kann. Und dieser Prozess tragt stindig und unaufhaltsam
die unabinderlichen Werte, fiir uns Christen den Geist
Gottes, mit sich und in sich. Denn all das ist nie irgendwo
in fritheren Zeiten belassen, zurlickgelassen und hinterlas-
sen, sondern wir epochale und individuelle Menschen

24

tragen diese Werte, das Wort Gottes in alle Zeiten in alle
Ridume mit uns hinein. Und somit entsteht etwa als
lebendiges Christentum, was ja bereits diese Einheit der
Werterhaltung und der Progressivitit besagt, der wechsel-
seitige Prozess. Im Zeichen der Zeit, unserer Zeit verstehen
wir die Werte der Natur, die Werte der Schopfung, das
Wort Gottes immer wieder neu, voll konkreter Lebendig-
keit, und umgekehrt, im Lichte dieser Werte und des
Gotteswortes verstehen wir die Probleme unserer Zeit
anders, als wenn wir ohne diesen Werthintergrund nur in
derengen Relativitidt des begrenzten Raumes geblieben und
verhaftet waren. Diese progressive Werterhaltung fiihrt
nicht uns in die Geschichte zuriick, sondern umgekehrt,
fiihrt die Geschichte mit uns in die Gegenwart hinein,
und damit ist unsere Hoffnung verkniipft, dass wir dann
auch mit dieser Geschichte und mit dieser so aufgefassten
Gegenwart auch eine Zukunft vorwiérts haben werden.

Der Ultraschall-Vernebler
von Medela...

zur Dauer- und
Medikamenteninhalation

=N
(W / >
i - hervorragend fir Dauerlauf
o/
ol - einfachste Handhabung
rf — Zeitschaltuhr serienméassig
- Trockenlaufschutz
— Ausfliihrung trag- oder

fahrbar

- regulierbare Nebel- und
Luftmenge

- hochste Hygiene

Medela AG, Medizinische Apparate

medela 6340 Baar, Lattichstrasse 4
Telefon 042 3116 16, Telex 865486

Schweizer Heimwesen /85



	Bewähren - bewahren in diese Zeit : Wert-Erhaltung und Progressivität

