
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 1

Artikel: Bewähren - bewahren in diese Zeit : Wert-Erhaltung und Progressivität

Autor: Horvath, Arpad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bewähren - bewahren in diese Zeit

Wert-Erhaltung und Progressivité
Von Prof. Dr. Arpad Horvath, Luzern *

Auch am Stammtisch kommt man um das Problem des Wertens
nicht herum: Arpad Horvath.

Das Wertproblem umfasst recht komplexe Bereiche. Es

versteht sich, dass diese in einem 45minütigen Referat -
und es dauert tatsächlich nicht länger - in allen Einzelheiten

und Distinktionen nicht aufgegriffen werden kann. Ich
schneide daher aus der philosophischen und theologischen
Gesamtproblematik lediglich jene Aspekte heraus, die für
die Erörterung unseres Themas «Werterhaltung und
Progrssivität» notwendig sind. Dabei werde ich Sie in der
ersten Hälfte etwa 22 Minuten lang philosophisch strapazieren,

anschliessend wird es dann etwas besser. Ich bitte
Sie also vorsorglich um Ihre Geduld.

Das Wertproblem oder, vielleicht besser, das Problem des

Wertes ist eines der heissesten und brisantesten Themen
des menschlichen Philosophierens, egal, ob dieses sich am
Stammtisch oder in schwerverständlichen Sachbüchern
vollzieht. Ist das philosophische Erkenntnisproblem
bereits genügend schwierig, noch schwieriger ist das
Problem des Wertes. Denn während die Erkenntnis sich
an Objekten vollzieht, die meistens, wie ein Tisch oder ein
Baum empirisch, das heisst sinnlich erfahrbar gegeben und

* Vortrag gehalten an der VSA-Jahresversammlung 1984 in Bragg.

somit allen von uns zugänglich sind, orientiert sich das

Werten an Kriterien, die wir im objektiv gegebenen
Sachverhalt nirgendwo finden können.

Auch wenn man selber kein Positivist ist, muss man die
Überlegung von Ludwig Wittgenstein berücksichtigen. Er
sagt: Der Sinn der Welt muss ausserhalb ihrer liegen. In
der Welt ist alles wie es ist und geschieht alles wie es

geschieht. Es gibt in ihr keinen Wert, und wenn es ihn gäbe,
so hätte er keinen Wert. Wenn es einen Wert gibt, der Wert
hat, so muss er ausserhalb alles Geschehens und So-Seins
liegen. Denn alles Geschehen und So-Sein ist zufällig. Was
es nicht zufällig macht, kann nicht in der Welt liegen, denn
sonst wäre dies wieder zufällig. Es muss ausserhalb der
Welt liegen.

Wittgenstein wurde des öfteren so verstanden, als ob er
den Wert mit diesen Gedanken leugnen würde. Ich
glaube, dass es eine Unterstellung ist, denn Wittgenstein
stellt hier lediglich in Frage, dass wir die Werte in
Sachverhalten entdecken können. Er meint, und damit
muss man freilich nicht einverstanden sein, dass der Sinn
und der Wert der Dinge aus dem Umstand, dass sie sind
und auf welche Art und Weise sie sind, nicht abgeleitet
werden kann. Einfacher gesagt: Ich stelle fest, dass es in
dieser Welt, als Bestandteile dieser Welt Menschen gibt,
Bäume gibt, Steine gibt, Blumen gibt, Autobahnen gibt,
Beton-Hochhäuser gibt usw. Ich kann alle diese Dinge,
all diese Sachverhalte erkennen, beschreiben, analysieren,

aber mag ich sie in all ihre Bestandteile zerlegen,
nirgendwo werde ich auf die Frage, ob sie einen Wert
haben, einen Sinn haben, ob sie gut oder schlecht sind,
eine Antwort finden können. Denn, wie wir von Wittgenstein

hörten, die Dinge sind einfach so, wie sie sind, und
die Aufgabe der Erkenntnis könne nur darin bestehen,
diese Seinsstruktur der Dinge an ihrem real gegebenen
Sachverhalt zu analysieren. Nun, auch wenn man das
alles akzeptiert, bleibt die auch nicht wegzuleugnende
Tatsache bestehen, dass wir die Dinge in der Tat nicht
nur erkennen, sondern auch bewerten. Wir empfinden
sie als gut oder schlecht, schön oder hässlich, wertvoll
oder wertlos, angenehm oder unangenehm, sympathisch
oder unsympathisch, beziehungsweise, wir ordnen diese
Dinge irgendwohin auf der Wertskala zwischen dem
positiven und negativen Empfinden ein. Warum wir das

tun, ist freilich schwer zu sagen, denn wir alle haben sehr
verschiedene Gründe und Motivationen, die Dinge gut
oder schlecht zu empfinden. Anscheinend haben wir aber
alle ein Sensorium, eine Art Wertempfinden, so etwas
wie Wertbewusstsein in uns, aus dem heraus wir auf die
Dinge nicht nur erkennend, feststellend, sondern bewer-

18 Schweizer Heimwesen 1/85



tend reagieren. Freilich funktioniert dieses Wertsenso-
rium nicht in jedem Menschen gleichmässig, gleich stark
und gleich empfindlich. Leider, genau so wie es farbenblinde

Menschen gibt, gibt es - in gewissem Sinne
natürlich - auch wertblinde Menschen. Das ist ein grosses
Problem, denn genau so, wie es möglich ist, einem
Farbenblinden die Struktur und die Schönheit der verschiedenen

Farbschattierungen beizubringen und empfinden zu
lassen, so ist es kaum möglich, einem wirklich wertblinden
Menschen das Sein und den Wert der Werte klazustellen.
Besser gesagt, es gibt zwar keinen Menschen, der nicht
werten würde, und diesen Umstand kann man natürlich
auch jedem klarmachen. Nur ist aber das von jedem von
uns vollzogene Werten nicht mit dem Wertempfinden
identisch. Etwas zu bewerten heisst nämlich lediglich
Wertungen vorzunehmen, und das ist nicht unbedingt
dasselbe wie Werte wahrzunehmen, zumal die Wertung
nicht immer Wert ist. Der Wert ist nämlich eine objektive
Beschaffenheit, während die Wertung als subjektive
Setzung einem objektiven Wert durchaus widersprechen und
seinem Gegenteil, das heisst, eben einen Nichtwert als

angeblichen Wert postulieren kann. So widersprach ja die
nationalsozialistische Wertung, nach der jüdisches Leben
kein Wert sei, eindeutig und unmissverständlich jener
Wertordnung, nach der menschliches Leben als unantastbarer

Wert objektiv gegeben ist.

Mit dieser Feststellung stossen wir nun in einen Bereich
vor, der uns verpflichtet, irgendwie im Namen des vernünftigen

Redens den Wertbegriff zu bestimmen.

In unserer Zeit hören wir immer wieder, dass alles relativ,
alles subjektiv sei und dass man es daher jedem einzelnen
selbst überlassen solle, was er für richtig und falsch, was
er für gut und für schlecht halte. Diese Aussagen tönen
recht sympathisch, muss ich sagen, und sind auch nicht
in allem, was sie behaupten, abwegig, denn in diesen
Aussagen kommt die immer stärker werdende Überzeugung

zum Vorschein, dass die menschliche Person eine
moralische Instanz ist und sie die moralische Verantwortung

übernehmen müsse. Im Gegensatz zur früheren
autoritären Obrigkeitsmentalität, die den Menschen zum
Untertanen, zum blossen Befehlsempfanger degradierte
und in ihm nur einen statistischen Bestandteil des
institutionellen Mechanismus zu erblicken wusste, ist der
neuzeitliche Anspruch auf das menschliche Subjekt ein
nicht nur wohltuender, sondern auch längst fälliger
Fortschritt, die menschliche Person von der institutionellen

Verdinglichung im Staat, aber nicht weniger auch in
der Kirche, zu befreien und ihm jene Würde wiederzugeben,

die die Folge ihrer Souveränität ist. Leider wird
allerdings dieser subjektorientierte Personalismus
meistens überzogen und dahingehend interpretiert, dass es

keine objektiven, bleibenden Wert gebe und demnach
nicht nur der epochale, sondern auch der individuelle
Mensch völlig frei seine Wertungen vornehmen könne.
Diese Auffassung will den Menschen nicht nur von
institutionalisiertem Obrigkeitsdenken emanzipieren,
sondern auch von einer objektiven Wertordnung, wie es

mir scheint.

Wer und welche neuzeitlichen Faktoren die Schuld daran
haben, dass die Idee einer objektiven Wertordnung derart
erschüttert und weitgehend eliminiert worden ist, kann
ich hier nicht analysieren. Ich glaube allerdings, um nur
das zu nennen, dass dazu nicht zuletzt das mode- und

marktorientierte Wirtschaftsdenken, das die Denkweise
unserer Zeit zu dominieren beginnt, einen entscheidenden

Beitrag geleistet hat. In einer auf die Produktion
immer neuerer Güter konzentrierten Wegwerfgesellschaft
hat das Alte keinen Bestand und keinen Wert. Nur
das Allerneueste ist gut genug. Meine vor 6 Jahren
gekaufte Hi-Fi-Anlage wird dann von meinem Sohn
mitleidig belächelt, denn wie er bemerkt, «inzwischen
gibt es viel, viel bessere!» Und in einer Automobilzeitung
vernahm ich von einem jungen Journalisten, dass in den
schwedischen Autos, Saab und Volvo, eigentlich nur
noch recht konservative Menschen fahren, da die Karosserie

dieser Autos seit 15 Jahren im wesentlichen unverändert

geblieben ist. Einige Seiten später erfuhr ich dann in
einer Statistik derselben Zeitung zufällig, dass die genannten

unmodernen Wagen zu den wertbeständigsten Autos
gehören und kaum je eine Garage, ausser Service,
aufsuchen müssen, was ich hiermit selber auch bestätigen
möchte mit dem Wunsch, einmal doch einen modernen
Wagen fahren zu dürfen.

Der Anschein trügt. Mit dieser Bemerkung will ich
nämlich meinen Sohn und den jungen Journalisten keineswegs

an den Pranger stellen. In der Tat lebt nämlich die
Technik davon, und in der Kirche dieser Technik haben
wir uns jetzt versammelt, dass sie sich ununterbrochen
entwickelt und ihre früheren Stufen überwindet. Aufvielen
anderen Gebieten, die mit Wirtschaft und Naturwissenschaft

und natürlich Technik zu tun haben, gehört nämlich
die Hervorbringung neuer Sachen zu ihrem Wesenselement.

All diese Hervorbringungen gehören nämlich einer
relativen Entwicklungsstufe an und müssen im Moment
ihrer Entstehung bereits in Frage gestellt werden, um dem
zukünftigen Neuen Platz zu machen, das freilich bald
dasselbe Schicksal erleiden wird. Dass diese Einsicht in
den erwähnten Bereichen zu derUeberzeugung führt, dass
die Hervorbringungen der technologischen, wirtschaftlichen,

naturwissenschaftlichen Entwicklung immer relativ

sind und durch das Neue und Neueste überwunden
werden müssen, ist selbstverständlich. Das ist ja ihr Gesetz.
Nicht selbstverständlich, ja geradezu grotesk, wäre es

allerdings, wenn man diese zivilisatorische Denkweise, die ja
ihre Berechtigung hat, eben auf kulturelle Gebiete übertragen

würde. Anders als die Zivilisation entwickelt sich
nämlich die Kultur, und dazu gehört auch die Religion,
Philosophie, Moral, Kunst, nicht dadurch, dass sie ihre
früheren Stufen überwindet und ihren Wert eliminiert. Das
Frühere und das Spätere, das Alte und das Neue sind in
der Kultur keine Wertbestimmungen. Konkret gesagt,
keinem würde je ja einfallen zu behaupten, dass zum
Beispiel Bartok Mozart überwunden, übertroffen hätte,
dass Günther Grass, der moderne, besser sei als Balzac,
dass Piaton im Vergleich zu Heidegger, um die Philosophen

zu nennen, zum alten Eisen gehöre oder dass Salvator
Dali, weil er heute lebt, schönere Bilder als Michelangelo
male. (Ausser Dali vielleicht, würde das sagen), wobei
freilich, nur so nebenbei bemerkt, auch in der Technik ist
das Neue nicht unbedingt das Bessere. Haben Sie den

geradezu erschütternden Vergleich zwischen einem alten
Pullmann-Speisewagen des Orientexpress mit dem
nagelneuen der SBB bereits schon gemacht? Aus diesem
Vergleich lässt sich nun die Tendenz ableiten, dass jene
die Denk- und Verhaltensweisen an zivilisatorischen
Vorlagen orientieren, desto mehr sie sich der
Entwicklungsidee zuwenden und desto weniger sie an Werterhaltung

interessiert sein können.

19



Sinngemäss lässt sich dieses Gesetz fur den Kulturbereich,

soweit dieser klassisch orientiert ist, umkehren.
Daraus ergibt sich, dass, da man weder das zivilisatorische

noch das kulturelle Moment des gesamtmenschlichen

Phänomens beiseiteschieben kann, auch eine gegenseitige

Ausspielung bzw. Ersetzung, dass Zivilisation der
Kultur nicht statthaft ist. Mit anderen Worten: Der
zivilisatorische Wertrelativismus ist für die Kultur, genauso

unmassgebend, wie der kulturbedingte Wertrealismus
oder Wertidealismus für die Zivilisation. Wie eigentlich
überall, so muss man sich auch hier vor Einseitigkeit hüten,
denn beide, Zivilisation und Kultur sind genauso Bestandteile

unseres Menschenlebens wie - philosophisch gesagt

- Sein und Werden, das Bleibende und der Wechsel, das

Zeitliche und das Ewige, das Irdische und das Himmlische
usw. Darum müssen wir beide Momente, das heisst

Werterhaltung und Progressivität, in unsere Gesamterhaltung

gleichzeitig einbringen, denn, wie ich bald zeigen
möchte, beide gehören als unersetzliche Bestandteile des

gesamtmenschlichen Prozesses zusammen. Um das zu
verstehen, müssen wir uns ein bisschen in den Wert
philosophisch hineingraben.

Im allgemeinen kann der Wert lexikalisch bestimmt
werden als eine Beschaffenheit von Dingen oder Sachverhalten,

die sie der Hochschätzung würdig macht. Im
Gegensatz dazu steht der Unwert, den man sinngemäss
umgekehrt, als eine Beschaffenheit der Dinge bzw.
Sachverhalte bezeichnen kann, wie diese in einem negativen
Licht erscheinen lassen. Bei dieser Bestimmung, die freilich
selber auch nicht über jede Kritik erhaben ist, dominiert
die Ansicht, dass der Wert an die Dinge nicht von aussen,
sozusagen von einer bewertenden Instanz herangetragen
wird, sondern dass der Wert als Beschaffenheit in den

Dingen drinnen ist. Eine Auffassung, die die Positivisten,
wie wir gerade hörten, nicht akzeptieren, denn, wie sie

meinen, Werte unmöglich Bestandteile von Sachverhalten
sein können. Darin stimmen allerdings alle philosophischen

Richtungen überein, dass der Wert eine spezifische
Qualität sei. Während etwa die Wert-Idealisten diese

Qualität unabhängig vom Sein, von der Wirklichkeit, in
einer realitäts-jenseitigen Idealität sehen, wie Piaton,
meinen die Wert-Realisten, dass der Wert untrennbar mit
dem Sein verbunden ist, beziehungsweise, dass das Sein
selbst unter dem Aspekt seiner wesenhaften Vollendung
verstanden werden könne. Diese klassischen Wert-Lehren,
die auf den Piatonismus bzw. auf den Aristotelismus
zurückgehen, betonen, dass der Wert subjektiv-unabhängig
sei und dass er in sich als eine beständige objektive Realität
bestehe. Diese Bestimmung ist für uns von wesenhafter
Bedeutung, denn damit wird der Wert als jene Beschaffenheit

qualifiziert, die unabhängig von ständigem Wechsel

der Dinge als das Bleibende im Wechsel besteht. In
diesem Sinne betonte Piaton etwa gegen die Sophisten
seiner Zeit, dass die Werte nicht deshalb Werte sind, weil
wir sie lieben, sondern umgekehrt: Wir lieben sie, weil sie

liebenswert sind. Die Umkehrung ist wichtig, und das ist
auch kein Wortspiel. Im ersten Fall wäre nämlich der
Wert vom wertenden Subjekt bestimmt, und somit wäre
seine reale Beständigkeit preisgegeben. Die wertenden
Subjekte bestimmen nämlich die Qualitäten nicht, wie
diese tatsächlich sind, sondern wie diese vom Menschen,
je nach Zeit und Raum, je nach dem eigenen Wert-
Geschmack gesehen werden. So ist die These des berühmten

Sophisten Prothagoras zu verstehen, der meinte, dass
das Mass aller Dinge der Mensch sei. Das heisst: der

Mensch - und darunter verstand Prothagoras nicht das

Gattungswesen, sondern das Individuum - der Mensch
setze seine Maßstäbe, somit auch seine Wert-Maßstäbe
souverän an und sei auf diese Weise nicht der Entdecker,
sondern der Urheber des Wertes.

Der Unterschied zu Piaton ist natürlich gewaltig, denn
die Sophisten - und diese Sophisten sind weitgehend
unsere Zeitgenossen geworden - leugnen, dass es Werte,
beständige Werte gäbe und beharren darauf, dass der
Mensch nur Wertungen vornehme und damit zwar Werte
in die Welt setze, aber Werte, die weder beständig noch
objektiv sein können. Diese Werte sind daher nur so wie
die Werte des Marktes, die nach Angebot und Nachfrage
geregelt werden. Diesem Wert-Realitivismus gegenüber
lehrte nun Piaton, dass ein Wert immer und gleichzeitig
ein bleibender Wert ist und völlig unabhängig davon, ob
in einer Epoche oder in einem Kulturraum eine Nachfrage

nach ihm bestehe, konstant erhalten bleibt.

Diese beiden etwas zugespitzten klassischen Lehren ermöglichen

uns, den auch schon von Aristoteles vorgeschlagenen

goldenen Mittelweg einzuschlagen, der freilich nicht
eine Summe von Kompromissen ist - die Philosophie
kennt die Kompromisse nicht -, sondern den Weg der
realistischen Vernunft. Wir schaffen es, wenn wir den
beständigen objektiven Wert mit dem Menschen verbinden
und in seine Geschichte hineinstellen. Dann merken wir,
dass diese Werte zwar beständig und somit auch bewährt
sind, aber nicht als statische, unbewegliche Faktoren,
sondern als Bestandteile jenes dynamischen Bewegungsprozesses,

den der Mensch in seiner Zeit und in seinem
Kulturraum werterhaltend und wertgestaltend vollzieht.

Wir verstehen es, wenn wir davon ausgehen, dass der
Mensch eigentlich über drei Naturen verfügt. Erstens
über seine allgemeine Natur als Gattungswesen Mensch
im Unterschied zu allen anderen Wesen. Zweitens: über
seine konkret epochale Natur als Mensch seiner Zeit und
seines Kulturraumes, und das unterscheidet ihn von dem
Menschen früherer Zeiten und anderer Kulturen in seiner
Zeit. Und drittens: über seine individuelle Natur als diese
Person, und das unterscheidet ihn von allen anderen
Menschen. Die erste, seine allgemeine Natur beinhaltet
solche Werte, beziehungsweise verbindet den Menschen
mit solchen Werten, die mit dem menschlichen Sein
gegeben sind und den Menschen durch alle Kulturräume
und alle Zeiten begleiten, und dies ungeachtet der zeit-
und raumbedingten Unterschiede, die zwischen diesen
Bereichen bestehen. Aus dieser Überlegung heraus
entstand der Naturrechts-Gedanke, der meinte, dass der
Mensch, gestützt auf seine unabänderliche Natur, über
Rechte verfüge, die diesen anthropologisch gegebenen
Wertzustand zu schützen haben. Auf die schwierige
Problerqatik des Natur-Rechtes, vor allem was seine
konkrete Formulierung anbetrifft, kann ich hier nicht
eintreten.

Trotz allen Schwierigkeiten bleibt aber die Tatsache
bestehen, dass die heute so stark in Vordergrund getretenen

Menschenrechte ohne diese allgemeine Menschennatur
nicht begründbar wären. Denn wäre zum Beispiel das

Recht aufLeben und aufdie Unverletzlichkeit der menschlichen

Person lediglich ein epochales und kulturbedingtes
Recht, und würde es also nur einen epochalen Wert
schützen, so könnte dieses nur zeitweilig und nur ortsunab-

20 Schweizer Heimwesen 1/85



Auf vielfachen Wunsch: Wiederholung in der Zentralschweiz

«Leiblichkeit»
VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime
im Priesterseminar Luzern
Donnerstag und Freitag, 7. und 8. März 1985

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Programm

Donnerstag, 7. März 1985 Freitag, 8. März 1985

10.00 Eröffnung 09.00 «Leiblichkeit aus medizinisch-psychia-
Praktische Erfahrungen bezüglich frischer Sicht»
Leiblichkeit Referat: Dr. med. Karl Heinz Bauersfeld,
Katharina Hiltbrunner, Jugendheim Lory, Leiter des Kinderpsychiatri-
Münsingen: «Psychosomatische Auffäl- sehen Dienstes, Luzern
ligkeiten bei Jugendlichen im Heim» Verarbeitung in Gesprächskreisen,
aufFelix Leutwyler, Schenkung Dapples, geteilt nach Heimtyp und Aufgabe
Zürich: «Beziehungsprobleme bei
Jugendlichen im Heim» 14.00 «Leiblichkeit aus philosophisch-anthro-
Heidi Huber, Altersheim Seematt, pologischer Sicht»
KnSSuflaChtL1

o iVl Alt Referat: Dr. Imelda Abbt, VSA
«Probleme der Sexualität im Alter» „In den Gesprachskreisen sind Konse-

14.30 «Leiblichkeit aus moraltheologischer quenzen für die praktische Arbeit zu

Sicht» ziehen-

Referat: Prof. Dr. Hans Halter, Theologi- „„„„ _
sehe Hochschule, Chur 16-30 Ende des Seminars

Verarbeitung in Gesprächskreisen,
aufgeteilt nach Heimtyp und Aufgabe

20.00 Gemütliches Beisammensein

Kurskosten Anmeldungen

Fr. 180.-
Fr. 120 - für Teilnehmer aus VSA-Heimen
20 % Ermässigung für Teilnehmer(innen)
mit persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Priesterseminar
Luzern separat, Kosten zirka Fr. 45-

bis 28. Februar 1985 an das Kurssekretariat
VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich,
Tel. 01 252 47 07, nur vormittags)
Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft
bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung
vor Tagungsbeginn eine Annullationsgebühr von
Fr. 50.- berechnet werden.

Anmeldetalon «Leiblichkeit» II Luzern

Name, Vorname

Arbeitsort (Name und Adresse des Heims)

Private Adresse PLZ, Ort

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims
Persönliche VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft im Priesterseminar erwünscht

Zutreffendes bitte ankreuzen

21



hängig angewendet werden, und damit wäre es als allgemeines

Menschenrecht hinfällig. Dasselbe lässt sich von allen
anderen Menschenrechten sagen.

Allerdings entsteht hier ein grosses Problem, dem wir
nicht ausweichen können. Nämlich: Alles, was mit dem
Allgemeinen zu tun hat, allgemeine Menschennatur,
allgemeines Menschenrecht, Naturrecht, allgemeingültige

Werte, all das betrifft das Prinzipielle, das Grundsätzliche,

das Fundamentale und bewegt sich in einem noch
nicht konkreten Raum. Um es salopp zu formulieren:
Diesem Allgemeinen, mag es theoretisch auch noch so
einsichtig sein, fehlt die Gegenständigkeit, die Konkretheit.

Denn genau so, wie die menschliche Natur erst in
einem bestimmten konkreten Menschenkörper Gestalt
annimmt, Fleisch und Blut wird, so werden auch die
allgemeingültigen Werte, allgemeine Menschenrechte erst
in einer bestimmten Zeit und in einem bestimmten
Kulturraum tatsächlich und empirisch greifbar, zugänglich.

Geschieht es nicht, so bleiben sie in einem theoretischen

Raum stecken, in einem platonischen Flimmel des

Reichs der Ideen und werden nie leben, menschliches
Leben: mit einem biblischen Vergleich: Es wäre ein
Zustand wie der Anfang der Welt, wie der erste faszinierende

Satz des Alten Testaments berichtet. Zitat: «Die
Erde war wüst und leer, Finsternis lag über der Urflut
und Gottes Geist schwebte über dem Wasser.» So verharrte
zuerst mal auch der absolute Geist des allmächtigen Gottes

Für die Pflege im Spital,
im Heim und zu Hause...
Die Absaugpumpe Basic
von Medela

Medela Absaugpumpen - Schweizer Qualität
mit 5 Jahren Garantie.

_ _ Medela AG, Medizinische Apparate
MAA#IaI#| CH-6340 Baar, Lättichstrasse 4

I IvVIwlVI Telefon 042/311616

über der Erde und wäre für den Menschen ungreifbar, nur
spekulativer Gegenstand geblieben, wenn er sich in die
Natur, in die Schöpfung, in die Meere, in diese Erde nicht
eingelassen hätte.

Und dann ist der absolute Geist des Allmächtigen in den
konkreten Dingen der Schöpfung sichtbar geworden.
Und dann geschah auch noch das grösste Ereignis aller
Zeiten in der Zeit: Gott ist nämlich auch in die Zeit, auch
in den Raum eingetreten. Er ist Bestandteil der menschlichen

Geschichte, der menschlichen Wirklichkeit geworden.

Und da lesen wir bei Johannes den - so wie ich es

empfinde - grössten, je von Menschenmund ausgesprochenen

Satz, Zitat: «Und das Wort (die Idee, Logos, der
ideelle Wert) ist Fleisch geworden und hat unter uns
gewohnt, und wir haben seine Herrlichkeit geschaut.»
Das heisst: Genauso wie der absolute Geist des allmächtigen

Gottes durch seinen Sohn Fleisch und somit greifbare
Konkretheit der Zeit und des Raumes geworden, so
erscheinen auch die absoluten beständigen Werte erst in
der Zeit und im Raum als greifbare Bestandteile des

menschlichen Lebens. Das heisst: Genau so wie das Wort
Gottes, so tragen und pflegen und verstehen wir auch
diese Werte in unserer epochalen zweiten Natur und
durch diese epochale Natur. Daraus folgt - und das führt
leider zu unübersehbaren Missverständnissen -, dass wir
das Absolute, das heisst das Wort Gottes, die Werte der
Schöpfung, die Werte der Natur, die Werte der allgemeinen

Menschennatur immer unter den Voraussetzungen
der Zeit und des Raumes, in denen wir mit unserer
epochalen Natur leben, verstehen. Dieses Verständnis ist
von Zeit zu Zeit, von Raum zu Raum verschieden, genau
so, wie die epochale Natur des Menschen, die die
Menschen zeitlich und räumlich unterscheidet. Diese Verschiedenheit

des Verstehns und Auslegens führt etliche
Menschen - ich würde sie Fundamentalisten bzw. Traditionali-
sten nennen - führt diese Menschen zum schwerwiegenden
Verdacht, dass damit das Absolute, das heisst, das Wort
Gottes und die Werte verändert, relativiert oder gar
^rfalscht werden. Es ist ein fatales Missverständnis.

' Lassen Sie mich dazu einiges sagen:

Anders als die Philosophie, die mit der konkreten Bestimmung

der Werte, moralische, ästhetische, erhebliche
Schwierigkeiten bekundet, fallt es der Theologie bedeutend
leichter, ihre allgemeine Wertordnung festzulegen. Sie

verfügt ja über Dokumente, in denen einerseits die
Wertmaßstäbe, anderseits und darüber hinaus diese Werte
festgehalten sind. Ich denke hier an die zehn Gebote, an
die evangelischen Räte und nicht zuletzt freilich an die
Bergpredigt. Seit Jahrhunderten werden diese Stellen
Sonntag für Sonntag den Gläubigen vorgelesen und in der
anschliessenden Predigt erklärt. Das Wort Gottes
überspannt Jahrhunderte, und die christlichen Kirchen verkünden

es weiter dafür sorgend, dass dieses Wort unverändert,
unverkürzt und unverfälscht immer weitergegeben wird.
Denn Gott hat zu allen Menschen, zu allen Zeiten, zu allen
Kulturen sein Wort definitiv, endgültig und unkorrigierbar
gegeben. Für einen Christen ist es somit klar und undiskutabel,

dass er dieses Wort als den Wert seiner menschlichen
und christlichen Existenz zu bewahren hat. Für ihn hat die
Heilige Schrift eine ununterbrochene Aktualität. In diesem
Sinne ist dann die Kirche klar und eindeutig eine auf
Werterhaltung konzentrierte Institution. Und daraus ergeben

sich für unsere Fragestellung «Werterhaltung und
Progressivität» schwerwiegende Probleme.

22 Schweizer Heimwesen 1/85



Denn, wie Sie wissen, viele unserer Schwestern und
Brüder aus dem traditionalistischen Lager, katholischer
oder protestantischer Observanz werfen der heutigen
Kirche vor, dass sie die alte immerwährende Lehre
verkürzt, verändert, korrigiert, ja verfälscht habe und
darum dem Wort Gottes untreu geworden sei. Dass diese

erschütternden Anschuldigungen nicht zutreffen, brauche

ich Ihnen nicht zu beweisen. Sie sind aber äusserst
aufschlussreich, denn sie zeigen, was Werterhaltung nicht
ist und nicht sein kann. Gleichzeitig demonstrieren sie

aber auch, dass die Werterhaltung im Sinne unserer
Traditionalisten und Fundamentalisten leider nichts
anderes bedeutet, als den lebendigen Geist Gottes in der
Tiefkühltruhe der Geschichte aufzubewahren. Warum?

Den Hauptgrund dafür sehe ich darin, dass unsere
traditionalistischen Schwestern und Brüder offenbar zwei wichtige
Faktoren übersehen. Erstens übersehen sie, dass die
Kirche, das heisst ihre Theologen, ihre Gläubigen das

unabänderliche Wort Gottes zu bewahren haben, aber
sie selber nicht und nie das Wort Gottes sind. Es tönt
äusserst trivial, aber es scheint dennoch notwendig zu
betonen, dass kein Papst, kein Lehramt und auch kein
Theologe je mit dem Evangelium gleichgesetzt werden
konnte, denn - und das übersehen unsere Traditionalisten

- zweitens: Wir können das Wort Gottes nicht
reproduzieren, das heisst völlig adäquat wiedergeben.
Nur Gott könnte das, und wir können mit unserer
Sprache nur in Vergleichen über Gott reden, und wir
können dieses Wort nur interpretieren. Das heisst: mit
der ganzen uns verfügbaren Kraft unserer Seele, unserer
Vernunft und unseres Herzens versuchen wir, dieses
unabänderliche Wort Gottes zu begreifen und zu verstehen.

Aber wir begreifen es nie über den Raum und die
Zeit erhaben, sondern immer aufgrund jener Voraussetzungen,

die unserer epochalen Natur gesetzt sind. So

haben die Gläubigen und die Theologen des Mittelalters
dasselbe Wort Gottes anders begriffen und interpretiert
als spätere Zeiten, etwas Rênaissance und die Neuzeit.
Und wir heutige Menschen begreifen dasselbe unabänderliche

Wort heute anders als es etwa im 19. Jahrhundert
oder im katholischen Kontext vor dem zweiten Vatikan
der Fall gewesen ist.

Nun, heisst das, dass wir deshalb am Wort Gottes, an
diesem Wert irgend etwas geändert haben? Nicht im
geringsten. Denn, nicht das Wort Gottes hatte sich
geändert, sondern jene Menschen, die es zu begreifen und
zu verstehen haben. Das, was wir verstehen wollen, das

Wort Gottes, ist absolut, aber all das, aus dem heraus
wir das Absolute verstehen wollen, nämlich unsere in
epochale Voraussetzung eingebettete Natur ist relativ.
Zu diesen Voraussetzungen gehören: die jeweiligen räumlich

und zeitlich begrenzten und relativierten kulturellen,
zivilisatorischen, wissenschaftlichen Voraussetzungen; die
veränderten Interessen, Bedürfnisse und Mentalität; die
unterschiedlichen Gesellschaftssysteme; die Verschiedenartigkeit

der Geschichte des einen und des andern Volkes;
und nicht zuletzt gehört zu all diesen Voraussetzungen die
sich immer ändernde Sprache. All diese Voraussetzungen
unterliegen dem Wandel und dem Wechsel der Zeiten.

Und so geschieht es, dass wir - um nur das kurz zu
erwähnen - heute in unserer epochal begründeten grossen
Angst um die Natur in der Heiligen Schrift plötzlich
Anweisungen und Gedanken entdecken, die früheren

Erschienen im VSA-Verlag

«Staunen und Danken»
Band IV der Schriften
zur Anthropologie des Behinderten

Was macht den Menschen allererst zum Menschen?
Liegt die Würde seiner Person in der Autonomie und in
der Fähigkeit des rationalen, vernünftigen Denkens?
Diese Frage stellt sich zumal in der Betreuung von
Geistigbehinderten - aber nicht bloss dort. Sie steht im
Zentrum der in dem Buch vereinigten Texte des Zürcher
Heilpädagogen Hermann Siegenthaler und der Luzerner
Anthropologin Imelda Abbt. Staunen und Danken: Das
erste Wort des Titels ist alemannischer Herkunft und
lässt sich mit «verwundert-träumend vor sich
hinschauen» umschreiben, das zweite ist mit «denken»
verwandt. In unserer Zeit genisst das rationale Denken
eindeutigen Vorrang, welches dem staunenden
Schauen nur wenig Raum lässt. Allein den Kindern und
den Dichtern, die in sich einen Rest des Kindseins
bewahrt haben, wird eine lebendige Verbindung zu
jenem Ursprünglichen noch zugebilligt, welches das
Schauen und das Träumen, das Denken und das
Danken ungetrennt in sich schliesst. Meistens allein
auch den Kindern und Künstlern wird die Befähigung
zur Ehrfurcht noch zugebilligt. «Ehrfurcht geht niemals
aus der Furcht hervor», sagt Marie von Ebner-
Eschenbach. Ehrfurcht weiss um ein Abhängigsein, das
wahrhaft frei macht. Ehrfurcht unterscheidet den
Menschen vom Tier. Nur ein Denken, das auch ein wenig ein
Staunen und Danken geblieben ist und das aus der
Ehrfurcht kommt, erlaubt den Eltern und Betreuern von
Geistigbehinderten ein befreites, verständiges Verhalten

der Zuwendung. Die Texte des Buches sind
herausgewachsen aus dem «Einsiedler Forum» des VSA, das
jedes Jahr für die Mitarbeiter von Invaliden- und
Altersheimen durchgeführt wird. Band IV kostet Fr. 19 - (plus
Versandspesen). Alle im Rahmen dieser Schriftenreihe
bisher erschienenen Bände sind beim Verlag VSA,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, zu beziehen.

Bestellung

Aus der Schriftenreihe zur Anthropologie des
Behinderten bestellen wir hiermit

.Exemplar(e)

..Exemplar(e)

Band IV «Staunen und Danken» / 5
Jahre Einsiedler Forum des VSA, zum
Preis von Fr. 19 - (+ Versandspesen)
Band III «Begrenztes Menschsein»,
Texte von O. F. Bollnow, Th. Bucher,
Hermann Siegenthaler, Urs Haeber-
lin, Werner Weber, zum Preis von
Fr. 18.60 (+Versandspesen).

Exemplar(e) Band II, «Erziehung aus der Kraft des
Glaubens?» Texte von Imelda Abbt,
Norbert A. Luyten, Peter Schmid u. a.,
zum Preis von Fr. 14.70 (+ Versandspesen).

Exemplar(e) Band I «Geistigbehinderte - Eltern -
Betreuer», 4 Texte von Hermann
Siegenthaler, zum Preis von Fr. 10.60
(+Versandspesen).

Name, Vorname

Adresse

PLZ/Ort

Unterschrift/Datum

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich

23



Jahrhunderten, die mit der Natur noch friedlich
zusammenlebten, verborgen gewesen waren. Völlig richtig, aber
doch nur durch ihre epochalen Ansprüche bedingt, lehrten
die Theologen früherer Jahrhunderte, dass Gott zum
Beispiel mit dem Menschen einen Bund geschlossen
hat, einen Bund der Zugehörigkeit und der Einheit. Und
heute, als wir erschütterte und verzweifelte Zeugen der

Zerstörung der Natur geworden sind, schlagen wir dieselbe

Heilige Schrift auf und lesen verblüfft folgende Stelle: (ich
zitiere) Genesis, 9 «dann sprach Gott zu Noah und seinen

Söhnen, die bei ihm waren: Hiermit schliesse ich meinen
Bund mit euch und mit euren Nachkommen (bis jetzt
wurde immer gelesen, und jetzt kommt's:) und mit allen
Lebewesen, mit den Vögeln, dem Vieh und allen Tieren
der Erde, die mit euch aus der Arche gekommen sind».
Und weiter sprach Gott: «Das ist das Zeichen des Bundes,
den ich stifte zwischen mir und euch und den lebendigen
Wesen bei euch für alle kommenden Generationen.» Erst
jetzt, in unserer Zeit, in diesem geplagten Raum verstehen
wir dieses fantastische Dokument und gehen in die Knie,
um zum erstenmal in der Geschichte eine Theologie der
Natur, vielleicht sogar eine Theologie des Bundes Gottes
mit den Tieren zu schreiben.

Damit wird, hoffe ich, sichtbar, dass Werterhaltung unter
keinen Umständen eine konservative Erstarrung, eine
reaktionäre Rückkehr zur Vergangenheit, sondern das

immer wieder in der Zeit und im Raum im neuen Licht
sichtbar werdende Leben des Wortes Gottes bedeuten

muss.

Was uns katholischen Christen zum Beispiel von den

Traditionen unserer Zeit unterscheidet, besteht also nicht
darin, dass wir das Wort Gottes verändert und die
Traditionalisten dasselbe unverändert gelassen hätten,
sondern darin, dass wir dieses Wort im Sinne des heutigen
Menschen verstehen, während die Traditionalisten eine
frühere Verstehenstradition weiterpflegen. Nicht das Wort
Gottes scheidet uns also, sondern seine epochal bedingten
Auslegungsmöglichkeiten. Und wenn unsere traditionalistischen

Schwestern und Brüder uns sagen, dass sie treu
seien, während wir untreu geworden wären, so stimmt es

nur im Sinne der Epochalität, denn wir sind nicht dem
Wort Gottes, sondern einer früheren Auslegung desselben

untreu geworden. Und noch mehr: Wir bekunden unsere
unerschütterliche Treue zum Wort Gottes und zu den darin
enthaltenen Werten gerade dadurch, dass wir in ihm die
Zeichen der Zeit wahrnehmend jene Inhalte entdecken, die
anderen Zeiten verborgen waren, Wert waren; eben der
Bund Gottes mit den unschuldigen Tieren dieser Erde.

Diese, auf die Werterhaltung und auf das Wertverständnis

bezogene Dynamik des zeitlichen, historischen Prozesses

möchte ich Progressivität nennen. Denn, es ist ein
falsches Diktum, das meint, Progressivität würde darin
bestehen, das Alte wegzuwerfen, immer neu von vorne
anzufangen und zeitweilige Werte der geistigen Moderichtungen

in die Welt zu setzen. Dieser Verflachung unserer
geistigen, moralischen und religiösen Kultur gegenüber
müssen wir betonen, dass Progressivität nur in einem
allgemeinen, umfassenden historischen Prozess bestehen
kann. Und dieser Prozess trägt ständig und unaufhaltsam
die unabänderlichen Werte, für uns Christen den Geist
Gottes, mit sich und in sich. Denn all das ist nie irgendwo
in früheren Zeiten belassen, zurückgelassen und hinterlassen,

sondern wir epochale und individuelle Menschen

tragen diese Werte, das Wort Gottes in alle Zeiten in alle
Räume mit uns hinein. Und somit entsteht etwa als
lebendiges Christentum, was ja bereits diese Einheit der
Werterhaltung und der Progressivität besagt, der wechselseitige

Prozess. Im Zeichen der Zeit, unserer Zeit verstehen
wir die Werte der Natur, die Werte der Schöpfung, das
Wort Gottes immer wieder neu, voll konkreter Lebendigkeit,

und umgekehrt, im Lichte dieser Werte und des

Gotteswortes verstehen wir die Probleme unserer Zeit
anders, als wenn wir ohne diesen Werthintergrund nur in
der engen Relativität des begrenzten Raumes geblieben und
verhaftet wären. Diese progressive Werterhaltung führt
nicht uns in die Geschichte zurück, sondern umgekehrt,
führt die Geschichte mit uns in die Gegenwart hinein,
und damit ist unsere Hoffnung verknüpft, dass wir dann
auch mit dieser Geschichte und mit dieser so aufgefassten
Gegenwart auch eine Zukunft vorwärts haben werden.

Der Ultraschall-Vernebler
von Medela...
zur Dauer- und
Medikamenteninhalation

hervorragend für Dauerlauf

einfachste Handhabung

Zeitschaltuhr serienmässig

Trockenlaufschutz

Ausführung trag- oder
fahrbar

regulierbare Nebel- und
Luftmenge

höchste Hygiene

I Medela AG, Medizinische Apparate
6340 Baar, Lättichstrasse 4

I Telefon 042 311616, Telex 865486

24 Schweizer Heimwesen 1/85


	Bewähren - bewahren in diese Zeit : Wert-Erhaltung und Progressivität

