
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 1

Artikel: Liebe zur Weisheit - geglücktes Leben?

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebe zur Weisheit - geglücktes Leben?
Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA *

Nachdem die vorbereitende Gruppe des Symposions in
Heidelberg Wert darauflegt, dass Frauen das ausdrücken,
was sie beschäftigt, sind meine Reflexionen bewusst
persönlich gehalten. Vertieft haben sich meine Überlegungen

im Wintersemester 1983/84, in dem ich an zwölf
Abenden an der Philosophischen Akademie in Luzern zu
diesem Thema sprach. Zudem hielt ich, im Rahmen
meines Bildungsauftrages im Verein für Schweizerisches
Heimwesen, eine Seminarwoche mit Leuten aus
Sozialberufen. Diese Woche zeigte mir, wie wichtig angewandte
Philosophie ist. «Geglücktes Leben» ist - so scheint es -
heute weitgehend «ortlos» geworden. Angewandte Philosophie

kann da eine Chance wahrnehmen.

Praktische Philosophie kommt natürlich nicht ohne «zünftige»

Philosophie aus. Meinen Überlegungen geht eine
längere Beschäftigung mit Fritz Buri, Kant und in letzter
Zeit mit Fichte und Simon Weil voraus. Ich verzichte
jedoch aufZitate und versuche selbständig zu denken, auch
da, wo ich «nur» mitdenke.

*

Wer kann eigentlich das Thema «geglücktes Leben»
bewältigen, ja ein solches überhaupt angehen? Wie kommt
man überhaupt auf ein solches Thema? Sind es Anregungen

von aussen, Zeitumstände, Diskussionen, Anfragen
von Akademieleitern? Nein, so war es bei mir nicht. Es

war (und. ist) wie ein inneres Klopfen, ein inneres Wollen,
das hervorbrach. Etwas treibt mich um, ich bin von etwas
gebissen worden, sagte Sokrates einmal. Ich möchte nicht
in Abrede stellen, dass dieses innerlich Empfundene auch
von äusseren Gegebenheiten mitverursacht sein konnte.
Aber das Entscheidende scheint mir nicht von der Umgebung

gekommen zu sein. Ich fühlte mich gedrängt, mich
auf das zu besinnen, was es mit meinem Leben, mit einem
geglückten «fraulichen» Leben, auf sich hat. Darum ging
und geht es mir immer noch.

So begann ich mich nach Menschen umzusehen, die etwas
in diesen Dingen zu sagen haben. Ich stiess dabei auf einen,
der Vieles gesagt, aber offenbar nichts geschrieben hat:
Sokrates. Ist das vielleicht die gesuchte Antwort: nichts
schreiben, wohl aber unablässig und bohrend fragen? Ist
das die letztliche Weisheit, die Philosophie zu vermitteln
vermag? Doch kann fragen allein genügen? Muss es nicht
auch irgendwohin führen, und wäre es nur in ein neues
Fragen? Ich stiess aufEpikur. Gilt es vielleicht, gleich ihm,
einen «Garten» zu finden und in diesem, «lustwandelnd»,
uns gegenseitig der Weisheit näher zu bringen? Oder war

* Vortrag gehalten am Dritten Symposium der Internationalen
Assoziation von Philosophinnen vom 12./13. Oktober 1984 in
Heidelberg.

Senecas, des Stoikers, Weg er richtige? Er sah. in allem eine
feste Ordnung walten und Hess sich mit Fragen nach
geglücktem Leben nicht aus der Ruhe bringen. Ich vertiefte
mich auch in die biblische Lebensweisheit, die, in Jahrhunderten

des Kampfes, der Einbrüche und Neuanfange
gewachsen, zu Visionen kam, die «Frau Weisheit» auf den
Marktplätzen und am Stadttor den «Männern» verkündete.

Hiob, vor allem, macht Eindruck. Er wurde von allen
kultischen, gesellschaftlichen, familiären und selbst eigenen

Vorstellungen, Ordnungen und Kräften im Stich
gelassen. Er musste bis zur bitteren Neige erfahren, dass

nicht er über geglücktes Leben verfügt. Aber sind das nicht
weit zurückliegende Erfahrungen, die in einer gewandelten
Welt von vielen nicht mehr nachempfunden werden
können? Ich suchte bei Simone Weil: geboren 1909,
Philosophin, Fabrikarbeiterin, emanzipierte Jüdin, unge-
taufte Christin, Platonikerin, Mystikerin! Kannte diese
faszinierende Frau den Schlüssel zum geglückten Leben,
zur Weisheit? Sie meinte: Es ist nicht das Höchste zu
verstehen, sondern zu tun! Was aber ist dieses Höchste?
Damit war ich wieder am Anfang. Auch Sokrates führte
ja bereits an diesen Punkt: Weisheit - ein Tun, nicht ein
Wissen!

*

Ein Entweder-Oder zu konstruieren - entweder Wissen
oder Tun - wäre wohl nicht weise und würde auch von
der «Liebe zur Weisheit», von der Philosophie, nicht
abgedeckt. Auf jeden Fall habe ich das Bedürfnis, noch
mehr zum Thema zu sagen. Wenn ich mich frage, wo ich
der Weisheit eigentlich begegnet bin und was sie denn so
anziehend machte, möchte ich freilich stille werden und
am liebsten nichts sagen. Anderseits aber gibt es Antworten,

die zu bedenken sich lohnt: zum Beispiel Weisheit ist
theoretisches Wissen in Verbindung mit Verantwortung
und praktischem Können, ist Leben aus Wahrheit, aus
Ganzheit.

Nehmen wir aber das Letztere: Was hat es mit der oft
bemühten Ganzheit auf sich? Gibt es das überhaupt? Ist
sie nicht immer gefährdet und allenfalls bruchstückhaft
vollziehbar? Gewiss, es treibt uns eine Sehnsucht zur
Ganzheit hin, glaubt man einer verbreiteten philosophischen

Tradition : Ganzheit, im Tun und Wissen, in Theorie
und Praxis, in Herz und Verstand, in Leib und Seele!

Einseitigkeiten aller Art sind natürlich möglich. Klassisch
ist der Gegensatz: Überbetonung des Wissens auf Kosten
des Herzens und der Praxis: Überbetonung des Herzens
oder des äusseren Tuns auf Kosten des Ringens um
Einsicht. Es wird natürlich immer wieder versucht,
Einseitigkeiten abzumildern oder gar zu überwinden. Den Frauen
allgemein sprach man die Gabe zu, Gegensätze mildern
und ausgleichend wirken zu können. Aber Mutter «So-

12 Schweizer Heimwesen 1/85



Das vollständige
System

für Hygiene und
Rehabilitation

25
Jahre a0

Le système
complet

pour hygiène et
réhabilitation

Baden
Baigner

Duschen
Doucher

Therapie
Thérapie

Uberführung
Transfert

Die Bedürfnisse der Pflege sind vielfältig. Die
beste Lösung ist öfters nur durch Kombination
mehrerer System-Komponenten möglich.
Unsere Erfahrung und ein komplettes
systemintegriertes Produktsortiment befähigt uns zu
umfassender und objektiver Beratung. Stellen
Sie uns auf die Probe - wir freuen uns auf Ihre
Anfrage.

Les besoins en soins sont multiples. Fréquemment
la solution optimale consiste en une coordination
adéquate de plusieurs systèmes.
Notre expérience et notre gamme complète de
produits nous permettent de vous conseiller objectivement

et intégralement. Mettez-nous à l'épreuve,
nous réjouissons d'être à votre service.

mA sicag
Wartenbergstrasse 15I I 4020 BaselIl | Telex62640
Telefon 061/419784



phia» ist nicht auf einen Nenner zu bringen, noch ist sie

angeboren, vererbt an ein Geschlecht, eine Kultur; sie ist
auch nicht an eine Bewegung gebunden. Sie ist nicht
objektiv zu lokalisieren und nicht Resultat einer strategisch
angewandten Technik. Sie lässt sich weder festbinden noch
bündig in Worte bringen. Zwar wird sie oft mit dem Alter
in Verbindung gebracht. So schrieb einmal Bettine von
Arnim: «mich durstet nach dem Segen alter Leute die
letzte Lebenszeit eines Menschen ist etwas Heiliges; meine
Geheimnisse, mein Sehnen, meine Gedanken und Ahnungen

möchte ich gerne in die Brust von Menschen legen, die
keine Forderung mehr ans Irdische haben.» Aber ist das
die Realität bei alten Menschen? Ist das nicht eher eine
Hoffnung? Ich empfinde es natürlich auch als ein grosses
Glück, Menschen zu begegnen, die «weise» altern. Ich
denke zum Beispiel an eine 80jährige Malerin, die mich
durch ihr blosses Dasein beglückt und reich macht, in
allem Fasslich-Vordergründigen leuchtet bei ihr etwas
durch, das nicht mehr zu fassen ist, das einem eben an
Weisheit denken lässt. Als ich sie an ihrem Geburtstag
fragte, wie sie sich als 80jährige fühle, meinte sie: «gleich
wie als achtzehnjährige! Objektiv gegebene Zeit gehört nur
zum Äusseren meines Innern, das dahintersteht, und das
ich als 18jähriges Mädchen und als 80jährige Frau bin».
Am Neujahrstag schickte sie mir Grösse und teilte mit,
dass sie noch etwas Fantastisches malen möchte - vor dem

ganz grossen Augenblick in ihrem Leben. Ganzheit und
Sehnsucht nach der eigentlichen Bestimmung ihres Lebens
gehören zusammen. Selbstverständlich gelebte Weisheit!

Freilich ist auch das eine ganz bestimmte Einstellung zum
Leben, die sich von andern Lebenseinstellungen abhebt.
Man kann solche, wenn auch oft nicht ohne Schwierigkeiten,

(in etwa) umschreiben. Menschliche Weisheit, so ist
zu folgern, schliesst einen Blickpunkt ein, einen Standort,
eine Optik, eine Perspektive, eine Einstellung. Von diesem
Standort aus erschliesst sich, was jemand wirklich liebt,
was er mit ganzem Herzen sucht und anstrebt, wenn er
ganz bei sich ist, ganz sich selbst zu sein hofft. Dieser
Standort gibt seinem Streben Richtung; er geht ihn
unbedingt an. Will ihn jemand kennenlernen, muss er sich
fragen, welchen Werten er den unbedingten Vorzug gibt.
Je nach der Grundeinstellung bekommen seine Aktivitäten,

sein Einsatz, sein Hoffen und Fürchten, sein Verhältnis
zu Leben und Tod ihre Einfarbung. Ausführlich handelt
darüber Fichtes «Anweisung zum seligen Leben» (1806).
Die folgenden Ausführungen sind davon angeregt.

1. Sinnlichkeit

Was Augen, Ohren, Händen, was Nase und Geschmackssinn

zugänglich ist, das zählt. Das ist massgebende Realität.
Der eigentliche Lebenszweck ist sinnliche Existenz. Dazu
bin ich geboren. Alles andere muss sich darauf beziehen
lassen, oder es ist Phantom. Glückliches Leben hängt von
den Sinnen ab, und von den äusseren Gegebenheiten, die
von den Sinnen wahrgenommen werden, die die Sinne
stimulieren und dem ganzen Sinnenwesen Mensch
Befriedigung verschaffen.

Die Lust, das Wohlergehen und Wohlbefinden ist Anfang
und Ende des Lebenssinnes. Dafür tut der Mensch, dessen
Maßstab geglückte Sinnlichkeit ist, alles. Sinnliches
Wohlbefinden ist der Grund für körperliche und geistige
Betätigung, für Gesundheits- und Schönheitspflege, für
Psychohygiene, Unterhaltung, Ferien, fürs Masshalten

usw. Das Leben geniessen und alles daran setzen, dass die
Lebenslust erhöht wird und möglichst lange erhalten
bleibt, ist Lebensprogramm. Aus dieser Optik ist der
Mensch immer auf der Suche nach dem, was sinnliche
Befriedigung zu verschaffen vermag. Das können geniess-
bare Dinge sein, wertvolle Dinge, kunstvolle Dinge.
Vielleicht ist es die glänzende Karriere, die fasziniert, das

gute Aussehen, das Wissen, eine begehrte Frau zu sein.

Vielleicht ist es die eigene Familie, nach der man ein
unwiderstehliches Verlangen hat oder es sind die Freunde,
in deren Kreis man sich wohlfühlt. Oder man liebt das

Allein-Sein, die Ruhe, das stille Geniessen.

All das Genannte spielt natürlich auch auf den anderen
Lebensstandpunkten eine Rolle. Was den Unterschied
ausmacht, ist der Stellenwert, dem man ihm, eingestandener-

oder uneingestandenermassen, gibt. Auf dem Standpunkt

der Sinnlichkeit ist mein Wohlbefinden ausschlaggebend,

der Fixpunkt meines Verhaltens. Der andere
Mensch, die andere Frau, der Partner, das Kind, sind da,
um mich zu beglücken, im Grunde nicht viel anders als
die Welt der nützlichen Dinge und Objekte. Ich erwarte
von ihnen die Erhöhung meines Wohlbefindens. Über
Dinge möchte ich befinden können. Vielleicht möchte ich
das auch bezüglich Menschen, gewiss aber möchte ich von
ihnen geliebt und akzeptiert sein. Ist das nicht der Fall,
verstehe ich die Welt nicht mehr. Im 1. und 7. Buch der
«Gesetze» macht Piaton einen Vergleich von Mensch und
Marionette. Eine Marionette hängt an Drähten und wird
geführt. Diese Drähte wirken einander entgegen. Die
einzelnen ziehen aufdiese Seite, die anderen aufdie andere.
Der Mensch ist ein Spielball, der zur Gänze, im Guten und
im Schlechten, von äusseren Einflüssen bestimmt wird.
Piaton meint, die Seele schaue da nicht in die gebührende
Richtung. Dazu wäre eine innere Umkehr erforderlich,
eine neue Blickrichtung. Diese zu befördern hätte Ziel der
Menschenbildung zu sein!

2. Geordnetes Leben

Weisheit im Sinne Piatons hätte den Blick von dem
Draussen abzuziehen und nach innen zu wenden. Da
erschliesst sich das eigentlich Menschliche. Es geht auf,
dass der Mensch mehr ist als das Resultat von Umwelteinflüssen

bzw. die Summe der von diesen ausgelösten
Gefühlen. Der Mensch ist frei, er kann sich entscheiden
und Verantwortung übernehmen. Das macht seine Würde
(Kant) aus. Der Mensch ist deshalb nicht ein Objekt,
sondern ein Subjekt, nicht ein Ding, sondern eine Person.

Wer die Welt des Personellen entdeckt, sieht die Welt mit
anderen Augen. Gefühle (sinnliche) Genüsse, Erfolge,
Karriere, gutes Ausehen, Beliebtheit, Partnerschaft, Familie,

Kinder usw. bekommen einen anderen «Ort» bzw.
werden nun anders gewertet. Wer sich als Person begreift,
kann nicht umhin, das auch andern Menschen zuzugestehen.

Als Person kann man sich nur interpersonell verwirklichen.

Neben die eigenen Gefühle treten die der andern -
mit dem gleichen Stellenwert; und so mutatis mutandis in
allen «Dingen» und Angelegenheiten. Da es unzählige
andere Personen gibt, braucht es Regelungen, ein soziales
Verhalten, Streben nach Gerechtigkeit. Zu verwirklichende

Ordnung kann dann zu einem Uranliegen werden, dem
man, eingestandener- oder uneingestandenermassen, alles
unterordnet. Daher der Titel über diesem Abschnitt:
Geordnetes Leben.

14 Schweizer Heimwesen 1/85



Auf diesem Standpunkt wird es für unabdingbar gehalten,
dass nicht nur ich, sondern auch die andern Personen
Regeln und Gesetze einhalten. Für Aristoteles war Weisheit:

ohne Befehle das zu tun, was andere aus Furcht vor
dem Gesetz tun. Und dieses Gesetz ist ein Allgemeines,
das jeder zu verinnerlichen hat. Individuelle Gefühle und
Wünsche sind zweitrangig. Auch wenn mir nicht danach
ist, habe ich meine Pflicht, meine Aufgabe zu erfüllen. Das
Glück besteht darin, einem Umfassenderen zu folgen: der
gottgewollten Ordnung (klassische Moraltheologie), dem
moralischen Gesetz in mir (Kant), dem Weltgesetz (Stoa).

Im Befolgen der grundlegenden menschlichen Ordnung
finden wir Ruhe, innere Harmonie, Freiheit - verstanden
als «Freiheit zu», zum Erfüllen des Gesetzes, nicht als

«Freiheit von» ihm. Denn dem Gesetz zu folgen beglückt,
befriedigt, gibt ein gutes Gefühl, bedeutet ein «sanftes
Ruhekissen». Dadurch, dass ich das Gebotene «frei» tue,
verwirkliche ich mich und werde ein achtungswürdiges
Wesen.

Der Mensch - ich und der andere - ist hier freilich «bloss»
ein Subjekt, das so handeln kann und soll, dass es nicht
verächtlich ist. Es geht um Selbstverwirklichung, die nicht
Gefühlen, sondern Imperativen folgt. Das egoistische Ich
zählt nicht mehr. Aufopferung für andere ist nicht
ausgeschlossen. Ein Mensch, der sittlich handelt, der seine
Pflichten treu erfüllt, ist «wie manches Heilmittel, ohne
dass man es schmeckt und berührt, das durch den Geruch
allein schon heilt» (Seneca). Das Gefühl, seiner Bestimmung

zu leben, ist das Entscheidende. Denn «nicht, wer
etwas geheissen tut, ist elend, sondern wer es widerwillig
tut. Darum wollen wir uns innerlich bereit machen, zu
allem was das Leben (Weltgestz) fordert, ja zu sagen. Denn,
dass wir genügend lebten, hängt nicht von Jahren und
Tagen, sondern von unserem Herzen ab» (Seneca).

Weisheit bedeutet aufdem zweiten Standpunkt, das Gesetz

zu finden, das allen Dingen und Verhältnissen,. allen
menschlichen Anstrengungen, Hoffnungen, Zielen Sinn zu
geben vermag und dementsprechend menschliche Ordnungen

zu entwerfen und zu realisieren.

3. Leben aus Ergriffenheit

Ist ein Standpunkt, der von Ergriffenheit abhängt,
überhaupt wählbar? Ergriffenwerden ist doch etwas Passives!
Und was oder wer soll mich denn ergreifen? Oder kann
ich, als Individuum, etwas beschliessen, über mich als

Individuum hinauszuwachsen? Natürlich ist nicht
gemeint, dass es mich dann als Individuum nicht mehr gäbe.
Wie. immer das passiert, die allen Menschen zugänglichen
Fakten, die wir schon auf dem ersten und zweiten
Standpunkt angesprochen haben, werden nochmals in
einem neuen Licht gesehen und erhalten nochmals einen
andern Stellenwert. Wurde bereits das individuelle Ich des

ersten Standpunktes durch das «allgemeine» des zweiten
depotenziert, so verliert nun das individuelle Ich noch
mehr an Bedeutung. Auf dem zweiten muss es sich zum
Beispiel immer noch mit dem von der Ordnung Gebotenen
auseinandersetzen. Es muss sich entscheiden und kann
dem Imperativ die Gefolgschaft verweigern. Auf dem
dritten ist das nicht mehr nötig. Der Mensch fühlt sich
ergriffen und lebt aus einem Höheren heraus. Er erfüllt
eine Aufgabe, die er sich nicht selber suchte, zu deren

Erfüllung er sich aber unwiderstehlich gedrängt fühlt. Er
hält etwas aus, weil er weiss, dass er eigentlich nicht anders
wollen kann. Er spürt das Talent zu etwas und weiss

zugleich, dass das seine Aufgabe ist, eine Aufgabe, die für
ihn erfüllendes Leben bedeutet, und zu der er sich
ganzheitlich ergreifen lässt.

Aus der Geschichte wären hier verschiedene Beispiele zu
erwähnen. Zum Wie eines solchen Lebens im einzelnen
können sich natürlich nur Ergriffene selber äussern. Ihr
Leben, und sehr oft auch ihr Sterben, ist aber ein
eindrückliches Ausdeuten und Auslegen dieses Standpunktes.

Im diesem Sinne kommt hier eine auf den bisher
besprochenen Standpunkten unbekannte Einmaligkeit der
Bestimmung zum Tragen. Wohl hat diese Einmaligkeit
Bedeutung, ja u. U. geradezu sprengende Wirkung für
gängige Normen und Meinungen, aber sie ist niemals
organisierbar, in einer Bewegung zum Beispiel, oder gar
zu institutionalisieren. Weisheit wird da zur Gabe, über
die man nicht verfügt, ist ein Fund, der menschliches
Verhalten ändert, ohne von Menschen direkt gesucht
worden zu sein. Wer aber diesen Fund gemacht hat, muss
zu ihm Sorge tragen und darf sich seinem bestimmenden
Einfluss nicht entziehen.

Simone Weil spricht in diesem Zusammenhang von attente
(Auf-Merken), und versteht darunter: lebenslängliche
Anstrengung. Solche Aufmerksamkeit kann ermüden, ja
aufreiben und verlangt viel Askese. Attente führt den
Menschen zu immer tieferem Sich-selber-Erfahren, Sich-
selber-Verstehen - auch in seinen Grenzen, im Theoretischen

wie im Praktischen. Es sind Grenzerfahrungen damit
verbunden, die den Ergriffenen im Laufe der Zeit lehren,
was möglich ist, aber auch was unmöglich ist. Er lernt
damit in dieser Welt zu leben. Er wird offen, wissend,
bescheiden, tolerant, verstehend. Sokrates bekennt von
sich: «Ich bin von etwas gebissen,. und zwar an der
empfindlichsten Stelle, an der man gebissen werden kann,
ins Herz oder in die Seele, oder wie immer man es nennen
soll, bin ich getroffen, und gebissen worden von den
Worten der Weisheit, welche sich noch wilder festbeissen
als eine Natter, wenn sie eine junge, nicht unedle Seele zu
fassen bekommen und sie zum Äussersten treiben in
Handlungen und Worten.» Das bedeutete für ihn nicht eitel
Freude. Es bedeutete auch Schmerz, weit grösseren sogar
als die üblichen Schmerzensquellen.

Dieses unverfügbare Zuwachsen der Weiheit hebt - verzeihen

Sie, ich möchte das bis zur Ermüdung wiederholen -
die allen zugängliche und verfügbare Welt nicht auf. Es

kommt aber ein neues Element hinzu, das den Blick des

zweiten Standpunktes relativiert, und damit auch nochmals

den des ersten. Es braucht zum Beispiel die Sorge für
leibliche Bedürfnisse. Aber diese sind nicht Haupt- und
Endzweck menschlicher Existenz. Sie haben eine Funktion
und können unter Umständen sehr marginal werden, wie
das zum Beispiel bei Simone Weil gegen Ende ihres Lebens
der Fall war. Ebenso würde, wenn die meisten Menschen
auf dem dritten Standpunkt leben würden, nicht jegliche
Ordnung ausser Rand und Band geraten, im Gegenteil.
Allen dienliches geordnetes Leben gehörte zum
Selbstverständlichen. Aber es würde nicht die Kraft der Besten
erschöpfen. Sie hätten auch Zeit, und sogar Musse, zu
Höherem. Die Fülle des Menschen Möglichen könnte
tatsächlich realisiert werden. Und zu diesem würde auch
das Hören auf das nicht mehr Verfügbare, aber im

15



Menschen sich Zeigende, des dritten Standpunktes ganz
selbstverständlich gehören.

4. Religiös-beschauliches Leben

Nochmals sei daran erinnert, dass ein höherer Standpunkt
die niedrigeren nicht zerstört, wohl aber relativiert. Das
Eigentliche des Lebens wird anderswo verankert. Auf dem
vierten Standpunkt erwächst alles aus dem Bewusstsein,
dass Gott ist, dass er lebt und in uns handelt. Er ist der
Eine, von dem her alles, wirklich alles, im Leben betrachtet
wird. Der Mensch ist von der Existenz Gottes völlig
durchdrungen, im Leben und im Sterben. Der religiöse
Mensch lebt nicht mehr für sich; er sucht keine Ich-
Verwirklichung. Das mag für viele fremd klingen, besonders

vielleicht für Frauen, die immer noch Unterwerfung,
Absterben, lebenslängliches Gehorchen, usw. mitheraushören.

Es ist aber zu bedenken, dass hier mit Religion nicht eine
bestimmte historische Religion gemeint ist, noch weniger
irgendwelche religiösen Auffassungen oder Vorschriften
aus vergangenen Jahrhunderten. Es geht um den Kern
dessen, was Religiosität überhaupt bestimmt. Dabei darf
nicht vergessen werden, dass Religion nicht gleich Religion
zu sein braucht. Eine Artikulation des Religiösen ist auch
auf den bisher besprochenen Standpunkten möglich,
«tingiert» freilich vom Grundansatz des jeweiligen Standpunktes.

So erwartet Religiosität des ersten Standpunktes, dass

Gott sinnliche Wünsche erfülle; des zweiten, dass er die
Ordnung garantiere; des dritten, dass er die verschiedenartige

Ergriffenheit der Menschen organisiere und zum
Einklang bringe. Das Charakteristikum des vierten
Standpunktes aber ist, dass Gott Gott «sein darf», dass er nicht
mehr in der Rolle einer Funktion gesehen wird, sondern
als «alles in Allem».

Beim religiösen Religiösen - verzeihen Sie den Ausdruck!

- gehört die Erfahrung des «Vernichtet-Werdens» dazu.
Nicht mehr auf sich gestellt, sondern aus Gott lebend,
erfahrt das Ich, wie wenig es eigentlich ist, dass es im
Vergleich mit Gott ein «Nichts» ist. Diese Erfahrung bringt
den Menschen weg vom Verliebt-Sein in sich, von der
Ich-Verkrampftheit, hin zu Gelöstheit und Gelassenheit.
Gelassen hat er sein Ich und gewinnt damit ein neues
Verhältnis zu sich und der Welt. Sein Leben gründet in
einem Höheren. Das gibt neue Perspektiven, neue Augen.
Er betrachtet sich, die anderen, die Welt quasi mit Gottes
Augen. Seine Optik ist von Vertrauen und Hoffnung
geprägt und kann letztlich von und durch nichts erschüttert
werden. Denn nicht das Ich hat es zu schaffen, nicht es

bewältigt und bändigt das Böse und das Furchtbare,
sondern Gott in ihm. Sein Wille ist letztlich nur noch: das

zu tun, was Gott in ihm und durch ihn will- Dadurch erst
wächst der Mensch völlig über sich hinaus; die Vernichtung

des Ich erweist sich als Entschränkung, das heisst als

Relativierung der Schranken, die mit «Ich» notwendig
gegeben sind.

Damit ist auch gesagt, dass (religiöse) Religiosität nicht
Verneinung des Lebens bedeutet. Askese, Meditations-
übungen, klösterliche Mauern usw. werden zweideutig.
Sie können Hilfen auf dem Weg zur Ent-Schränkung
des Ich sein, sie können aber auch diese Ent-Schränkung
verhindern, dann nämlich, wenn sie Selbstzweck werden,

wenn ihnen absoluter Sinn unterschoben wird. (Religiöse)
Religiosität heist also nicht, dass wir uns. in ein kontemplatives

Kloster zurückziehen müssen, heisst nicht, dass wir
uns von weltlichen Geschäften distanzieren oder gar
absondern müssen, dass wir uns nirgends engagieren usw.
Das hiesse etwas Untergeordnetes absolut zu setzen, wäre
Zeichen eines niedrigeren Standpunktes. (Religiöse)
Religiosität lebt aus dem Wirken Gottes in uns. Und das kann
für den einen heissen: sich einer religiösen Bewegung
anschliessen, für den andern, eine Aufgabe in der Bildungsarbeit,

in der Arbeitswelt,, in der Politik, in Wissenschaft,
Kultur usw. wahrnehmen. Ein Mensch auf dem vierten
Standpunkt wählt sich das nicht aus. Er lässt Gott darüber
bestimmen, er lässt sich be-rufen.

Simone Weil ist für mich eine Frau, die ihr Leben von
diesem Standpunkt her gewagt hat. Sie lebte das Leben
einer Berufenen. Das Leiden, ja die Vernichtung ihres
eigenständigen Ich waren die Pforte zu diesem Leben. Weil
sie loslassen konnte, gewann sie Absolutheit, anstössig und
unverständlich für die einen, faszinierend für die andern.
Simone ist nicht nachahmbar; denn in einem solchen
Leben ist nur ein Teil Resultat von Vernunft und Willen.
Das Entscheidende wird gegeben. Das schliesst das radikale
Sich-Einlassen, ein «ewiges» Ja - vor dem die meisten
zurückschrecken und es als «Folie» bezeichnen - nicht aus.
Ein solcher Lebensentwurf schaut nicht auf die Meinung
der Menge, masst sich aber auch nicht an, anderen ihren
Lebensentwurf vorzuschreiben. Aus welchem Grund und
mit welchem Recht würde sie in andere Leben eingreifen
dürfen oder auch nur können? Das ist nicht eines
Menschen, sondern Gottes «Sache». «Schauende» Momente
bestimmen ein solches Leben, nicht praktische oder
theoretische Reflexionen, auch wenn letztere nicht fehlen.

*

Und eben diese theoretischen Reflexionen zum geglückten
Leben «musste» ich anstellen. Erst sie brachten mich zum
ruhigeren wissenden Nicht-Wissen. Dass Liebe zur Weisheit

und damit die Suche nach einem geglückten Leben
mehr als blosses Sehnen ist, scheint mir gewiss. Es ist
zumindest ein aufmerksamer Blick, der in einer ganz
bestimmten Richtung sucht. Und suchen schliesst auch
ein, Mühen und Anstrengungen - praktischer wie theoretischer

Art - auf sich nehmen. Dass aber dieser Blick sich
in verschiedene Richtungen wenden kann, zeigen die vielen
Deutungen zum geglückten Leben. Ich glaube nicht, dass

man einem anderen Menschen das Suchen abnehmen
kann. Aber man kann ihn dazu ermuntern, und man kann
ihm Hilfen geben oder Hilfen vermitteln.

Wir sind in der glücklichen Lage, einen vorher wohl nie
gekannten Aufbruch der Frau zu erleben. Auf-bruch - doch
wohin? Längst nicht jede, die auf-bricht, kennt wirklich
das Ziel, nach welchem sie aus ist. Philosophinnen können
ihnen die Last und Mühe des Suchens natürlich nicht
abnehmen. Aber sie können helfen. Sie haben die Kunst
des Reflektierens gelernt; sie wissen, was ein Kriterium und
was aus diesem erfliessende Kritik.ist; sie haben studiert,
was es mit Werten auf sich hat; sie können unterscheiden
zwischen suchendem Analysieren und exponierender
Synthese. Ich wünschte mir, dass Philosophinnen ihr Handwerk

nicht als art pour l'art betreiben. Die «Zünftigen»
unter uns Philosophinnen sollten den «Angewandten»
unter uns Hilfestellung, willkommene Hilfestellung geben.

16 Schweizer Heimwesen 1/85


	Liebe zur Weisheit - geglücktes Leben?

