Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 56 (1985)

Heft: 1

Artikel: Liebe zur Weisheit - gegliicktes Leben?
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liebe zur Weisheit — gegliicktes Leben?

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA *

Nachdem die vorbereitende Gruppe des Symposions in
Heidelberg Wert darauf legt, dass Frauen das ausdriicken,
was sie beschiftigt, sind meine Reflexionen bewusst
personlich gehalten. Vertieft haben sich meine Uberlegun-
gen im Wintersemester 1983/84, in dem ich an zwolf
Abenden an der Philosophischen Akademie in Luzern zu
diesem Thema sprach. Zudem hielt ich, im Rahmen
meines Bildungsauftrages im Verein fiir Schweizerisches
Heimwesen, eine Seminarwoche mit Leuten aus Sozial-
berufen. Diese Woche zeigte mir, wie wichtig angewandte
Philosophie ist. «Gegliicktes Leben» ist — so scheint es —
heute weitgehend «ortlos» geworden. Angewandte Philoso-
phie kann da eine Chance wahrnehmen.

Praktische Philosophie kommt natiirlich nicht ohne «ziinf-
tige» Philosophie aus. Meinen Uberlegungen geht eine
langere Beschiftigung mit Fritz Buri, Kant und in letzter
Zeit mit Fichte und Simon Weil voraus. Ich verzichte
jedoch auf Zitate und versuche selbstandig zu denken, auch
da, wo ich «nur» mitdenke.

Wer kann eigentlich das Thema «gegliicktes Leben»
bewiltigen, ja ein solches iiberhaupt angehen? Wie kommt
man iiberhaupt auf ein solches Thema? Sind es Anregun-
gen von aussen, Zeitumstidnde, Diskussionen, Anfragen
von Akademieleitern? Nein, so war es bei mir nicht. Es
war (und ist) wie ein inneres Klopfen, ein inneres Wollen,
das hervorbrach. Etwas treibt mich um, ich bin von etwas
gebissen worden, sagte Sokrates einmal. Ich mdchte nicht
in Abrede stellen, dass dieses innerlich Empfundene auch
von dusseren Gegebenheiten mitverursacht sein konnte.
Aber das Entscheidende scheint mir nicht von der Umge-
bung gekommen zu sein. Ich fiihlte mich gedrdngt, mich
auf das zu besinnen, was es mit meinem Leben, mit einem
gegliickten «fraulichen» Leben, auf sich hat. Darum ging
und geht es mir immer noch.

So begann ich mich nach Menschen umzusehen, die etwas
in diesen Dingen zu sagen haben. Ich stiess dabei auf einen,
der Vieles gesagt, aber offenbar nichts geschrieben hat:
Sokrates. Ist das vielleicht die gesuchte Antwort: nichts
schreiben, wohl aber unablissig und bohrend fragen? Ist
das die letztliche Weisheit, die Philosophie zu vermitteln
vermag? Doch kann fragen allein geniigen? Muss es nicht
auch irgendwohin fiihren, und wire es nur in ein neues
Fragen? Ich stiess auf Epikur. Gilt es vielleicht, gleich ihm,
einen «Garten» zu finden und in diesem, «lustwandelnd»,
uns gegenseitig der Weisheit ndher zu bringen? Oder war

* Vortrag gehalten am Dritten Symposium der Internationalen
Assoziation von Philosophinnen vom 12./13. Oktober 1984 in
Heidelberg.

12

Senecas, des Stoikers, Weg er richtige? Er sah in allem eine
feste Ordnung walten und liess sich mit Fragen nach
gegliicktem Leben nicht aus der Ruhe bringen. Ich vertiefte
mich auch in die biblische Lebensweisheit, die, in Jahrhun-
derten des Kampfes, der Einbriiche und Neuanfinge
gewachsen, zu Visionen kam, die «Frau Weisheit» auf den
Marktpldtzen und am Stadttor den «Méannern» verkiinde-
te. Hiob, vor allem, macht Eindruck. Er wurde von allen
kultischen, gesellschaftlichen, familidren und selbst eige-
nen Vorstellungen, Ordnungen und Kréften im Stich
gelassen. Er musste bis zur bitteren Neige erfahren, dass
nicht er iiber gegliicktes Leben verfiigt. Aber sind das nicht
weit zuriickliegende Erfahrungen, die in einer gewandelten
Welt von vielen nicht mehr nachempfunden werden
konnen? Ich suchte bei Simone Weil: geboren 1909,
Philosophin, Fabrikarbeiterin, emanzipierte Jiidin, unge-
taufte Christin, Platonikerin, Mystikerin! Kannte diese
faszinierende Frau den Schliissel zum gegliickten Leben,
zur Weisheit? Sie meinte: Es ist nicht das Hochste zu
verstehen, sondern zu tun! Was aber ist dieses Hochste?
Damit war ich wieder am Anfang. Auch Sokrates fiihrte
ja bereits an diesen Punkt: Weisheit — ein Tun, nicht ein
Wissen!

Ein Entweder-Oder zu konstruieren — entweder Wissen
oder Tun — wire wohl nicht weise und wiirde auch von
der «Liebe zur Weisheit», von der Philosophie, nicht
abgedeckt. Auf jeden Fall habe ich das Bediirfnis, noch
mehr zum Thema zu sagen. Wenn ich mich frage, wo ich
der Weisheit eigentlich begegnet bin und was sie denn so
anziehend machte, méchte ich freilich stille werden und
am liebsten nichts sagen. Anderseits aber gibt es Antwor-
ten, die zu bedenken sich lohnt: zum Beispiel Weisheit ist
theoretisches Wissen in Verbindung mit Verantwortung
und praktischem Konnen, ist Leben aus Wahrheit, aus
Ganzheit.

Nehmen wir aber das Letztere: Was hat es mit der oft
bemiihten Ganzheit auf sich? Gibt es das tiberhaupt? Ist
sie nicht immer gefahrdet und allenfalls bruchstiickhaft
vollziehbar? Gewiss, es treibt uns eine Sehnsucht zur
Ganzheit hin, glaubt man einer verbreiteten philosophi-
schen Tradition: Ganzheit im Tun und Wissen, in Theorie
und Praxis, in Herz und Verstand, in Leib und Seele!
Einseitigkeiten aller Art sind natiirlich moglich. Klassisch
ist der Gegensatz: Uberbetonung des Wissens auf Kosten
des Herzens und der Praxis: Uberbetonung des Herzens
oder des dusseren Tuns auf Kosten des Ringens um
Einsicht. Es wird natiirlich immer wieder versucht, Einsei-
tigkeiten abzumildern oder gar zu iiberwinden. Den Frauen
allgemein sprach man die Gabe zu, Gegensiatze mildern
und ausgleichend wirken zu konnen. Aber Mutter «So-

Schweizer Heimwesen [/85



Baden
Baigner

Hebewanne

Das vollstandige
System
fur Hygiene und
Rehabilitation

Duschen
Doucher

Duschwagen
Chariot douche

Le systeme
complet
pour hygiene et
rehabilitation

Therapie
Thérapie

Hydrotherapie
Hydrothérapie

Uberfiihrung
Transfert

Sitzlifter
Fauteuil élévateur

Baignoire élévatrice

&

Pflegewanne
Baignoire de soins

3

Sitzwanne
Baignoire assise

ol

Séauglingspflege
Soins aux nouveaux-nes

oV
)

Duschkabine
Cabine douche

Duschpult
Tableau de commande
douche

Kombipult
Tableau de commande

="

Elektrotherapie
Electrothérapie

Liegelifter
Brancard élévateur

\j—._

Gehtrainingslifter
Déambulateur

5

Sicherheitsgriffe
Poignées de securité

F

Fangotherapie
Fango-thérapie

Bewegungsbad
Baignoire thérapeutique

) —

Die Bedirfnisse der Pflege sind vielfaltig. Die
beste Losung ist ofters nur durch Kombination
mehrerer System-Komponenten méglich.

Unsere Erfahrung und ein komplettes system-
integriertes Produktsortiment befahigt uns zu
umfassender und objektiver Beratung. Stellen
Sie uns auf die Probe - wir freuen uns auf lhre
Anfrage. -

Les besoins en soins sont multiples. Fréequemment
la solution optimale consiste en une coordination
adéquate de plusieurs systéemes.

Notre expérience et notre gamme compléte de pro-

_ duits nous permettent de vous conseiller objective-

ment et intégralement. Mettez-nous a l'épreuve,
nous réjouissons d’étre a votre service.

SIC AG
Wartenbergstrasse 15
4020 Basel

Telex 62640

Telefon 061/4197 84




phia» ist nicht auf einen Nenner zu bringen, noch ist sie
angeboren, vererbt an ein Geschlecht, eine Kultur; sie ist
auch nicht an eine Bewegung gebunden. Sie ist nicht
objektiv zu lokalisieren und nicht Resultat einer strategisch
angewandten Technik. Sie ldsst sich weder festbinden noch
biindig in Worte bringen. Zwar wird sie oft mit dem Alter
in Verbindung gebracht. So schrieb einmal Bettine von
Arnim: «mich durstet nach dem Segen alter Leute. . . die
letzte Lebenszeit eines Menschen ist etwas Heiliges; meine
Geheimnisse, mein Sehnen, meine Gedanken und Ahnun-
gen mochte ich gerne in die Brust von Menschen legen, die
keine Forderung mehr ans Irdische haben.» Aber ist das
die Realitdt bei alten Menschen? Ist das nicht eher eine
Hoffnung? Ich empfinde es natiirlich auch als ein grosses
Gliick, Menschen zu begegnen, die «weise» altern. Ich
denke zum Beispiel an eine 80jahrige Malerin, die mich
durch ihr blosses Dasein begliickt und reich macht. in
allem Fasslich-Vordergriindigen leuchtet bei ihr etwas
durch, das nicht mehr zu fassen ist, das einem eben an
Weisheit denken lidsst. Als ich sie an ihrem Geburtstag
fragte, wie sie sich als 80jdhrige fiihle, meinte sie: «gleich
wie als achtzehnjahrige! Objektiv gegebene Zeit gehort nur
zum Ausseren meines Innern, das dahintersteht, und das
ich als 18jdhriges Mddchen und als 80jidhrige Frau bin».
Am Neujahrstag schickte sie mir Griisse und teilte mit,
dass sie noch etwas Fantastisches malen mochte — vor dem
ganz grossen Augenblick in ihrem Leben. Ganzheit und
Sehnsucht nach der eigentlichen Bestimmung ihres Lebens
gehoren zusammen. Selbstverstidndlich gelebte Weisheit!

Freilich ist auch das eine ganz bestimmte Einstellung zum
Leben, die sich von andern Lebenseinstellungen abhebt.
Man kann solche, wenn auch oft nicht ohne Schwierigkei-
ten, (in etwa) umschreiben. Menschliche Weisheit, so ist
zu folgern, schliesst einen Blickpunkt ein, einen Standort,
eine Optik, eine Perspektive, eine Einstellung. Von diesem
Standort aus erschliesst sich, was jemand wirklich liebt,
was er mit ganzem Herzen sucht und anstrebt, wenn er
ganz bei sich ist, ganz sich selbst zu sein hofft. Dieser
Standort gibt seinem Streben Richtung; er geht ihn
unbedingt an. Will ihn jemand kennenlernen, muss er sich
fragen, welchen Werten er den unbedingten Vorzug gibt.
Je nach der Grundeinstellung bekommen seine Aktiviti-
ten, sein Einsatz, sein Hoffen und Fiirchten, sein Verhaltnis
zu Leben und Tod ihre Einfarbung. Ausfiihrlich handelt
dariiber Fichtes «Anweisung zum seligen Leben» (1806).
Die folgenden Ausfiihrungen sind davon angeregt.

1. Sinnlichkeit

Was Augen, Ohren, Handen, was Nase und Geschmacks-
sinn zugénglich ist, das zdhlt. Das ist massgebende Realitét.
Der eigentliche Lebenszweck ist sinnliche Existenz. Dazu
bin ich geboren. Alles andere muss sich darauf beziehen
lassen, oder es ist Phantom. Gliickliches Leben hingt von
den Sinnen ab, und von den dusseren Gegebenheiten, die
von den Sinnen wahrgenommen werden, die die Sinne
stimulieren und dem ganzen Sinnenwesen Mensch Befrie-
digung verschaffen.

Die Lust, das Wohlergehen und Wohlbefinden ist Anfang
und Ende des Lebenssinnes. Dafiir tut der Mensch, dessen
MafBstab gegliickte Sinnlichkeit ist, alles. Sinnliches Wohl-
befinden ist der Grund fiir korperliche und geistige
Betitigung, fiir Gesundheits- und Schonheitspflege, fiir
Psychohygiene, Unterhaltung, Ferien, fiirs Masshalten

14

usw. Das Leben geniessen und alles daran setzen, dass die
Lebenslust erhoht wird und moglichst lange erhalten
bleibt, ist Lebensprogramm. Aus dieser Optik ist der
Mensch immer auf der Suche nach dem, was sinnliche
Befriedigung zu verschaffen vermag. Das konnen geniess-
bare Dinge sein, wertvolle Dinge, kunstvolle Dinge.
Vielleicht ist es die glinzende Karriere, die fasziniert, das
gute Aussehen, das Wissen, eine begehrte Frau zu sein.
Vielleicht ist es die eigene Familie, nach der man ein
unwiderstehliches Verlangen hat oder es sind die Freunde,
in deren Kreis man sich wohlfiihlt. Oder man liebt das
Allein-Sein, die Ruhe, das stille Geniessen.

All das Genannte spielt natiirlich auch auf den anderen
Lebensstandpunkten eine Rolle. Was den Unterschied
ausmacht, ist der Stellenwert, dem man ihm, eingestande-
ner- oder uneingestandenermassen, gibt. Auf dem Stand-
punkt der Sinnlichkeit ist mein Wohlbefinden ausschlag-
gebend, der Fixpunkt meines Verhaltens. Der andere
Mensch, die andere Frau, der Partner, das Kind, sind da,
um mich zu begliicken, im Grunde nicht viel anders als
die Welt der niitzlichen Dinge und Objekte. Ich erwarte
von ihnen die Erhohung meines Wohlbefindens. Uber
Dinge mochte ich befinden konnen. Vielleicht mdchte ich
das auch beziiglich Menschen, gewiss aber mochte ich von
ihnen geliebt und akzeptiert sein. Ist das nicht der Fall,
verstehe ich die Welt nicht mehr. Im 1. und 7. Buch der
«Gesetze» macht Platon einen Vergleich von Mensch und
Marionette. Eine Marionette hdngt an Drihten und wird
gefiihrt. Diese Drihte wirken einander entgegen. Die
einzelnen ziehen auf diese Seite, die anderen auf die andere.
Der Mensch ist ein Spielball, der zur Gidnze, im Guten und
im Schlechten, von dusseren Einfliissen bestimmt wird.
Platon meint, die Seele schaue da nicht in die geblihrende
Richtung. Dazu wire eine innere Umkehr erforderlich,
eine neue Blickrichtung. Diese zu befordern hétte Ziel der
Menschenbildung zu sein!

2. Geordnetes Leben

Weisheit im Sinne Platons héitte den Blick von dem
Draussen abzuziehen und nach innen zu wenden. Da
erschliesst sich das eigentlich Menschliche. Es geht auf,
dass der Mensch mehr ist als das Resultat von Umweltein-
fliissen bzw. die Summe der von diesen ausgelGsten
Gefiihlen. Der Mensch ist frei, er kann sich entscheiden
und Verantwortung iibernehmen. Das macht seine Wiirde
(Kant) aus. Der Mensch ist deshalb nicht ein Objekt,
sondern ein Subjekt, nicht ein Ding, sondern eine Person.

Wer die Welt des Personellen entdeckt, sieht die Welt mit
anderen Augen. Gefiihle (sinnliche) Geniisse, Erfolge,
Karriere, gutes Ausehen, Beliebtheit, Partnerschaft, Fami-
lie, Kinder usw. bekommen einen anderen «Ort» bzw.
werden nun anders gewertet. Wer sich als Person begreift,
kann nicht umhin, das auch andern Menschen zuzugeste-
hen. Als Person kann man sich nur interpersonell verwirk-
lichen. Neben die eigenen Gefiihle treten die der andern —
mit dem gleichen Stellenwert; und so mutatis mutandis in
allen «Dingen» und Angelegenheiten. Da es unzihlige
andere Personen gibt, braucht es Regelungen, ein soziales
Verhalten, Streben nach Gerechtigkeit. Zu verwirklichen-
de Ordnung kann dann zu einem Uranliegen werden, dem
man, eingestandener- oder uneingestandenermassen, alles
unterordnet. Daher der Titel {iber diesem Abschnitt:
Geordnetes Leben.

Schweizer Heimwesen 1/85



Auf diesem Standpunkt wird es fiir unabdingbar gehalten,
dass nicht nur ich, sondern auch die andern Personen
Regeln und Gesetze einhalten. Fiir Aristoteles war Weis-
heit: ohne Befehle das zu tun, was andere aus Furcht vor
dem Gesetz tun. Und dieses Gesetz ist ein Allgemeines,
das jeder zu verinnerlichen hat. Individuelle Gefiihle und
Wiinsche sind zweitrangig. Auch wenn mir nicht danach
ist, habe ich meine Pflicht, meine Aufgabe zu erfiillen. Das
Gliick besteht darin, einem Umfassenderen zu folgen: der
gottgewollten Ordnung (klassische Moraltheologie), dem
moralischen Gesetz in mir (Kant), dem Weltgesetz (Stoa).

Im Befolgen der grundlegenden menschlichen Ordnung
finden wir Ruhe, innere Harmonie, Freiheit — verstanden
als «Freiheit zu», zum Erfiillen des Gesetzes, nicht als
«Freiheit von» ihm. Denn dem Gesetz zu folgen begliickt,
befriedigt, gibt ein gutes Gefiihl, bedeutet ein «sanftes
Ruhekissen». Dadurch, dass ich das Gebotene «frei» tue,
verwirkliche ich mich und werde ein achtungswiirdiges
Wesen.

Der Mensch — ich und der andere — ist hier freilich «bloss»
ein Subjekt, das so handeln kann und soll, dass es nicht
verdchtlich ist. Es geht um Selbstverwirklichung, die nicht
Gefiihlen, sondern Imperativen folgt. Das egoistische Ich
zahlt nicht mehr. Aufopferung fiir andere ist nicht ausge-
schlossen. Ein Mensch, der sittlich handelt, der seine
Pflichten treu erfiillt, ist «wie manches Heilmittel, ohne
dass man es schmeckt und beriihrt, das durch den Geruch
allein schon heilt» (Seneca). Das Gefiihl, seiner Bestim-
mung zu leben, ist das Entscheidende. Denn «nicht, wer
etwas geheissen tut, ist elend, sondern wer es widerwillig
tut. Darum wollen wir uns innerlich bereit machen, zu
allem was das Leben (Weltgestz) fordert, ja zu sagen. Denn,
dass wir geniigend lebten, hdngt nicht von Jahren und
Tagen, sondern von unserem Herzen ab» (Seneca).

Weisheit bedeutet auf dem zweiten Standpunkt, das Gesetz
zu finden, das allen Dingen und Verhiltnissen, allen
menschlichen Anstrengungen, Hoffnungen, Zielen Sinn zu
geben vermag und dementsprechend menschliche Ordnun-
gen zu entwerfen und zu realisieren.

3. Leben aus Ergriffenheit

Ist ein Standpunkt, der von Ergriffenheit abhéngt, iiber-
haupt wihlbar? Ergriffenwerden ist doch etwas Passives!
Und was oder wer soll mich denn ergreifen? Oder kann
ich, als Individuum, etwas beschliessen, iiber mich als
Individuum hinauszuwachsen? Natiirlich ist nicht ge-
meint, dass es mich dann als Individuum nicht mehr gébe.
Wie immer das passiert, die allen Menschen zugénglichen
Fakten, die wir schon auf dem ersten und zweiten
Standpunkt angesprochen haben, werden nochmals in
einem neuen Licht gesehen und erhalten nochmals einen
andern Stellenwert. Wurde bereits das individuelle Ich des
ersten Standpunktes durch das «allgemeine» des zweiten
depotenziert, so verliert nun das individuelle Ich noch
mehr an Bedeutung. Auf dem zweiten muss es sich zum
Beispiel immer noch mit dem von der Ordnung Gebotenen
auseinandersetzen. Es muss sich entscheiden und kann
dem Imperativ die Gefolgschaft verweigern. Auf dem
dritten ist das nicht mehr notig. Der Mensch fiihlt sich
ergriffen und lebt aus einem Hoheren heraus. Er erfiillt
eine Aufgabe, die er sich nicht selber suchte, zu deren

Erfiillung er sich aber unwiderstehlich gedrangt fiihlt. Er
hilt etwas aus, weil er weiss, dass er eigentlich nicht anders
wollen kann. Er spiirt das Talent zu etwas und weiss
zugleich, dass das seine Aufgabe ist, eine Aufgabe, die fiir
ihn erfiillendes Leben bedeutet, und zu der er sich
ganzheitlich ergreifen l&sst.

Aus der Geschichte wéren hier verschiedene Beispiele zu
erwihnen. Zum Wie eines solchen Lebens im einzelnen
konnen sich natiirlich nur Ergriffene selber dussern. Ihr
Leben, und sehr oft auch ihr Sterben, ist aber ein
eindriickliches Ausdeuten und Auslegen dieses Standpunk-
tes. Im diesem Sinne kommt hier eine auf den bisher
besprochenen Standpunkten unbekannte Einmaligkeit der
Bestimmung zum Tragen. Wohl hat diese Einmaligkeit
Bedeutung, ja u. U. geradezu sprengende Wirkung fiir
giangige Normen und Meinungen, aber sie ist niemals
organisierbar, in einer Bewegung zum Beispiel, oder gar
zu institutionalisieren. Weisheit wird da zur Gabe, liber
die man nicht verfiigt, ist ein Fund, der menschliches
Verhalten dndert, ohne von Menschen direkt gesucht
worden zu sein. Wer aber diesen Fund gemacht hat, muss
zu ihm Sorge tragen und darf sich seinem bestimmenden
Einfluss nicht entziehen.

Simone Weil spricht in diesem Zusammenhang von attente
(Auf-Merken), und versteht darunter: lebenslédngliche An-
strengung. Solche Aufmerksamkeit kann ermiiden, ja
aufreiben und verlangt viel Askese. Attente fiihrt den
Menschen zu immer tieferem Sich-selber-Erfahren, Sich-
selber-Verstehen — auch in seinen Grenzen, im Theoreti-
schen wie im Praktischen. Es sind Grenzerfahrungen damit
verbunden, die den Ergriffenen im Laufe der Zeit lehren,
was moglich ist, aber auch was unmoglich ist. Er lernt
damit in dieser Welt zu leben. Er wird offen, wissend,
bescheiden, tolerant, verstehend. Sokrates bekennt von
sich: «Ich . . . bin von etwas gebissen, . . . und zwar an der
empfindlichsten Stelle, an der man gebissen werden kann,
ins Herz oder in die Seele, oder wie immer man es nennen
soll, bin ich getroffen, und gebissen worden von den
Worten der Weisheit, welche sich noch wilder festbeissen
als eine Natter, wenn sie eine junge, nicht unedle Seele zu
fassen bekommen und sie zum Aussersten treiben in
Handlungen und Worten.» Das bedeutete fiir ihn nicht eitel
Freude. Es bedeutete auch Schmerz, weit grosseren sogar
als die iiblichen Schmerzensquellen.

Dieses unverfligbare Zuwachsen der Weiheit hebt — verzei-
hen Sie, ich méchte das bis zur Ermiidung wiederholen —
die allen zugingliche und verfiigbare Welt nicht auf. Es
kommt aber ein neues Element hinzu, das den Blick des
zweiten Standpunktes relativiert, und damit auch noch-
mals den des ersten. Es braucht zum Beispiel die Sorge fiir
leibliche Bediirfnisse. Aber diese sind nicht Haupt- und
Endzweck menschlicher Existenz. Sie haben eine Funktion
und koénnen unter Umstdnden sehr marginal werden, wie
das zum Beispiel bei Simone Weil gegen Ende ihres Lebens
der Fall war. Ebenso wiirde, wenn die meisten Menschen
auf dem dritten Standpunkt leben wiirden, nicht jegliche
Ordnung ausser Rand und Band geraten, im Gegenteil.
Allen dienliches geordnetes Leben gehorte zum Selbstver-
standlichen. Aber es wiirde nicht die Kraft der Besten
erschopfen. Sie hitten auch Zeit, und sogar Musse, zu
Hoherem. Die Fiille des Menschen Moglichen konnte
tatsachlich realisiert werden. Und zu diesem wiirde auch
das Horen auf das nicht mehr Verfiigbare, aber im

15



Menschen sich Zeigende, des dritten Standpunktes ganz
selbstverstindlich gehoren.

4. Religios-beschauliches Leben

Nochmals sei daran erinnert, dass ein hoherer Standpunkt
die niedrigeren nicht zerstort, wohl aber relativiert. Das
Eigentliche des Lebens wird anderswo verankert. Auf dem
vierten Standpunkt erwéchst alles aus dem Bewusstsein,
dass Gott ist, dass er lebt und in uns handelt. Er ist der
Eine, von dem her alles, wirklich alles, im Leben betrachtet
wird. Der Mensch ist von der Existenz Gottes vollig
durchdrungen, im Leben und im Sterben. Der religidse
Mensch lebt nicht mehr fiir sich; er sucht keine Ich-
Verwirklichung. Das mag fiir viele fremd klingen, beson-
ders vielleicht fiir Frauen, die immer noch Unterwerfung,
Absterben, lebenslidngliches Gehorchen, usw. mitheraus-
horen.

Es ist aber zu bedenken, dass hier mit Religion nicht eine
bestimmte historische Religion gemeint ist, noch weniger
irgendwelche religiosen Auffassungen oder Vorschriften
aus vergangenen Jahrhunderten. Es geht um den Kern
dessen, was Religiositdt iiberhaupt bestimmt. Dabei darf
nicht vergessen werden, dass Religion nicht gleich Religion
zu sein braucht. Eine Artikulation des ReligiGsen ist auch
auf den bisher besprochenen Standpunkten moglich, «tin-
gierty freilich vom Grundansatz des jeweiligen Standpunk-
tes. So erwartet Religiositit des ersten Standpunktes, dass
Gott sinnliche Wiinsche erfiille; des zweiten, dass er die
Ordnung garantiere; des dritten, dass er die verschiedenar-
tige Ergriffenheit der Menschen organisiere und zum
Einklang bringe. Das Charakteristikum des vierten Stand-
punktes aber ist, dass Gott Gott «sein darf», dass er nicht
mehr in der Rolle einer Funktion gesehen wird, sondern
als «alles in Allemy.

Beim religiosen Religidsen — verzeihen Sie den Ausdruck!
- gehort die Erfahrung des «Vernichtet-Werdens» dazu.
Nicht mehr auf sich gestellt, sondern aus Gott lebend,
erfahrt das Ich, wie wenig es eigentlich ist, dass es im
Vergleich mit Gott ein «Nichts» ist. Diese Erfahrung bringt
den Menschen weg vom Verliebt-Sein in sich, von der
Ich-Verkrampftheit, hin zu Geldstheit und Gelassenheit.
Gelassen hat er sein Ich und gewinnt damit ein neues
Verhiltnis zu sich und der Welt. Sein Leben griindet in
einem Hoheren. Das gibt neue Perspektiven, neue Augen.
Er betrachtet sich, die anderen, die Welt quasi mit Gottes
Augen. Seine Optik ist von Vertrauen und Hoffnung
gepragt und kann letztlich von und durch nichts erschiittert
werden. Denn nicht das Ich hat es zu schaffen, nicht es
bewiltigt und bandigt das Bose und das Furchtbare,
sondern Gott in ihm. Sein Wille ist letztlich nur noch: das
zu tun, was Gott in thm und durch ithn will. Dadurch erst
wichst der Mensch véllig iiber sich hinaus; die Vernich-
tung des Ich erweist sich als Entschrinkung, das heisst als
Relativierung der Schranken, die mit «Ich» notwendig
gegeben sind.

Damit ist auch gesagt, dass (religiose) Religiositdt nicht
Verneinung des Lebens bedeutet. Askese, Meditations-
tibungen, klosterliche Mauern usw. werden zweideutig.
Sie konnen Hilfen auf dem Weg zur Ent-Schrinkung
des Ich sein, sie konnen aber auch diese Ent-Schriankung
verhindern, dann ndmlich, wenn sie Selbstzweck werden,

16

wenn ihnen absoluter Sinn unterschoben wird. (Religidse)
Religiositét heist also nicht, dass wir uns in ein kontempla-
tives Kloster zuriickziehen miissen, heisst nicht, dass wir
uns von weltlichen Geschiften distanzieren oder gar
absondern miissen, dass wir uns nirgends engagieren usw.
Das hiesse etwas Untergeordnetes absolut zu setzen, wire
Zeichen eines niedrigeren Standpunktes. (Religidse) Reli-
giositit lebt aus dem Wirken Gottes in uns. Und das kann
fiir den einen heissen: sich einer religiosen Bewegung
anschliessen, fiir den andern, eine Aufgabe in der Bildungs-
arbeit, in der Arbeitswelt, in der Politik, in Wissenschalft,
Kultur usw. wahrnehmen. Ein Mensch auf dem vierten
Standpunkt wéhlt sich das nicht aus. Er ldsst Gott dariiber
bestimmen, er ldsst sich be-rufen.

Simone Weil ist fiir mich eine Frau, die ihr Leben von
diesem Standpunkt her gewagt hat. Sie lebte das Leben
einer Berufenen. Das Leiden, ja die Vernichtung ihres
eigenstandigen Ich waren die Pforte zu diesem Leben. Weil
sie loslassen konnte, gewann sie Absolutheit, anstossig und
unverstandlich fir die einen, faszinierend fiir die andern.
Simone ist nicht nachahmbar; denn in einem solchen
Leben ist nur ein Teil Resultat von Vernunft und Willen.
Das Entscheidende wird gegeben. Das schliesst das radikale
Sich-Einlassen, ein «ewiges» Ja — vor dem die meisten
zuriickschrecken und es als «Folie» bezeichnen —nicht aus.
Ein solcher Lebensentwurf schaut nicht auf die Meinung
der Menge, masst sich aber auch nicht an, anderen ihren
Lebensentwurf vorzuschreiben. Aus welchem Grund und
mit welchem Recht wiirde sie in andere Leben eingreifen
diirfen oder auch nur konnen? Das ist nicht eines Men-
schen, sondern Gottes «Sache». «Schauende» Momente
bestimmen ein solches Leben, nicht praktische oder
theoretische Reflexionen, auch wenn letztere nicht fehlen.

*

Und eben diese theoretischen Reflexionen zum gegliickten
Leben «musste» ich anstellen. Erst sie brachten mich zum
ruhigeren wissenden Nicht-Wissen. Dass Liebe zur Weis-
heit und damit die Suche nach einem gegliickten Leben
mehr als blosses Sehnen ist, scheint mir gewiss. Es ist
zumindest ein aufmerksamer Blick, der in einer ganz
bestimmten Richtung sucht. Und suchen schliesst auch
ein, Miithen und Anstrengungen — praktischer wie theoreti-
scher Art — auf sich nehmen. Dass aber dieser Blick sich
in verschiedene Richtungen wenden kann, zeigen die vielen
Deutungen zum gegliickten Leben. Ich glaube nicht, dass
man einem anderen Menschen das Suchen abnehmen
kann. Aber man kann ihn dazu ermuntern, und man kann
ihm Hilfen geben oder Hilfen vermitteln.

Wir sind in der gliicklichen Lage, einen vorher wohl nie
gekannten Aufbruch der Frau zu erleben. Auf-bruch —doch
wohin? Langst nicht jede, die auf-bricht, kennt wirklich
das Ziel, nach welchem sie aus ist. Philosophinnen konnen
ihnen die Last und Miihe des Suchens natiirlich nicht
abnehmen. Aber sie konnen helfen. Sie haben die Kunst
des Reflektierens gelernt; sie wissen, was ein Kriterium und
was aus diesem erfliessende Kritik ist; sie haben studiert,
was es mit Werten auf sich hat; sie konnen unterscheiden
zwischen suchendem Analysieren und exponierender Syn-
these. Ich wiinschte mir, dass Philosophinnen ihr Hand-
werk nicht als art pour I’art betreiben. Die «Ziinftigen»
unter uns Philosophinnen sollten den «Angewandteny»
unter uns Hilfestellung, willkommene Hilfestellung geben.

Schweizer Heimwesen 1/85



	Liebe zur Weisheit - geglücktes Leben?

