Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 1

Artikel: Gedanken zur ganzheitlichen Betreuung : der Mensch ist dort zu
Hause, wo er verstanden wird

Autor: Zihlmann, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Betreuen statt Versorgen — Ganzheit als Chance»

«Betreuen statt Versorgen — Ganzheit als Chance»: Tagungsthema der Jahresversammlung 1983 in Wattwil. Mit den
in dieser Ausgabe abgedruckten Erdffnungsvortrigen von Dr. Rudolf Zihlmann (Luzern) und Prof. Dr. Jakob Lutz
(Zollikon) wurden in Wattwil zwei untibersehbare Akzente gesetzt. In einer auf Ganzheitlichkeit angelegten Betreuung
im Heim bestehe die Chance, sagte Rudolf Zihimann unter Berufung auf Herder, «dass sich die Menschen in ihrer
Unvollkommenheit zeigen diirfen und dass sie als Unvollstindige akzeptiert werden». Ganzheitlichkeit ist nicht einfach
Ausdruck «idealistischer» Schwdrmerei. «Es ist ein Wort, das ein Oben und ein Unten, Schwachheit und Krafi,
Verzweiflung und Zuversicht kennty. Zur Ganzheit gehdren «sowohl die hoheren Krdfte des Menschen als auch seine
nattirliche Invaliditit». Die Jahresversammlung 1984 des VSA findet am 16. und 17. Mai in der Aula der HTL Brugg
statt; Tagungsthema: « Bewdhrung — Bewahrung in dieser Zeity.

Gedanken zur ganzheitlichen Betreuung

Der Mensch ist dort zu Hause, wo er verstanden wird

Von Dr. Rudolf Zihlmann, Luzern

konnte tatsdchlich von einem Philosophen stammen;
koénnte in der Denkstube eines Martin Heidegger ersonnen
worden sein. Dieser Denker hat sich ja immer wieder in
das Wesen des Hauses vertieft, in das Wohnen und das
Bauen und in das, was wir in unserer alemannischen
Sprache ein Anwesen nennen.

Was bedeutet Heim und Heimwesen fiir den Menschen?
Diese Frage allein konnte uns lange Zeit beschéftigen. Ich
kann dieser Frage nur ein kurzes Wegstiick folgen, denn
das Thema, das mir gestellt worden ist, hat mich — zu
meiner eigenen Uberraschung — auf eine Fihrte gebracht,
auf die ich nicht gefasst war. Ich mochte Thnen gleich zu
Beginn sagen, wohin ich — beginnend beim Heimwesen —
schliesslich verschlagen worden bin. Es sind drei Stationen:

® Erstens: Eine Meditation tiber das Heimwesen brachte
mich zur Einsicht: Der Mensch ist dort zu Hause, wo er
verstanden wird.

® Zweitens: Wer den Menschen verstehen will, tut gut
daran, ihn als den Invaliden seiner hoheren Krifte zu
verstehen.

Rudolf Zihlmann: Der Mensch ist ein Invalider seiner hoheren

Krafte. Aufnahme: Bruno Biihrer @ Drittens: Wer in ein Heim eintritt, 1st nicht einfach ein
einzelnes Individium, sondern immer auch Teil eines

Systems.

Von einem Philosophen wird erwartet, dass er eine Sache
nach ihrem anfinglichen Sinn befragt. Anfangliches Fragen
heisst: eine Sache aus dem Fahrwasser des Alltags heraus-
heben; eine Sache in ihr urspriingliches Licht versetzen,
damit ihre wahre Bedeutung zum Vorschein kommt.

Wer vor Menschen sprechen darf, die im Heimwesen zu
Hause sind, wird den Einstieg in der Nidhe suchen; zum
Beispiel gerade beim schonen Wort Heimwesen! Das Wort

Was ich hier an rohen philosophischen Brocken vorgelegt
habe, mochte ich IThnen nunmehr in sozusagen homé&opa-
thischen Dosen nédher bringen. Ihre Leistung ist dabei weit
grosser als die meine. Ich vermag Ihnen bloss meine
Reflexionen vorzutragen, wihrend Sie diese Reflexionen
mit Thren tdglichen Erfahrungen anzureichern haben. Als
Philosoph kann ich Thnen wohl einige Erklarungs-Grund-
risse anbieten. Sie sind es, die diese Grundrisse mit Leben
auszufiillen haben!



VSA

27. Febr. bis 5. Nov.
IAP Zirich

15./16. Marz
Franziskushaus, Dulliken

22./23. Marz
Paulus-Akademie, Zirich

26. bis 28. Marz
Nidelbad, Ruschlikon

20.3./8.5/5.6.
Region Graubilinden

1.5./22.5./19:6:
Region Bern

16./17. Mai
Brugg/Windisch

7./8. Juni
Franziskushaus, Dulliken

14./15. Juni
Paulus-Akademie, Zlrich

18. bis 22. Juni
Barau

27./28. Juni
Einsiedeln

10./11. September
Konolfingen

18. September
Baden

18. September 83
bis 21. Februar 85
Bern

September bis
Dezember 85
Zurich

Oktober 2 Tage
Oktober bis
Januar 85

Zirich

14./15. November

27./28. November
Morschach

Oktober bis
Dezember, Luzern

Die detaillierten Kursausschreibungen erfolgen zu gegebenem Zeitpunkt im «Schweizer Heimwesen»,
Fachblatt VSA. Wir bitten die Interessenten um Verstandnis dafiir, dass das Kurssekretariat VSA
vorher keine naheren Auskiinfte geben kann. Programmanderungen werden laufend publiziert.

Kurse, Seminare und Tagungen 84

Einfiihrung in die Arbeit mit Betagten im Heim
fir Heimleiter-Anwarter, Kaderpersonal, Mitglieder von
Heimkommissionen

«Demokratische Verantwortung im Heim»
fur Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

«Einfiihrung in das Erbrecht»
fir Heimkommissionen und Heimleitungen

«Das Herz im Mittelpunkt»
fir Heimleiterinnen und Mitarbeiterinnen aller Heime

«Der Mensch ein Kulturwesen — Das Heim ein Kulturtrager»
fir Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

«Der Mensch ein Kulturwesen — Das Heim ein Kulturtrager»
fir Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

«Bewdhrung — Bewahrung in dieser Zeit»
VSA-Jahresversammlung

«Die Wiirde des Menschen bei Betagten»
Praxisseminar Il fiir Leiter und Kaderpersonal von Alters- und
Pflegeheimen

Ausgewahite Probleme des Arbeitsrechts
fiir Heimleitungen und Vertreter von Heimkommissionen und
Tragerschaften

Baregg-Kurs
fir Betreuer in Alters- und Pflegeheimen

«Dankendes Staunen» (5. Einsiedler-Forum)
fur Heimleitungen und Mitarbeiter aus IV- und Altersheimen

«Leiblichkeit»
fir Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

Finanz- und Rechnungswesen im Heim
«Der Computer — wo und wie ihn sinnvoll einsetzen?»

Einfiihrung in die Drogenarbeit (3x3 Tage)
fur alle, die in der Arbeit mit Drogenabhangigen stehen
In Zusammenarbeit mit dem IAP Zlrich

Grundkurs fiir Heimleitung (Kurs 9) 40 Tage
In Zusammenarbeit mit dem IAP Zlrich

Fortbildungskurs fiir Heimkdche

Fortbildungskurs fiir Heimerzieher (6 und 2 Tage)
In Zusammenarbeit mit dem HPS

«Die Wiirde des Alters»
Tagung fir Altersheimleitung und Kaderpersonal

«Altsein ist meine Zukunft»
fir Heimkommissionen, Heimleitungen und Heimmitarbeiter in
Zusammenarbeit mit Pro Senectute Schweiz

Leseseminar in der Zentralschweiz

Schweizer Heimwesen 1/84



Beginnen wir mit einer Betrachtung tiber das Heimwesen.
Was ist das Wesen des Heims? Was bedeutet das Heim fiir
den Menschen? Der Philosoph Hans-Georg Gadamer, ein
Altmeister der Kunst des Auslegens, hat es einmal in
einfachen Worten gesagt: Die verstindliche und heimische
Welt ist die letzte Instanz fiir den Menschen.

Die Worte verstdndlich und heimisch werden hier in einem
Atem genannt. Das Heimische ist das Verstandliche, und
das Verstandliche ist das Heimische. Und beides soll die
letzte Instanz sein fiir uns Menschen.

Was aber bedeutet hier letzte Instanz? Es kann nur eines
gemeint sein: die heimische Welt ist der Ort, wo wir iiber
uns selbst dic entscheidende Auskunft erhalten. Denn der
Mensch ist ja das Wesen, das der Auslegung bediirftig ist;
das Wesen, das darauf angewiesen ist, dass es Auskunft
tiber sich selbst erhilt.

Nach Gadamer gibt es auch die nicht-heimische Welt. Von
dort her darf sich der Mensch letztlich nicht auslegen und
deuten lassen. Die nicht-heimische Welt ist das bloss
Funktionelle, die Welt der technischen Apparate, die Welt
auch der gleichformig ablaufenden Uhrenzeit. Diese nicht-
heimische' Welt steht uns zwar zur Verfligung. In ihr und
durch sie kénnen wir jedoch nicht zu Menschen werden.
. Der Mensch muss vielmehr zuerst einmal wohnen. Denn
nur als Wohnender kann er erfahren, was lebendige Zeit
ist und was ein Gespriach ist und was Gemeinschaft
bedeutet. Nur als Wohnender hat er die Chance, verstan-
den zu werden und sich selbst zu verstehen.

Der Mensch ist das Wesen, das dringend der Auslegung
bedarf. Der Mensch wird nur dann zum Menschen, wenn
er richtig interpretiert wird. Und zu Hause sind wir letztlich
dort, wo wir richtig ausgelegt und interpretiert werden.
Heimat ist tiberall dort, wo ich richtig verstanden werde.

Das Heim als hermeneutische Stdtte

Auf diesem ersten philosophischen Wegstiick gelangen wir
also zur Erkenntnis: das Heim hat letztlich eine hermeneu-
tische Stitte zu sein, eine Stdtte, wo die Kiinste des
Auslegens geiibt werden: in Arbeit und Spiel, im Gespréch
und in der Meditation, in der Gruppenarbeit und im
Alleinsein.

Unser Verstehen und Auslegen wird indessen oft auf eine
dusserst harte Probe gestellt. Wir sind manchmal versucht,
angesichts der Unverstandlichkeit eines Menschen zu
kapitulieren. Damit mochte ich mich dem zweiten Thema
zuwenden: ich habe diesem Thema den schockierenden
Satz vorangestellt: der Mensch ist ein Invalider seiner
hoheren Kréifie! — Es kann vorldufig dahingestellt bleiben,
von wem dieses Wort stammt. Wir wollen uns jetzt mit
diesem Wort beschiftigen, weil damit deutlich wird, was

Menschen-Betreuung eigentlich ist.

Ich méchte dabei ganz von vorne anfangen, dort namlich,
wo ich selber angefangen habe, mich mit dieser besondern
Invaliditit des Menschen zu beschéftigen. In meiner
philosophischen Werkstatt sah es etwa so aus; es begann
mit einem einfachen Gedanken: Da ist ein Mann mit einer
Beinprothese. — Wir konnten uns nun an die Dialoge

Platons erinnern und uns folgendes Zwiegesprach einfallen
lassen, ein Zwiegespriach zwischen Sokrates und einem
jungen Pfleger:

Sokrates: Was siehst du dort?
Der junge Pfleger: Einen Mann mit einer Beinprothese.
Sokrates: Was zeigt dir die Prothese?

Der junge Pfleger: Das kiinstliche Bein zeigt, was dem
Manne fehlt.

Sokrates: Richtig; doch was fehlt dem Mann?

Der junge Pfleger: Das ist doch klar — es fehlt ihm das
natiirliche Bein.

Sokrates: Richtig, die Prothese ersetzt die Natur. Sie zeigt
uns demnach nicht bloss, was dem Manne fehlt; sie zeigt
auch, was zu einem ganzen Menschen gehort! — Hast du
verstanden?

Der junge Pfleger: Nicht ganz!

Sokrates: Du hast richtig gesagt, die Prothese zeige, was
dem Manne fehlt. Damit hast du aber erst die Halfte gesagt.
Die Prothese zeigt noch ein weiteres: sie zeigt, wie ein
vollstindiger Mensch aussehen miisste. Sie zeigt dies aber
bloss auf eine unvollkommene Weise. Mit andern Worten
verweist die Prothese auf zweierlei Dinge, auf die Ganzheit
des Menschen und aufdas Mangelhafie, wie diese Ganzheit
erreicht wird.

Ich breche hier diesen Dialog ab. Wir sind dabei zu einem
wichtigen Ergebnis gelangt, das uns jetzt eingehend be-
schiftigen wird. Es geht um die Ganzheit des Menschen
und um den moglichen Ersatz dieser Ganzheit durch ein
Mangelhaftes, durch ein Surrogat. Sobald ein Teil des
Ganzen ausfillt, greifen wir zu einem Ersatz. Aus dieser
Erkenntnis werden sich {iberraschende Weiterungen erge-
ben.

Die moderne Prothesenwelt

Der nédchste Schritt fiihrt uns zu einer Bemerkung von
Sigmund Freud, wonach wir heute zusehens in einer
Prothesenwelt leben. Mit Prothesenwelt kennzeichnet
Freud die Ausstattung unserer Aussenwelt mit technischen
Apparaten. Ein Auto kann zum Beispiel als Fussprothese
betrachtet werden, als ein Surrogat flir unsere eigenen
Organe der Fortbewegung. So kann das Fernsehen als
optische Prothese betrachtet werden, die uns nahe bringt,
was das natiirliche Auge nicht erreicht. Die Technik
verldngert und verstiarkt unsere natlirlichen Organe. Die
Technik wird daher etwa als sekundéres System bezeich-
net, das sich den Systemen der Natur angliedert, ja diese
Systeme sogar zurtickdrangt. Die Technik hat also Prothe-
sencharakter..

Nun ein weiterer Schritt, der uns dem eigentlichen Problem
naher bringen soll. Es gibt nicht nur die sichtbaren
Prothesen der Aussenwelt. Es gibt vielmehr auch innere
Prothesen. Ein Ubergang zwischen dusseren und inneren
Prothesen scheint mir das Heilmittel zu sein. Die Medizin,
die wir einnehmen; die Infusion oder Injektion, durch die
uns Stoffe zugefiihrt werden, kdnnen ebenfalls als Organ-
hilfen betrachtet werden. — Es gibt also auch pharmakologi-
sche Prothesen.



Ein weiterer Schritt in derselben Richtung fiihrt uns in eine
Kunstaustellung, die ich vor einigen Jahren im Helmhaus
in Ziirich gesehen habe. Ein Maler hatte alle seine Bilder
mit demselben Titel versehen: «Innere Prothesen». Die
Bilder zeigten eine chaotische Welt. Da waren Maschinen
und organische Gebilde neben- und durcheinander zu
sehen. Innenwelt als Spiegelung einer chaotischen Aussen-
welt und umgekehrt.

Der Gedanke an innere Prothesen liess mir keine Ruhe
mehr. Hier wurde ich erstmals konfrontiert mit einer
Vergeistigung der Prothesenwelt. Ich begann mich zu
fragen, ob sich hier nicht der Kern einer wichtigen
Erkenntnis verbirgt, méglicherweise der Kern einer Lehre
vom Menschen. Konnte es nicht sein, dass dem Menschen
gewOhnlich etwas fehlt und dass er deshalb den Drang
verspiirt, dieses Fehlende zu ersetzen; zu ersetzen durch
eine innere Prothese? Konnte es sein, dass der Mensch
deshalb immer wieder versucht, zu Surrogaten des Eigentli-
chen zu greifen? Konnte es sein, dass die innern Prothesen
einen Riickschluss erlauben auf die eigentliche und wahre
Natur des Menschen — so wie die Beinprothese einen
Riickschluss auf das «wahre» Bein erlaubt, auch wenn wir
nie ein «wahres» Bein gesehen hétten?

Was mich dann vollends darin bestdrkt hat, auf einer
richtigen Fahrte zu sein, war ein Wort von Johann
Gottfried Herder, das so lautet: «Der Mensch ist ein
Invalider seiner hoheren Krdfie.» Ein erstaunliches Wort! —
Der Philosoph und Soziologe Helmuth Plessner hat zu
dieser Aussage folgendes bemerkt: es bediirfe offenbar nur
einer geringen Akzentverlagerung, um aus dem Herder-
schen «Invaliden seiner hoheren Kréfte» einen Kriegsteil-
nehmer seiner niederen zu machen. Plessner sagt dann
wortlich: «Aus den héheren Kriiften sind dann Prothesen
geworden; der Mensch hat sich in einen Prothesen-Proteus
verwandelt.»

Jetzt sind wir also endgiiltig bei den Geistesprothesen
angelangt! Herder spricht ndmlich von den Adheren
Kriften des Menschen; sie sind es, auf die sich die
Invaliditdt bezieht. Der Mensch vermag also seine héheren
Kréfte nicht mehr durchwegs zu realisieren. Er bleibt
hinter sich selbst zuriick. Doch dabei bleibt es nicht. Denn
anstelle der hoheren Krifte werden niedrigere Krifte
wirksam. Das wahre Ziel wird durch ein falsches ersetzt.
An die Stelle des Eigentlichen tritt das Uneigentliche, die
Fehlform oder Pseudomorphose. An die Stelle einer
geistigen Teilhabe oder Gliedschaft tritt eine Art Ersatzteil-
habe, ein Art stellvertretende Prothese. So bleibt der
Mensch hinter sich selbst zurlick. Er verwirklicht sich auf
einer untern Ebene; er bleibt sich etwas schuldig.

Was er sich tatsdchlich schuldig bleibt, ist schwer zu sagen.
Wir miissen versuchen, gleichsam aus einer chiffrierten
Notenschrift die wahren Lebensklidnge zu erraten.

Innere Prothesen — die Drogen

Ein Beispiel fiir eine solche Lebens-Chiffre und zugleich
ein Beispiel fiir den «Invaliden seiner hoheren Kréfte»
scheint mir der siichtige Mensch zu sein, der Alkoholiker
und dann der Drogenkonsument ganz allgemein. Wenn

6

wir vom Herderschen Invaliden ausgehen, ferner von dem,
was iiber die inneren Prothesen gesagt worden ist, stellt
sich das Problem etwa so:

Dann ist der Drogenkonsum nicht einfach ein isoliertes
Fehlverhalten, sondern das Falsche eines Richtigen und
das Verfehlen dieses Richtigen. Dann ist die Drogenszene
nicht bloss eine Fehlgestalt oder Pseudomorphose, sondern
auch etwas, das auf eine richtige Lebensgestalt verweist.

Dann ist aber auch die Droge nicht bloss ein Mittel zum
Zweck, sondern eine Art Prothese: ein Ersatz fiir eine
wahre Natur; ein Falsches also, das auf ein Richtiges
verweist!

Wir stehen hier vor der Schwierigkeit, das Richtige von
seiner Fehlform her zu entziffern. Denn wenn das Sucht-
problem in diesem Sinne Verweisungscharakter hat, stellt
sich die Frage, worauf hier verwiesen wird; welches der
richtige Zustand des Menschen wire, der der Sucht den
Boden entzoge! — Welches ist die Ganzheit, auf die das
Mangelhafte der Drogenrealitit hinweist? Und wie heissen
die hoheren Krifte, von denen Herder gesprochen hat, und
die der Mensch eben bloss auf eine invalide Weise
verwirklicht?

Ich versuche eine Antwort auf dem Boden der Philosophie.
Ich kniipfe dabei an ein Wort von Platon an aus dem ersten
Buch der «Gesetzen: «Jeder ist entweder sich selbst tiberle-
gen oder er ist sich selbst unterlegen.» Wir miissten diesen
Gedanken vertiefen konnen. Die Lehre vom Menschen,
die wir bei Platon finden, hat wenig mit unserem neuzeitli-
chen Humanismus zu tun. Dieser Hinweis muss hier
gentigen. — Der sich selbst unterlegene Mensch, von
dem Platon spricht — gleicht er nicht dem Herderschen
Invaliden?

Es gibt nun ohne Zweifel eine Einsicht in diesen Zustand
der Unterlegenheit oder Invaliditdt. Und diese Einsicht
kann nun gerade die Stichtigkeit auslosen. Wer Drogen
konsumiert, unternimmt den Versuch, der verkehrten Welt
zu entflichen und den Anschluss an eine Uberlegene
Seinsweise zu gewinnen. Was mit der Droge — auch dem
Alkohol — anvisiert wird, ist die Teilhabe an einem
unverfilschten und hoheren Dasein. Nun erweist sich aber
der Zustand, den die Droge herbeifiihrt, als eine Fehlgestalt
dieser Teilhabe. Das anvisierte «Hinausstehen» des Men-
schen tiber sich selbst kann auf diesem Wege nicht gelingen.

Wohnen in der Ndihe des Seins

Und doch wdre dieses « Hinaussteheny tiber sich selbst der
richtige Stand des Menschen. Martin Heidegger bezeichnet
dieses «Hinausstehen» als das Ek-Statische. Das Ek-
Statische ist der eigentliche Ort des Menschen, das Wohnen
in der Nahe des Seins. Heidegger spricht vom «ekstatischen
Innestehen in der Wahrheit des Seins» oder vom «Hinaus-
stehen in die Wahrheit des Seins».

Nun weiss der Siichtige irgendwie um die Wahrheit des
Seins und um die Verkehrtheit der Welt, in der er lebt.
Hinter seiner Sucht verbirgt sich daher ein Verhéltnis zum
wahren Stand des Menschen. Von ihm aus betrachtet ist
die Sucht nicht eine Erscheinung am Rande der menschli-

Schweizer Heimwesen 1/84



chen Normalitét, sondern gehort zu dieser Normalitat, weil
diese Normalitdt eigentlich selber nicht normal ist.

Dies macht die Sucht zu einem zentralen menschlichen
Phéinomen. Die Sucht hat die Merkmale der inneren
Prothese; einerseits verweist sie auf die wahre Natur oder
die Ganzheit des Menschen; anderseits ist dieses Ganze
und diese Wahrheit auf dem eingeschlagenen Weg nicht
zu erreichen; das Ziel wird verfehlt. Und insofern ist der
Mensch tatsdchlich der Invalide seiner hoheren Krifte.

Es muss fiir uns von hochstem Interesse sein, zu verneh-
men, was ein Autor zu sagen hat, der dasselbe Thema aus
anderer Sicht angeht. Ich erwdhne den Amerikaner Grego-
ry Bateson, ein Psychotherapeut, der sich mit den Lebens-
vorgangen unter Okologischen Vorzeichen beschiftigt.
Seine Theorie des Alkoholismus ist mir erst bekannt
geworden, als dieser Vortrag bereits skizziert war. Was
Bateson tiber die «Logik» der Alkoholsucht sagt, gilt fiir
das Drogenproblem ganz allgemein (siehe «Oekologie des
Geistes», Suhrkamp 1983). In seinen Uberlegungen klingt
mehrfach an, was hier aus anderer Perspektive gesagt
worden ist. Bateson nennt den Alkoholismus eine beson-
dere Abkiirzung auf dem Weg zu einem korrekten
Geisteszustand. Dann wortlich {iber den Alkoholiker:
«Wenn ihn sein Stil des niichternen Lebens zum Trinken
treibt, dann muss in diesem Stil ein Irrtum oder etwas
Pathologisches angelegt sein; und die Intoxikation muss
zu einer Berichtigung dieses Irrtums fiihren. Mit andern
Worten: verglichen mit seiner Niichternheit, die in gewis-
ser Weise ,falsch’ ist, muss seine Intoxikation in gewisser
Weise ,richtig’ sein.»

Dass hier die Worte falsch und richtig in Anfiihrungszei-
chen stehen, ist bezeichnend. Denn das Falsche ist ein Teil
unserer Normalitiat. Bateson sagt: «Alkohol dient ihm als
ein Ausweg aus der personlichen Versklavung durch die
falschen Ideale einer materialistischen Gesellschaft.»

Diese Gesellschaft ist also selber nicht in Ordnung; dies
gilt auch fiir ihre Nichternheit. Die Berichtigung dieses
Falschen ist zwar richtig. Falsch daran ist nur, dass fiir den
Weg zu einem korrekten Geisteszustand zur Prothese des
Alkohols oder einer andern Droge gegriffen wird.

Bateson riihmt dann das, was er als die Theologie der
AA-Bewegung bezeichnet; die Theologie der Anonymen
Alkoholiker kdme einer Erkenntnis-Theorie der Kyberne-
tik sehr nahe. Ich muss mich mit diesen wenigen Hinweisen
begnligen — begnligen im Bewusstsein, dass diese etwas
rohen, philosophischen Brocken vertieft und erginzt wer-
den miissten. Diese Brocken sind Ansitze zu einer Lehre
vom Menschen, die uns nicht den Helden und den Heiligen
verstdndlicher machen soll, sondern den viel alltagliche-
ren, aber trotzdem so verborgenen Menschen, vor allem
aber den «Invaliden seiner hoheren Krifte.

Doch jetzt die Frage: was haben diese Einblicke in
Menschliches — Allzumenschliches mit dem Heimwesen
zu tun? Ich glaube, sehr viel! Es gibt Dinge, die sich
tatsidchlich vor allem erst in den Heimen zeigen, also dort,
wo Menschen, die von draussen kommen, betreut werden.
Denn draussen, in der arbeitsteiligen Gesellschaft und in
den Kleinfamilien, bleibt das meiste ungesagt; es bleibt
verdeckt, verdriangt und in die Ecke gestellt. Das meiste
bleibt unverarbeitet in den Menschen stecken.

Betreuung im Heim als Chance

In der Heimbetreuung besteht die Chance, dass sich die
Menschen in ihrer Unvollstindigkeit zeigen diirfen und
dass sie als Unvollstdndige akzeptiert werden; besteht
ferner die Chance, dass sie lernen konnen, sich in einem
grosseren Zusammenhang zu erfahren; vor allem aber auch
die Chance, verstanden zu werden und zu lernen, sich
selber besser zu verstehen.

Was heisst nun aber unter solchen Vorzeichen ganzheitli-
che Betreuung? — Sicher scheint mir eines zu sein: es kann
hier nicht eine klassische Antwort erwartet werden, etwa
im Sinne des abendldndischen Bildungsideals. Das Ganze
muss anderswo gesucht werden. Wer nédmlich in ein Heim
eintritt, ist nicht einfach ein Individuum, sondern immer
zugleich auch Teil eines Systems. Unsichtbar bringt der
Eintretende seine Familie, seine Umwelt und seine Gesell-
schaft mit sich. Er bringt mit sich seine Konflikte und
Gebundenheiten.

Zu einer ganzheitlichen Betreuung gehort daher, den
Menschen in diesen seinen Gebundenheiten und Ver-
strickungen zu erkennen — ihn zu erkennen als den Teil
eines ihm zumeist verborgenen Systems. Es ist daher schon
viel, wenn es gelingt, einem Menschen — und ich denke
hier vor allem an junge Menschen — diese Gebundenheiten
zu zeigen. Dies wire bereits eine echte Diakonie der
Auslegung des zu betreuenden Menschen. Eine solche
Diakonie der auslegenden Betreuung scheint mir zu den
vornehmsten und zugleich menschlichsten Aufgaben eines
Heims zu gehoren.

Wir miissen indessen realistisch bleiben. Herders Wort
vom Menschen als dem Invaliden seiner hoheren Krifte
ist mitten in die harte Betreuungs-Realitidt hineingespro-
chen. Es ist ein Wort, das ein Oben und ein Unten kennt,
Schwachheit und Kraft, Verzweiflung und Zuversicht.
Ohne diesen Realismus gibt es keine Ganzheit. Denn zur
Ganzheit gehoren sowohl die hoheren Krifte des Men-
schen als auch eine sozusagen natiirliche Invaliditét.

Eine solche Sicht weiss um die Schwierigkeit, Mensch zu
sein. Und so kann ein Heim auch zur Heimat werden,
namlich zur Statte, wo ein Mensch verstanden wird.

Neu: Erginzungsblatt

Arbeitsrichtlinien VSA 1980

Die «Richtlinien zum Arbeitsverhéltnis in Heimbe-
trieben», die der VSA seit Herbst 1980 abgibt (Preis
Fr. 3.— exkl. Porto) sind den Anderungen der
Gesetzgebung angepasst worden. Die Neuerungen
sind auf einem Erginzungsblatt zusammengefasst.
Den beim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, be-
stellten «Richtlinien» wird dieses Ergidnzungsblatt
ab sofort beigelegt. Fritheren Beziigern der «Richtli-
nien» wird das Blatt auf Wunsch gegen Einsendung
eines frankierten Kuverts kostenlos nachgeliefert.




	Gedanken zur ganzheitlichen Betreuung : der Mensch ist dort zu Hause, wo er verstanden wird

