
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 1

Rubrik: "Betreuen statt Versorgen - Ganzheit als Chance"

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Betreuen statt Versorgen - Ganzheit als Chance»

«Betreuen statt Versorgen - Ganzheit als Chance»: Tagungsthema der Jahresversammlung 1983 in Wattwil. Mit den
in dieser Ausgabe abgedruckten Eröffnungsvorträgen von Dr. Rudolf Zihlmann (Luzern) und Prof Dr. Jakob Lutz
(Zollikon) wurden in Wattwil zwei unübersehbare Akzente gesetzt. In einer aufGanzheitlichkeit angelegten Betreuung
im Heim bestehe die Chance, sagte Rudolf Zihlmann unter Berufung auf Herder, «dass sich die Menschen in ihrer
Unvollkommenheit zeigen dürfen und dass sie als Unvollständige akzeptiert werden». Ganzheitlichkeit ist nicht einfach
Ausdruck «idealistischer» Schwärmerei. «Es ist ein Wort, das ein Oben und ein Unten, Schwachheit und Kraft,
Verzweiflung und Zuversicht kennt». Zur Ganzheit gehören «sowohl die höheren Kräfte des Menschen als auch seine
natürliche Invalidität». Die Jahresversammlung 1984 des VSA findet am 16. und 17. Mai in der Aula der HTL Brugg
statt; Tagungsthema: «Bewährung - Bewahrung in dieser Zeit».

Gedanken zur ganzheitlichen Betreuung

Der Mensch ist dort zu Hause, wo er verstanden wird

Von Dr. RudolfZihlmann, Luzern

könnte tatsächlich von einem Philosophen stammen;
könnte in der Denkstube eines Martin Heidegger ersonnen
worden sein. Dieser Denker hat sich ja immer wieder in
das Wesen des Hauses vertieft, in das Wohnen und das
Bauen und ,in das, was wir in unserer alemannischen
Sprache ein Anwesen nennen.

Was bedeutet Heim und Heimwesen für den Menschen?
Diese Frage allein könnte uns lange Zeit beschäftigen. Ich
kann dieser Frage nur ein kurzes Wegstück folgen, denn
das Thema, das mir gestellt worden ist, hat mich - zu
meiner eigenen Überraschung - auf eine Fährte gebracht,
auf die ich nicht gefasst war. Ich möchte Ihnen gleich zu
Beginn sagen, wohin ich - beginnend beim Heimwesen -
schliesslich verschlagen worden bin. Es sind drei Stationen:

• Erstens: Eine Meditation über das Heimwesen brachte
mich zur Einsicht: Der Mensch ist dort zu Hause, wo er
verstanden wird.

Rudolf Zihlmann: Der Mensch ist ein Invalider seiner höheren
Kräfte. Aufnahme: Bruno Bührer

• Zweitens: Wer den Menschen verstehen will, tut gut
daran, ihn als den Invaliden seiner höheren Kräfte zu
verstehen.

• Drittens: Wer in ein Heim eintritt, ist nicht einfach ein
einzelnes Individium, sondern immer auch Teil eines
Systems.

Von einem Philosophen wird erwartet, dass er eine Sache

nach ihrem anfänglichen Sinn befragt. Anfängliches Fragen
heisst: eine Sache aus dem Fahrwasser des Alltags herausheben;

eine Sache in ihr ursprüngliches Licht versetzen,
damit ihre wahre Bedeutung zum Vorschein kommt.

Wer vor Menschen sprechen darf, die im Heimwesen zu
Hause sind, wird den Einstieg in der Nähe suchen; zum
Beispiel gerade beim schönen Wort Heimwesen! Das Wort

Was ich hier an rohen philosophischen Brocken vorgelegt
habe, möchte ich Ihnen nunmehr in sozusagen homöopathischen

Dosen näher bringen. Ihre Leistung ist dabei weit
grösser als die meine. Ich vermag Ihnen bloss meine
Reflexionen vorzutragen, während Sie diese Reflexionen
mit Ihren täglichen Erfahrungen anzureichern haben. Als
Philosoph kann ich Ihnen wohl einige Erklärungs-Grundrisse

anbieten. Sie sind es, die diese Grundrisse mit Leben
auszufüllen haben!

3



VSA Kurse, Seminare und Tagungen 84

27. Febr. bis 5. Nov.
IAP Zürich

Einführung in die Arbeit mit Betagten im Heim
für Heimleiter-Anwärter, Kaderpersonal, Mitglieder von
Heimkommissionen

15./16. März
Franziskushaus, Dulliken

«Demokratische Verantwortung im Heim»
für Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

22./23. März
Paulus-Akademie, Zürich

«Einführung in das Erbrecht»
für Heimkommissionen und Heimleitungen

26. bis 28. März
Nidelbad, Rüschlikon

«Das Herz im Mittelpunkt»
für Heimleiterinnen und Mitarbeiterinnen aller Heime

20.3./8.5./5.6.
Region Graubünden

«Der Mensch ein Kulturwesen - Das Heim ein Kulturträger»
für Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

1.5./22.5./19.6.
Region Bern

«Der Mensch ein Kulturwesen - Das Heim ein Kulturträger»
für Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

16./17. Mai
Brugg/Windisch

«Bewährung - Bewahrung in dieser Zeit»
VSA-Jahresversammlung

7./8. Juni
Franziskushaus, Dulliken

«Die Würde des Menschen bei Betagten»
Praxisseminar II für Leiter und Kaderpersonal von Alters- und
Pflegeheimen

14./15. Juni
Paulus-Akademie, Zürich

Ausgewählte Probleme des Arbeitsrechts
für Heimleitungen und Vertreter von Heimkommissionen und
Trägerschaften

18. bis 22. Juni
Bärau

Bäregg-Kurs
für Betreuer in Alters- und Pflegeheimen

27./28. Juni
Einsiedeln

«Dankendes Staunen» (5. Einsiedler-Forum)
für Heimleitungen und Mitarbeiter aus IV- und Altersheimen

10./11. September
Konolfingen

«Leiblichkeit»
für Heimleitungen und Mitarbeiter aller Heime

18. September
Baden

Finanz- und Rechnungswesen im Heim
«Der Computer - wo und wie ihn sinnvoll einsetzen?»

18. September 83
bis 21. Februar 85
Bern

Einführung in die Drogenarbeit (3x3 Tage)
für alle, die in der Arbeit mit Drogenabhängigen stehen
In Zusammenarbeit mit dem IAP Zürich

September bis
Dezember 85
Zürich

Grundkurs für Heimleitung (Kurs 9) 40 Tage
In Zusammenarbeit mit dem IAP Zürich

Oktober 2 Tage Fortbildungskurs für Heimköche

Oktober bis
Januar 85
Zürich

Fortbildungskurs für Heimerzieher (6 und 2 Tage)
In Zusammenarbeit mit dem HPS

14./15. November «Die Würde des Alters»
Tagung für Altersheimleitung und Kaderpersonal

27./28. November
Morschach

«Altsein ist meine Zukunft»
für Heimkommissionen, Heimleitungen und Heimmitarbeiter in
Zusammenarbeit mit Pro Senectute Schweiz

Oktober bis
Dezember, Luzern

Leseseminar in der Zentralschweiz

Die detaillierten Kursausschreibungen erfolgen zu gegebenem Zeitpunkt im «Schweizer Heimwesen»,
Fachblatt VSA. Wir bitten die Interessenten um Verständnis dafür, dass das Kurssekretariat VSA
vorher keine näheren Auskünfte geben kann. Programmänderungen werden laufend publiziert.

4 Schweizer Heimwesen 1/84



Beginnen wir mit einer Betrachtung über das Heimwesen.
Was ist das Wesen des Heims? Was bedeutet das Heim für
den Menschen? Der Philosoph Hans-Georg Gadamer, ein
Altmeister der Kunst des Auslegens, hat es einmal in
einfachen Worten gesagt: Die verständliche und heimische
Welt ist die letzte Instanz für den Menschen.

Die Worte verständlich und heimisch werden hier in einem
Atem genannt. Das Heimische ist das Verständliche, und
das Verständliche ist das Heimische. Und beides soll die
letzte Instanz sein für uns Menschen.

Was aber bedeutet hier letzte Instanz? Es kann nur eines
gemeint sein: die heimische Welt ist der Ort, wo wir über
uns selbst die entscheidende Auskunft erhalten. Denn der
Mensch ist ja das Wesen, das der Auslegung bedürftig ist;
das Wesen, das darauf angewiesen ist, dass es Auskunft
über sich selbst erhält.

Nach Gadamer gibt es auch die nicht-heimische Welt. Von
dort her darf sich der Mensch letztlich nicht auslegen und
deuten lassen. Die nicht-heimische Welt ist das bloss
Funktionelle, die Welt der technischen Apparate, die Welt
auch der gleichförmig ablaufenden Uhrenzeit. Diese
nichtheimische'Welt steht uns zwar zur Verfügung. In ihr und
durch sie können wir jedoch nicht zu Menschen werden.
Der Mensch muss vielmehr zuerst einmal wohnen. Denn
nur als Wohnender kann er erfahren, was lebendige Zeit
ist und was ein Gespräch ist und was Gemeinschaft
bedeutet. Nur als Wohnender hat er die Chance, verstanden

zu werden und sich selbst zu verstehen.

Der Mensch ist das Wesen, das dringend der Auslegung
bedarf. Der Mensch wird nur dann zum Menschen, wenn
er richtig interpretiert wird. Und zu Hause sind wir letztlich
dort, wo wir richtig ausgelegt und interpretiert werden.
Heimat ist überall dort, wo ich richtig verstanden werde.

Das Heim als hermeneutische Stätte

Auf diesem ersten philosophischen Wegstück gelangen wir
also zur Erkenntnis: das Heim hat letztlich eine hermeneutische

Stätte zu sein, eine Stätte, wo die Künste des

Auslegens geübt werden: in Arbeit und Spiel, im Gespräch
und in der Meditation, in der Gruppenarbeit und im
Alleinsein.

Unser Verstehen und Auslegen wird indessen oft auf eine
äusserst harte Probe gestellt. Wir sind manchmal versucht,
angesichts der Unverständlichkeit eines Menschen zu
kapitulieren. Damit möchte ich mich dem zweiten Thema
zuwenden: ich habe diesem Thema den schockierenden
Satz vorangestellt: der Mensch ist ein Invalider seiner
höheren Kräfte! - Es kann vorläufig dahingestellt bleiben,
von wem dieses Wort stammt. Wir wollen uns jetzt mit
diesem Wort beschäftigen, weil damit deutlich wird, was
Menschen-Betreuung eigentlich ist.

Ich möchte dabei ganz von vorne anfangen, dort nämlich,
wo ich selber angefangen habe, mich mit dieser besondern
Invalidität des Menschen zu beschäftigen. In meiner
philosophischen Werkstatt sah es etwa so aus; es begann
mit einem einfachen Gedanken: Da ist ein Mann mit einer
Beinprothese. - Wir könnten uns nun an die Dialoge

Piatons erinnern und uns folgendes Zwiegespräch einfallen
lassen, ein Zwiegespräch zwischen Sokrates und einem
jungen Pfleger:

Sokrates: Was siehst du dort?

Der junge Pfleger: Einen Mann mit einer Beinprothese.

Sokrates: Was zeigt dir die Prothese?

Der junge Pfleger: Das künstliche Bein zeigt, was dem
Manne fehlt.

Sokrates: Richtig; doch was fehlt dem Mann?

Der junge Pfleger: Das ist doch klar - es fehlt ihm das
natürliche Bein.

Sokrates: Richtig, die Prothese ersetzt die Natur. Sie zeigt
uns demnach nicht bloss, was dem Manne fehlt; sie zeigt
auch, was zu einem ganzen Menschen gehört! - Hast du
verstanden?

Der junge Pfleger: Nicht ganz!

Sokrates: Du hast richtig gesagt, die Prothese zeige, was
dem Manne fehlt. Damit hast du aber erst die Hälfte gesagt.
Die Prothese zeigt noch ein weiteres: sie zeigt, wie ein
vollständiger Mensch aussehen müsste. Sie zeigt dies aber
bloss auf eine unvollkommene Weise. Mit andern Worten
verweist die Prothese auf zweierlei Dinge, aufdie Ganzheit
des Menschen und aufdas Mangelhafte, wie diese Ganzheit
erreicht wird.

Ich breche hier diesen Dialog ab. Wir sind dabei zu einem
wichtigen Ergebnis gelangt, das uns jetzt eingehend
beschäftigen wird. Es geht um die Ganzheit des Menschen
und um den möglichen Ersatz dieser Ganzheit durch ein
Mangelhaftes, durch ein Surrogat. Sobald ein Teil des

Ganzen ausfällt, greifen wir zu einem Ersatz. Aus dieser
Erkenntnis werden sich überraschende Weiterungen ergeben.

Die moderne Prothesenwelt

Der nächste Schritt führt uns zu einer Bemerkung von
Sigmund Freud, wonach wir heute Zusehens in einer
Prothesenwelt leben. Mit Prothesenwelt kennzeichnet
Freud die Ausstattung unserer Aussenwelt mit technischen
Apparaten. Ein Auto kann zum Beispiel als Fussprothese
betrachtet werden, als ein Surrogat für unsere eigenen
Organe der Fortbewegung. So kann das Fernsehen als

optische Prothese betrachtet werden, die uns nahe bringt,
was das natürliche Auge nicht erreicht. Die Technik
verlängert und verstärkt unsere natürlichen Organe. Die
Technik wird daher etwa als sekundäres System bezeichnet,

das sich den Systemen der Natur angliedert, ja diese

Systeme sogar zurückdrängt. Die Technik hat also
Prothesencharakter..

Nun ein weiterer Schritt, der uns dem eigentlichen Problem
näher bringen soll. Es gibt nicht nur die sichtbaren
Prothesen der Aussenwelt. Es gibt vielmehr auch innere
Prothesen. Ein Übergang zwischen äusseren und inneren
Prothesen scheint mir das Heilmittel zu sein. Die Medizin,
die wir einnehmen; die Infusion oder Injektion, durch die

uns Stoffe zugeführt werden, können ebenfalls als Organhilfen

betrachtet werden. - Es gibt also auch pharmakologische

Prothesen.

5



Ein weiterer Schritt in derselben Richtung führt uns in eine
Kunstausteilung, die ich vor einigen Jahren im Helmhaus
in Zürich gesehen habe. Ein Maler hatte alle seine Bilder
mit demselben Titel versehen: «Innere Prothesen». Die
Bilder zeigten eine chaotische Welt. Da waren Maschinen
und organische Gebilde neben- und durcheinander zu
sehen. Innenwelt als Spiegelung einer chaotischen Aussen-
welt und umgekehrt.

Der Gedanke an innere Prothesen liess mir keine Ruhe
mehr. Hier wurde ich erstmals konfrontiert mit einer
Vergeistigung der Prothesenwelt. Ich begann mich zu
fragen, ob sich hier nicht der Kern einer wichtigen
Erkenntnis verbirgt, möglicherweise der Kern einer Lehre
vom Menschen. Könnte es nicht sein, dass dem Menschen
gewöhnlich etwas fehlt und dass er deshalb den Drang
verspürt, dieses Fehlende zu ersetzen; zu ersetzen durch
eine innere Prothese? Könnte es sein, dass der Mensch
deshalb immer wieder versucht, zu Surrogaten des Eigentlichen

zu greifen? Könnte es sein, dass die innern Prothesen
einen Rückschluss erlauben auf die eigentliche und wahre
Natur des Menschen - so wie die Beinprothese einen
Rückschluss auf das «wahre» Bein erlaubt, auch wenn wir
nie ein «wahres» Bein gesehen hätten?

Was mich dann vollends darin bestärkt hat, auf einer
richtigen Fährte zu sein, war ein Wort von Johann
Gottfried Herder, das so lautet: «Der Mensch ist ein
Invalider seiner höheren Kräfte.» Ein erstaunliches Wort! -
Der Philosoph und Soziologe Helmuth Plessner hat zu
dieser Aussage folgendes bemerkt: es bedürfe offenbar nur
einer geringen Akzentverlagerung, um aus dem Herderschen

«Invaliden seiner höheren Kräfte» einen Kriegsteilnehmer

seiner niederen zu machen. Plessner sagt dann
wörtlich: «Aus den höheren Kräften sind dann Prothesen
geworden; der Mensch hat sich in einen Prothesen-Proteus
verwandelt.»

Jetzt sind wir also endgültig bei den Geistesprothesen
angelangt! Herder spricht nämlich von den höheren
Kräften des Menschen; sie sind es, auf die sich die
Invalidität bezieht. Der Mensch vermag also seine höheren
Kräfte nicht mehr durchwegs zu realisieren. Er bleibt
hinter sich selbst zurück. Doch dabei bleibt es nicht. Denn
anstelle der höheren Kräfte werden niedrigere Kräfte
wirksam. Das wahre Ziel wird durch ein falsches ersetzt.
An die Stelle des Eigentlichen tritt das Uneigentliche, die
Fehlform oder Pseudomorphose. An die Stelle einer
geistigen Teilhabe oder Gliedschaft tritt eine Art Ersatzteilhabe,

ein Art stellvertretende Prothese. So bleibt der
Mensch hinter sich selbst zurück. Er verwirklicht sich auf
einer untern Ebene; er bleibt sich etwas schuldig.

Was er sich tatsächlich schuldig bleibt, ist schwer zu sagen.
Wir müssen versuchen, gleichsam aus einer chiffrierten
Notenschrift die wahren Lebensklänge zu erraten.

Innere Prothesen - die Drogen

Ein Beispiel für eine solche Lebens-Chiffre und zugleich
ein Beispiel für den «Invaliden seiner höheren Kräfte»
scheint mir der süchtige Mensch zu sein, der Alkoholiker
und dann der Drogenkonsument ganz allgemein. Wenn

wir vom Herderschen Invaliden ausgehen, ferner von dem,
was über die inneren Prothesen gesagt worden ist, stellt
sich das Problem etwa so:

Dann ist der Drogenkonsum nicht einfach ein isoliertes
Fehlverhalten, sondern das Falsche eines Richtigen und
das Verfehlen dieses Richtigen. Dann ist die Drogenszene
nicht bloss eine Fehlgestalt oder Pseudomorphose, sondern
auch etwas, das auf eine richtige Lebensgestalt verweist.

Dann ist aber auch die Droge nicht bloss ein Mittel zum
Zweck, sondern eine Art Prothese: ein Ersatz für eine
wahre Natur; ein Falsches also, das auf ein Richtiges
verweist!

Wir stehen hier vor der Schwierigkeit, das Richtige von
seiner Fehlform her zu entziffern. Denn wenn das
Suchtproblem in diesem Sinne Verweisungscharakter hat, stellt
sich die Frage, worauf hier verwiesen wird; welches der
richtige Zustand des Menschen wäre, der der Sucht den
Boden entzöge! - Welches ist die Ganzheit, auf die das

Mangelhafte der Drogenrealität hinweist? Und wie heissen
die höheren Kräfte, von denen Herder gesprochen hat, und
die der Mensch eben bloss auf eine invalide Weise
verwirklicht?

Ich versuche eine Antwort aufdem Boden der Philosophie.
Ich knüpfe dabei an ein Wort von Piaton an aus dem ersten
Buch der «Gesetze»: «Jeder ist entweder sich selbst überlegen

oder er ist sich selbst unterlegen.» Wir müssten diesen
Gedanken vertiefen können. Die Lehre vom Menschen,
die wir bei Piaton finden, hat wenig mit unserem neuzeitlichen

Humanismus zu tun. Dieser Hinweis muss hier
genügen. - Der sich selbst unterlegene Mensch, von
dem Piaton spricht - gleicht er nicht dem Herderschen
Invaliden?

Es gibt nun ohne Zweifel eine Einsicht in diesen Zustand
der Unterlegenheit oder Invalidität. Und diese Einsicht
kann nun gerade die Süchtigkeit auslösen. Wer Drogen
konsumiert, unternimmt den Versuch, der verkehrten Welt
zu entfliehen und den Anschluss an eine überlegene
Seinsweise zu gewinnen. Was mit der Droge - auch dem
Alkohol - anvisiert wird, ist die Teilhabe an einem
unverfälschten und höheren Dasein. Nun erweist sich aber
der Zustand, den die Droge herbeiführt, als eine Fehlgestalt
dieser Teilhabe. Das anvisierte «Hinausstehen» des
Menschen über sich selbst kann aufdiesem Wege nicht gelingen.

Wohnen in der Nähe des Seins

Und doch wäre dieses «Hinausstehen» über sich selbst der
richtige Stand des Menschen. Martin Heidegger bezeichnet
dieses «Hinausstehen» als das Ek-Statische. Das
Ekstatische ist der eigentliche Ort des Menschen, das Wohnen
in der Nähe des Seins. Heidegger spricht vom «ekstatischen
Innestehen in der Wahrheit des Seins» oder vom «Hinausstehen

in die Wahrheit des Seins».

Nun weiss der Süchtige irgendwie um die Wahrheit des
Seins und um die Verkehrtheit der Welt, in der er lebt.
Hinter seiner Sucht verbirgt sich daher ein Verhältnis zum
wahren Stand des Menschen. Von ihm aus betrachtet ist
die Sucht nicht eine Erscheinung am Rande der menschli-

6 Schweizer Heimwesen 1/84



chen Normalität, sondern gehört zu dieser Normalität, weil
diese Normalität eigentlich selber nicht normal ist.

Dies macht die Sucht zu einem zentralen menschlichen
Phänomen. Die Sucht hat die Merkmale der inneren
Prothese; einerseits verweist sie auf die wahre Natur oder
die Ganzheit des Menschen; anderseits ist dieses Ganze
und diese Wahrheit auf dem eingeschlagenen Weg nicht
zu erreichen; das Ziel wird verfehlt. Und insofern ist der
Mensch tatsächlich der Invalide seiner höheren Kräfte.

Es muss für uns von höchstem Interesse sein, zu vernehmen,

was ein Autor zu sagen hat, der dasselbe Thema aus
anderer Sicht angeht. Ich erwähne den Amerikaner Gregory

Bateson, ein Psychotherapeut, der sich mit den
Lebensvorgängen unter ökologischen Vorzeichen beschäftigt.
Seine Theorie des Alkoholismus ist mir erst bekannt
geworden, als dieser Vortrag bereits skizziert war. Was
Bateson über die «Logik» der Alkoholsucht sagt, gilt für
das Drogenproblem ganz allgemein (siehe «Oekologie des

Geistes», Suhrkamp 1983). In seinen Überlegungen klingt
mehrfach an, was hier aus anderer Perspektive gesagt
worden ist. Bateson nennt den Alkoholismus eine besondere

Abkürzung auf dem Weg zu einem korrekten
Geisteszustand. Dann wörtlich über den Alkoholiker:
«Wenn ihn sein Stil des nüchternen Lebens zum Trinken
treibt, dann muss in diesem Stil ein Irrtum oder etwas
Pathologisches angelegt sein; und die Intoxikation muss
zu einer Berichtigung dieses Irrtums führen. Mit andern
Worten: verglichen mit seiner Nüchternheit, die in gewisser

Weise ,falsch' ist, muss seine Intoxikation in gewisser
Weise ,richtig' sein.»

Dass hier die Worte falsch und richtig in Anführungszeichen

stehen, ist bezeichnend. Denn das Falsche ist ein Teil
unserer Normalität. Bateson sagt: «Alkohol dient ihm als
ein Ausweg aus der persönlichen Versklavung durch die
falschen Ideale einer materialistischen Gesellschaft.»

Diese Gesellschaft ist also selber nicht in Ordnung; dies
gilt auch für ihre Nüchternheit. Die Berichtigung dieses
Falschen ist zwar richtig. Falsch daran ist nur, dass für den
Weg zu einem korrekten Geisteszustand zur Prothese des
Alkohols oder einer andern Droge gegriffen wird.

Bateson rühmt dann das, was er als die Theologie der
AA-Bewegung bezeichnet; die Theologie der Anonymen
Alkoholiker käme einer Erkenntnis-Theorie der Kybernetik

sehr nahe. Ich muss mich mit diesen wenigen Hinweisen
begnügen - begnügen im Bewusstsein, dass diese etwas
rohen, philosophischen Brocken vertieft und ergänzt werden

müssten. Diese Brocken sind Ansätze zu einer Lehre
vom Menschen, die uns nicht den Helden und den Heiligen
verständlicher machen soll, sondern den viel alltäglicheren,

aber trotzdem so verborgenen Menschen, vor allem
aber den «Invaliden seiner höheren Kräfte».

Doch jetzt die Frage: was haben diese Einblicke in
Menschliches - Allzumenschliches mit dem Heimwesen
zu tun? Ich glaube, sehr viel! Es gibt Dinge, die sich
tatsächlich vor allem erst in den Heimen zeigen, also dort,
wo Menschen, die von draussen kommen, betreut werden.
Denn draussen, in der arbeitsteiligen Gesellschaft und in
den Kleinfamilien, bleibt das meiste ungesagt; es bleibt
verdeckt, verdrängt und in die Ecke gestellt. Das meiste
bleibt unverarbeitet in den Menschen stecken.

Betreuung im Heim als Chance

In der Heimbetreuung besteht die Chance, dass sich die
Menschen in ihrer Unvollständigkeit zeigen dürfen und
dass sie als Unvollständige akzeptiert werden; besteht
ferner die Chance, dass sie lernen können, sich in einem
grösseren Zusammenhang zu erfahren ; vor allem aber auch
die Chance, verstanden zu werden und zu lernen, sich
selber besser zu verstehen.

Was heisst nun aber unter solchen Vorzeichen ganzheitliche

Betreuung? - Sicher scheint mir eines zu sein: es kann
hier nicht eine klassische Antwort erwartet werden, etwa
im Sinne des abendländischen Bildungsideals. Das Ganze
muss anderswo gesucht werden. Wer nämlich in ein Heim
eintritt, ist nicht einfach ein Individuum, sondern immer
zugleich auch Teil eines Systems. Unsichtbar bringt der
Eintretende seine Familie, seine Umwelt und seine Gesellschaft

mit sich. Er bringt mit sich seine Konflikte und
Gebundenheiten.

Zu einer ganzheitlichen Betreuung gehört daher, den
Menschen in diesen seinen Gebundenheiten und
Verstrickungen zu erkennen - ihn zu erkennen als den Teil
eines ihm zumeist verborgenen Systems. Es ist daher schon
viel, wenn es gelingt, einem Menschen - und ich denke
hier vor allem an junge Menschen - diese Gebundenheiten
zu zeigen. Dies wäre bereits eine echte Diakonie der
Auslegung des zu betreuenden Menschen. Eine solche
Diakonie der auslegenden Betreuung scheint mir zu den
vornehmsten und zugleich menschlichsten Aufgaben eines
Heims zu gehören.

Wir müssen indessen realistisch bleiben. Herders Wort
vom Menschen als dem Invaliden seiner höheren Kräfte
ist mitten in die harte Betreuungs-Realität hineingesprochen.

Es ist ein Wort, das ein Oben und ein Unten kennt,
Schwachheit und Kraft, Verzweiflung und Zuversicht.
Ohne diesen Realismus gibt es keine Ganzheit. Denn zur
Ganzheit gehören sowohl die höheren Kräfte des
Menschen als auch eine sozusagen natürliche Invalidität.

Eine solche Sicht weiss um die Schwierigkeit, Mensch zu
sein. Und so kann ein Heim auch zur Heimat werden,
nämlich zur Stätte, wo ein Mensch verstanden wird.

Neu: Ergänzungsblatt

Arbeitsrichtlinien VSA 1980

Die «Richtlinien zum Arbeitsverhältnis in
Heimbetrieben», die der VSA seit Herbst 1980 abgibt (Preis
Fr. 3.- exkl. Porto) sind den Änderungen der
Gesetzgebung angepasst worden. Die Neuerungen
sind auf einem Ergänzungsblatt zusammengefasst.
Den beim Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
bestellten «Richtlinien» wird dieses Ergänzungsblatt
ab sofort beigelegt. Früheren Bezügern der «Richtlinien»

wird das Blatt auf Wunsch gegen Einsendung
eines frankierten Kuverts kostenlos nachgeliefert.

7



Verwandlungen im Menschenleben

Ganzheit in den Lebensstufen von Kindheit und Jugend, Reife und Alter

Von Prof. Dr. Jakob Lutz, Zollikon *

Jakob Lutz: «Der Teufel ist eine Gewalt, aber Gott ist eine Macht.»
(Ausspruch eines alten Bergbauern.) Aufnahme: Bruno Bührer

Alle Tagungsteilnehmer werden mit der im Titel benützten

Einteilung des menschlichen Lebenslaufes in die drei

sogenannten Stufen bekannt und einverstanden sein. Dass

diese drei Stufen zu einer «Ganzheit» geordnet sein

müssen, hält zwar jeder Nachdenkliche für ebenso sicher;

er erkennt jedoch bald, dass zu deren Formulierung
umgreifende Überlegungen notwendig sind.

In der Umgangssprache wird das Adverbiale «ganz» oft
verwendet im Sinne von Vollzähligkeit einer Summe von
Einzelheiten, oder auch von einer gewissen Endgültigkeit:
Der Konzertsaal ist ganz vollbesetzt; der Krug ist ganz leer.

Die «Ganzheit» im Zusammenhang mit dem Lebenslauf

ist damit noch nicht genügend charakterisiert, auch wenn
es sich hier ebenfalls um Einzelheiten handelt, die das

Ganze ausmachen. Vielmehr ist damit nicht eine Summe,
sondern ein Neues gemeint, das aus der besonderen

Ordnung der Teile besteht.

I.

Wir versuchen, uns einen ersten orientierenden Überblick

zu verschaffen: Als naturwissenschaftlich Orientierte sind

wir gewohnt, das mit den Sinnen Erfassbare exakt zu

* Erweitertes Referat gehalten an der Jahresversammlung 1983 des VSA

am 31. Mai in Wattwil.

beobachten und denkend zu verstehen, und ein Ganzes in

die es aufbauenden Teile zu zerlegen und diese zu
studieren. Wir haben also vor unserem Problem stehend

die grossen Elemente und die an sie gebundenen Grundvorstellungen

aufzusuchen, auf die wir unser Menschen- und
Weltbild stützen. Anlage und Milieu wurden und werden
heute noch die beiden Welten bezeichnet, die zusammen
mit unserem Persönlichkeitskern unsere Existenz
aufbauen. Unsere erblichen Determinationen stammen von
den Vorfahren; genau genommen sind diese in der Ganzheit

unserer Persönlichkeit eingeschlossen. Ebenso nehmen

wir die von aussen kommenden, unzählbaren Einflüsse,

die uns lehren und prägen, in uns auf. Unsere Ganzheit
ist nicht denkbar ohne die in sie eingetretene Umwelt. Wie
in einem Brennpunkte zusammengezogen, versammeln
sich die Kräfte aus der vergangenen mit jenen aus der

jetzigen Lebenszeit in unserem Wesen, schliessen also

Räumliches und Zeitliches in sich ein. Zusammen mit dem

Persönlichkeitskern bleibt diese Dreier-Anordnung vom
Lebensanfang an bestehen und entlässt uns erst in der

Todesstunde.

Es treten jedoch in jedem Leben Erscheinungen auf, die

nur ungenügend oder überhaupt nicht als Anlage- und
Umweltwirkungen verstanden werden können, oder diese

letzten beiden gleichsam als Werkzeuge in einen Plan

einbauen, der allem, was in unserem Leben sichtbar wird,
übergeordnet ist: Es sind die an den Persönlichkeitskern
gebundenen Schicksalskräfte, ohne die eine menschliche
Existenz niemals als Ganzheit bezeichnet werden kann.

Noch eine weitere Art der Ausweitung will beachtet sein:

Viele von Ihnen kennen sicher das «Salzburger Grosse
Welttheater» von Elugo von Hofmannsthal, in welchem
sich die Schicksalslinie eines Menschen schon vor der
Geburt im Himmel ordnet und ihn nach vollendetem
Erdenleben wieder in den Himmel zurückfuhrt: Also eine

Ausweitung der Lebensganzheit in vorgeburtsliche und
nachtodliche Existenz? Wer Unterlagen zum Studium
dieser Frage sucht, findet sie im alten und neuen Testament,

bei Goethe (Faust, Briefe und Gespräche zu diesem

Thema), ferner bei C.G. Jung (Archetypen). Die unserer
Zeit angemessene kompetente Auskunft bekommt der
Suchende von Rudolf Steiner.

Diese erste Umschau zeigt uns eine menschliche Ganzheit,
die weit mehr als nur das gegenwärtig Irdische in sich

begreift. Sie hat uns vor die erste wesentliche Frage geführt:
Was geschieht nun mit diesen unzähligen und vielfältigen
Voraussetzungen und Möglichkeiten, mit diesen
Richtkräften dann, wenn sie sich zu einem menschlichen Leben
zusammenfinden? Wie bauen sie eine menschliche Ganzheit

auf?

8 Schweizer Heimwesen 1/84



II.

Sie werden ergriffen vom Lebensprozess, von der Entwicklung.

Der Umstand, dass den meisten von Ihnen die
genannten Grundelemente und selbstverständlich auch die
Entwicklung bekannt sind, erleichtert und konzentriert den
Fortgang der Darstellung. Es kann vieles stichwortartig
anvisiert und zusammengefasst werden, was man sonst
breiter ausfuhren müsste. So wissen wir alle, dass in der
Entwicklung inbegriffen ist Aufbau und Abbau des Körpers.

Die drei Lebensstufen unseres Titels sind deren
Wirkung; von jeder derselben steht eine deutliche Vorstellung

vor uns. Gibt es jedoch eine Möglichkeit, diese
Entwicklung an sich genauer zu verstehen und die darin
waltende Gesetzmässigkeit zu erkennen? Sie bedingt nicht
nur Wachstums- und Differenzierungserscheinungen,
sondern in ihr spielen sich regelrechte Verwandlungen ab.
Jeder weiss, dass schon körperlich der reife Mensch nicht
einfach ein in den denselben Proportionen gross gewordenes

Kind, sondern ein tiefverändertes Wesen ist. Ein Greis
ist deswegen auf Bildern seiner Kindheit meist nicht mehr
wiederzuerkennen. Noch eindrücklicher ist die Verwandlung

des Seelisch-Geistigen. Gibt es eine Möglichkeit,
solche Verwandlungen - Metamorphosen - genauer zu
erfassen?

Es stehen uns zu diesem Zweck die Studien Goethes in
seinen naturwissenschaftlichen Schriften über die
Metamorphose der Pflanzen zu Verfügung. Goethe verfolgt
darin von uns jederzeit nachvollziehbar an verschiedenen
Beispielen, vor allem aber besonders eindrücklich an der
Rose den Verwandlungsprozess vom Keim- zum Laubblatt,

weiter zu Blüte und Frucht, also ebenfalls über
gewisse Stufen, wie wir ihnen beim Menschen begegnen.
Die Stufen nennt Goethe Pole und die Verwandlung von
der einen zur nächst höheren eine Steigerung. Polbildung
und Steigerung bezeichnet er als «die stärksten Triebräder
alles Lebens». - Können wir die Entwicklung des
Menschen ohne weiteres mit derjenigen einer Rose vergleichen?
Der Vergleich wird möglich, sobald wir die der menschlichen

Entwicklung entsprechenden Bezeichnungen einsetzen,

d.h. nicht von Polen, sondern von Lebensstufen und
-phasen, und anstatt von Steigerungen von einem in jedem
Menschen veranlagten umfassenden Werdedrang
sprechen. Wer sich in die Materie einarbeitet, überzeugt sich

von der Gleichartigkeit des Entwicklungsprozesses als
solchem in Pflanze, Tier und Mensch.

Solche Studien klären und ordnen unser Wissen. Die
lebendige Entwicklung zeigt sich uns wie ein Strom, auf
den wir obligat angewiesen sind wie der Fisch auf das

Wasser. Sie verläuft nach überpersönlichen allgemein
gültigen Gesetzen und führt den Menschen über
unausweichliche Schwellen - Pubertät und Klimax -, ohne die
der Aufbau der Lebensganzheit nicht möglich wäre.
Gleichzeitig entgeht uns nicht die ausserordentliche
Flexibilität dieses Entwicklungsstromes: Sein Fliessen kann von
uns geregelt, geordnet, gefordert oder gedrosselt, auf
seelischem Gebiet sogar unterdrückt, fehlgeleitet und
«vergiftet» werden.

Damit stehen wir schon mitten in der Heilpädagogik. Denn
wir wissen, dass sich aus den genannten Entwicklungseinheiten

fast die ganze Psychopathologie aufbauen lässt. Als
Fachleuten stehen Ihnen sofort eine ganze Menge von
Beispielen zur Verfügung, die sich alle auf krankhafte

Entwicklungen beziehen. Als erstes werden Sie die Gruppe
der geistig-seelisch Entwicklungsbehinderten i.e.S. nennen,
dann die abwegig Entfalteten, die Psychotischen, die
Hirnkranken, die Epileptiker und POS-Kinder anführen
und an die Verwahrlosten und besonders an die Drogenabhängigen

denken. Nach der Regel, dass eine gute Diagnose
die Therapie in sich enthalte, hilft es uns sehr viel, die
entwicklungspathologischen Verhältnisse bei unseren
kranken Kindern genau zu kennen. Nur der wird das

Behandlungsprogramm sowohl für die Klasse als auch für
die Gruppe im Heim richtig aufbauen können, der die
Entwicklungssituation des einzelnen wie der Gruppen
durchschaut. Im Einzelfall kann ausschlaggebend sein, zu
wissen, dass und in welcher Art der «Werdedrang» des

Kindes gelähmt, der stufengerechte Aufbau von Wissen
und Können ungenügend oder einseitig verlaufen ist. Dann
kann der Lehrer zielbewusst eingreifen etwa in dem Sinne,
dass er klar sieht, wie er den gestörten Entwicklungsverlauf
wieder in die richtige Bahn leitet und anhand welchen
Stoffes sich dies abspielen kann, ob und wie er die Stufe
ausbauen, das heisst die Lücken ausfüllen muss, oder ob

er mehr das Interesse zu wecken hat, zum Beispiel mit
echter Begeisterung, dem Wesen des ihm Anvertrauten
angemessen. So wird ihm gelingen können, aus der zerfahrenen

oder dumpf gelähmten und vor allem inaktivierten
Verhaltensweise eine richtige Werdelust erwachsen zu
lassen. Er weiss, wie gross diese Aufgabe ist; denn die
Gegenkräfte sind jeden Tag und überall am Werk, die
gesunde, freudige Lust, in der Schule Neues lernend zu
erfahren und im Spiel Neues zu erfinden, zu blockieren.
Radio, Kino, Television sind es, die die kreativen Fähigkeiten

der Kinder inaktivieren, auch wenn sie die besten

Programme bieten würden. Immer wieder muss es der
Lehrer den Eltern sagen, dass das Erringen eines Stoffes
durch die angeregte und richtig geleitete Phantasie zu
einem Freudenquell und zum Aktivator der wichtigsten
Kräfte wird. Auf die gesunde kreative Tätigkeit kommt es

an. Genau diese wird den Kindern zu ihrem Nachteil
weggenommen. Heute geht es darum, die bedrohte Kindheit

zu retten. Eine geistvoll und von tiefem Verständnis
des Kindes und seiner Entwicklung getragene Schule und
eine gleichartige häusliche Spiel- und Arbeitserziehung
vermitteln sowohl den fruchtbaren, guten Inhalt dieser
Entwicklungsstufe, als auch die immer neue Lust und das

Interesse am Tätigsein: Wie lange wissen wir das schon, wie
lange schon lehren wir die Seminaristen und die Eltern
diese Grundwahrheiten!

III.

Von diesem praktischen Exkurs kehren wir nochmals
zurück zu theoretischen Überlegungen über das Wesen der
Entwicklung. Wir erinnern uns ihrer umfassenden Kraft
und Bedeutung für Mensch, Tier und Pflanze. Wir fühlen
uns von ihr durch das Leben getragen. Dass jedoch dieses

vom Strom Weitergetragen-Werden verbunden sein soll
mit grundlegenden Verwandlungen unseres Wesens, will
nicht übereinstimmen mit der Vorstellung eines Flusses, in
welchem der Schwimmer zwar seine Kräfte übt, aber sich
nicht verwandelt. Der Vergleich mit dem Fluss dient uns
nur noch beschränkt, abgesehen davon, dass er ja abwärts
fliesst, während wir uns doch aufwärts entwickeln. Dieser
merkwürdige Strom, der uns aufwärts tragen und uns
entscheidend verwandeln soll, der obligat zum ganzheitlichen

Wesen des Menschen gehört, zeigt sich dem genauen

9



Beobachter nochmals von einer neuen Seite. Er fliesst und
trägt zwar absolut sicher und hat, wie uns bekannt ist, seine
festen Gesetze, nach denen die ganze Natur, die Erde
eingeschlossen, aber auch das geistige Leben sich
entwickeln. Ist damit vereinbar, dass der Entwicklungsstrom
zum Besten, aber auch zum Schlimmsten, in kranke fatale
Bahnen führen kann? Beobachten wir weiter: Ist dieser
Strom ein unausweichlich schematisch prägendes
Element? Genau das Gegenteil ist festzustellen: Zwar entrinnt
keiner den Schwellen, Krisen und Phasen, die wir alle
durchschreiten. Aber im Kern ist jeder nicht nur sich selbst

geblieben, sondern sich selbst geworden! Der
Entwicklungsstrom hat ihn also im Entscheidenden freigelassen.
Durch alle Verwandlungen hindurch hat der sich
Entwickelnde seine Identität nicht verloren. So kommt es, dass

diese sonst die ganze lebendige Welt bestimmenden
Entwicklungskräfte die Entstehung so vieler und verschiedenartiger

Lebensformen ermöglichen als es Menschen gibt,
also zu einem völlig uneinheitlichen Menschenbild, zu
lauter individuellen Einzelganzheiten geführt hat.

Diese Beobachtungen erlauben uns, einen Schritt weiter
zu gehen: Die Entwicklung ermöglicht uns zwar den
allgemeinen Lebenslauf durch die Phasen, über die meta-
morphosierenden Schwellen. Wie wir jedoch das Leben
durchschreiten und wie es sich im Individuellen gestaltet,
ist nicht durch sie bestimmt. Es muss jetzt ein Neues
hinzukommen. Wir kennen dieses Neue:

Es ist das Besondere, das wir über den Rahmen des

allgemeines Lebenslaufes hinaus uns als Persönlichkeiten
erarbeiten und das aus uns herausdrängt als Lebensgestaltungskraft.

Schon die antiken Philosophen sprachen
davon. Man kann zum Beispiel bei Cicero lesen: «So ist der
innere Drang, den die Griechen Horme nennen, nicht zu
einer beliebigen Lebensart, sondern zu einer bestimmten
Form des Lebens gegeben.» Auch Goethe spricht vom
«guten Menschen, der sich in seinem dunklen Drange des
rechten Weges stets bewusst» ist. Sie - und mit ihnen viele
andere - erwähnen also richtunggebende Instanzen in uns,
moralische Führer. Vom gleichen spricht wohl auch F.
Rückert: In jedem lebt ein Bild, des was er werden soll.
Solang er das nicht hat, ist nicht sein Friede voll.

Hier ragen neue Elemente in unser Leben herein und
ergänzen es. Sie schaffen Verbindungen zwischen uns und
den transzendenten Mächten. Es wäre verlockend zu
verfolgen, wie die erwähnten und anderen Dichter und
Philosophen dieses Thema bearbeiteten, wie zum Beispiel
die alten Griechen von einer durch den «Logos» vollkommen

geschaffenen Schöpfung und dazu von einem noch
unfertigen oder noch entwicklungsfähigen geistigen Keim
im Innersten des Menschen sprachen. Aber dies liegt nicht
in unserer Kompetenz und nicht in unserem Auftrag. Wir
haben uns jetzt den drei Lebensstufen zuzuwenden und zu
untersuchen, in welcher Weise in ihnen die aufgezählten
Elemente zu finden sind und wie sie die menschliche
Ganzheit aufbauen.

IV.

Zunächst die Stufeneinteilung: Es entspricht unserem
unbefangenen Eindruck wie auch der wissenschaftlichen
Betrachtung, wenn wir als Stufe einen längeren Zeitabschnitt

bezeichnen. Die Dreiteilung ergibt sich dem Blick

auf die lebendige Entwicklung: Wachstum und Entfaltung
- Fülle des Lebens - Rückbildung bei Pflanze, Tier und
Mensch. Die Abschnitte sind eindeutig voneinander
unterschieden, aber nicht starr gegeneinander abgegrenzt. Sie

gehen ineinander über. Jeder weiss, wie fatal es wäre, wenn
seine Entfaltung nach dem 21. Jahr nicht mehr weiterginge,

und keiner wird annehmen, dass er erst mit 60 beginnen
wird, über sein Leben nachzudenken. Die einzelnen sind
zeitlich verschieden lang: Die Kindheit und Jugend spielt
sich ziemlich genau in den ersten 20-21 Entwicklungsjahren

i.e.S. ab. Die anschliessende Reifezeit oder Höhe des
Lebens dauert länger, 3-4 Jahrzehnte; das Alter beginnt
entsprechend früher oder später, alles im Rahmen des
individuellen Schicksals, das die Lebensdauer bestimmt.
Die einzelnen Lebensstufen sollen nun geschildert werden:

Der Blick ist zuerst auf das unermesslich Viele gerichtet,
welches das Kind sich aneignen muss und will, aufdas Sich-

Aufrichten-, Gehen-, Sprechen- und Denken-Lernen, auf
alles, was die Vorschul-, die Schul- und die berufliche
Lehrzeit verlangen, bis die Volljährigkeit - die Erdenreife -
erreicht ist. Besonders in den frühen Jahren hat sich das

Kind rückhaltlos und voller Lernbedürfnis allem geöffnet
und hingegeben, was ihm die Umgebung geboten hat. Im
Laufe der Zeit mischen sich jedoch unerfahrene Eltern
erschreckende Zeichen der Ablehnung und Vorbehalte in
diese Offenheit. Jeder Pädagoge kennt den frühkindlichen
Trotz und den oft schon im Kindergarten deutlich sichtbaren

Eigensinn, der schwer zu deuten ist, aber den Aufmerksamen

hinweisen kann auf noch unbewusste Gestaltungsbedürfnisse

der kindlichen Persönlichkeit. Bei Zeichnungen

kann zum Beispiel sichtbar werden, wie das Kind ein
Vorbild zwar als Modell annimmt, aber nicht einfach
kopiert, sondern in eigener Weise abwandelt, nachahmt.
Immer mehr wird das Eigene des Kindes ein Bestandteil
dessen, was es als Persönlichkeit werden soll, es beginnt
gewissermassen von seiner Seite an deren Prägung
mitzuwirken. Ein eindrückliches Beispiel ist die Kalligraphie,
die dem Kinde die Grundform des Schreibens vermittelt;
das Früherworbene hat sich in der Pubertät dem Eigenwesen

unterzuordnen, und der persönlichen Handschrift zu
weichen.

Anderes muss es sachlich genau übernehmen, zum Beispiel
naturwissenschaftliche Fächer, Grammatik usw., an denen
es das disziplinierte Denken sich aneignet. Der Beobachter

mag im Verhalten des jungen Menschen einen Gegenstrom
empfinden, der sich in seiner totalen Ablehnung, im
Alles-besser-wissen-Wollen, im Bedürfnis, ein völlig
anderes Leben zu führen, als die bisher lehrende und
erziehende Umgebung gerne sähe, zeigt. Verfolgt man
junge Menschen durch diese ungestüme und nicht immer
ungefährliche Jugendkrise einige Jahre weiter, so findet
sich die grosse Mehrzahl wieder zurecht und bereit, in die
neue Lebensstufe überzutreten. Der Lehrer erhält in den
Aufsätzen der jugendlichen Schüler oft Aufschlüsse über
das, was sich in diesen aufzubauen beginnt. Auch der
therapeutisch tätige Heilpädagoge und der Kinderpsychiater

gewinnen in der Kinderbehandlung oft erstaunliche
Einblicke durch die Produktionen ihrer Patienten beim
Sandspiel, im Puppentheater, in den Malereien usw. Wer
Gelegenheit hat, solche Kinder über Jahre hinweg zu
begleiten, kann immer wieder beobachten, wie manche der
früheren Darstellungen im Sand, mit der Farbe usw. betont
individuellen Charakter trugen und in Bildern festhielten,
was entweder die damalige Konfliktsituation auflösen

10 Schweizer Heimwesen 1/84



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime

Demokratische Verantwortung
im Heim

Donnerstag, 15. März 1984, bis Freitag, 16. März 1984, im Franziskushaus, Dulliken
Leitung: Dr. Imelda Abbt, Prof. Dr. Ernst Kilgus

Programm:

Donnerstag 15. März 1984
10.30 Uhr Eröffnung
10.45 Uhr Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft

Referat: Prof. Dr. Ernst Kilgus, Zürich
15.00 Uhr Bearbeitung praktischer Fälle in Gruppen
17.00 Uhr Präsentation der Gruppenarbeiten mit Aussprache

Freitag 16. März 1984
09.00 Uhr Gelebte Demokratie im Fleim?

Kurzreferate:
Hanspeter Heer, Sonderschulheim Hochsteig, 9620 Lichtensteig
Dr. Fred Hirner, Sonderschulheim Chilberg, Fischingen;
Martin Meier, Beobachtungsheim Heimgarten, Bern
Diskussion

11.15 Uhr Demokratie und Verantwortung: Eine Utopie?
Referat: Dr. Imelda Abbt

14.00 Uhr Konsequenzen für den Heimalltag
15.45 Uhr Ende der Tagung

Kurskosten: Fr. 200 -
Fr. 160-für Teilnehmer(innen) aus VSA-Heimen
5 % Ermässigung bei persönlicher Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Franziskushaus, Dulliken, separat, Kosten zirka
Fr. 80.-

Anmeldung: bis 3. März 1984 an Kurssekretariat VSA, Seegartenstr. 2,
8008 Zürich, Tel. 01 252 47 07 nur vormittags

Anmeldetaion (Demokratische Verantwortung im Heim)

Name, Vorname

Name und Adresse des Heims

Private Adresse

PLZ, Ort

Datum Unterschrift

VSA-Mitgliedschaft des Heims Persönliche Mitgliedschaft
Unterkunft im Franziskushaus Dulliken erwünscht

Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft bestellt haben, muss bei Rückzug der Anmeldung vor Tagungsbeginn eine
Annullationsgebühr von Fr. 50- berechnet werden.



konnte oder sogar weiterführende Wege wies für den
neurotischen Patienten. In ihnen sprachen sich
bedeutungsvolle, selbstheilende Kräfte aus.

Die Reife, die der Mensch nach abgelegter Jugendzeit
erreicht, ist kein Ruhepunkt, zu dem er emporgestiegen
ist, sondern der Beginn einer neuen bewegten Epoche. Der
nun volljährig Gewordene ist jetzt reif, sein Leben selbständig

weiter zu gestalten. Blicken wir nochmals auf die
Kinder und Jugendlichen zurück, so sehen wir Menschen

vor uns, die eindeutig auf das Lernen, das sich Anpassen,
sich Prägenlassen, auf das Entgegennehmen eingestellt
sind. Der Reifgewordene kehrt seine Haltung gewissermas-
sen um. Immer mehr will er jetzt nicht mehr nehmen,
sondern geben, nicht mehr Schüler, sondern Lehrer sein;
er will sich ausprägen, denken und tun, wie und was er
will. Er besinnt sich auf sich selbst und sucht in seinem
Innern Rat und Wege. In seiner Verwandlung zeigt er uns
die erste grosse Lebensmetamorphose. Neben dem früher
alles bestimmenden Werdedrang tritt immer dominierender

sein Gestaltungsdrang. Das Frühere, als väterlich-alt-
väterisch empfunden, muss generell überwunden, zum
mindesten verbessert werden! Die Jahre der grössten
Aktivität gegen aussen in Beruf, Familie und Staat sind
angebrochen. Mit bestimmten Plänen und Vorsätzen, mit
Begeisterung geht er an sein eigentliches Lebenswerk.
Widerstände überwindet er mit vermehrtem Einsatz.
Auseinandersetzung macht ihm Spass. - Aber für jeden
kommt die Zeit, in der sich ihm grössere Schwierigkeiten
entgegenstellen, die er nicht mehr so leicht überwindet; sie

mögen ihm seine Grenzen andeuten. Besonders wenn er
die Lebensmitte im vierten Lebensjahrzehnt überschritten
hat, entdeckt er, dass es nicht nur die äusseren Schwierigkeiten

sind, die ihn belasten, dass er selbst sich zu
verändern beginnt. Er ist nicht nur älter, sondern - der eine
mehr, der andere weniger - zeitweise ernster als früher. Er
schaut nicht mehr so unbesorgt und zuversichtlich in die
Zukunft angesichts der heutigen politischen und sozialen
Probleme. Auch gewisse körperliche Einschränkungen
verdüstern den Ausblick. Vielleicht gerät er mit der Zeit
unter den Druck nicht mehr lösbarer Aufgaben oder einer
nicht mehr gutzumachenden Verschuldung. In schlaflosen
Nächten mögen sogar Zweifel an den beruflichen Fähigkeiten

oder - besonders unheimlich - an der Partnerwahl
ihn wie schlimme Gespenster umschleichen. Die Erzieher
unter Ihnen haben alle erfahren, wie berufliche Misserfolge
Sie belasten, ermüden und wie auf Sie Gefahren lauern wie
die unpersönlich gewordene Routine oder die Resignation.

Erfahrene belehren uns, dass diese Erscheinungen Vorboten

einer notwendigen Weiterentwicklung, einer neuen
Ausweitung des ganzheitlichen Menschenbildes sind. Sie

raten zu einem wichtigen Schritt: Nicht nur aus seinem
eigenen Innern die Impulse zu seinen Taten zu holen,
sondern nach aussen schauend die Erfahrungen anderer
mit den seinigen zu vergleichen. Einen Teil dieses Rates
realisieren wir schon lange, denn wer wollte übersehen,
wie wichtig unsere berufliche Weiterbildung ist. Sie hilft
uns in der Berufsarbeit; aber unsere moralisch-geistige
Weiterentwicklung braucht noch andere Impulse. Woher
können wir sie erwarten? Wie finden wir uns und unsere
Zuversicht wieder?

Ebenso wie uns die Fachlehrer in den Fortbildungskursen
die Grundlagen unserer Berufsarbeit erweitern helfen, so
sind es die Menschheitsführer aller Zeiten - Philosophen,

Dichter, Künstler -, welche uns die Hilfe vermitteln, die
es jetzt zu ergreifen gilt. Antike Denker und mittelalterliche
Mystiker können uns ebenso viel bedeuten wie die klassischen

Dichter und Denker, die Musiker und bildenden
Künstler, welche die zeitlosen Menschheitsprobleme, zu
denen auch unsere Schwierigkeiten sich immer mehr
auswachsen, beispielhaft darstellen und lösen, als täten sie
dies auch für uns. Nicht, dass wir sie kopieren wollten,
aber wir können uns mit ihnen verbunden, von ihnen
verstanden, durch sie in einen neuen Kreis Gleichgesinnter
aufgenommen fühlen. Einzelne mögen uns zu Vorbildern
der Menschlichkeit werden, wie Pestalozzi, Korczak,
Mutter Teresa. Kommt es zu einer Begegnung mit Rudolf
Steiner, so werden wir Gelegenheit haben, uns neue
Gesichtspunkte und fruchtbare wirklichkeitsgemässe Ideen
zu erarbeiten. Manche von uns haben den Heilerzieherberuf

aus ihrer entschieden christlichen Einstellung erwählt.
In beruflichen wie in menschlichen Schwierigkeiten werden

sie auch jetzt die Lösung dort suchen und finden.

Für alle Suchenden gemeinsam gilt die Konsequenz eines
der wichtigsten Gesetze der Reifephase: Von jetzt an hat
sich jeder Strebende um den kleinsten Entwicklungsschritt
selber zu bemühen. Was ihm früher von aussen zufloss als
erzieherisch-schulisch-berufliche Ausbildung, muss er
jetzt sich erarbeiten. Ohne diese Aktivität bleibt der Gehalt
der ganzen Lebensphase dürftig. Er hat sie anzureichern, zu
erfüllen. Denn nun beginnt ein weiteres Entwicklungsgesetz

sich auszuwirken: Jede neue Etappe baut sich auf dem
auf, was in der vorhergehenden errungen worden ist. Die
neue übernimmt die frühere nicht nur als äussere Erfahrung,

sondern wird effektiv die in sie verwandelte, in sie

hineinverschwundene Vorgängerin. Dieses Gesetz begründet

nicht nur die Notwendigkeit der bestmöglichen Ausbildung

der Kinder und Jugendlichen; es veranlasst uns nun,
die Reifephase reichhaltig auszubauen, um alles Gelernte
um ein Vielfaches vermehrt und verbessert der Welt wieder
zurückgeben zu können. Je besser uns dies gelingt, um so
umfassender wird der Älterwerdende, seine Aufgabe,
nämlich sein Werk in richtigen Verhältnissen zu sehen und
abzuschliessen, erfüllen können.

Der moderne Heilpädagoge hat angefangen, immer mehr
auch die Eltern der ihm anvertrauten Kinder einzubezie-
hen in den Behandlungsprozess durch seine regelmässig
mit den Eltern geführten Gespräche, eventuell von
Sozialtherapeuten unterstützt. Tut er dies, so befolgt er das

Gesetz, das vorhin für seine eigene Entwicklung dargestellt
wurde, auch für die Eltern. Denn diese stehen ja vor der
gleichen Aufgabe wie er; sie haben ebenfalls ihre eigene
Reifephase zu erfüllen. Ihnen ist aufgegeben, ihr schwererziehbares

oder krankes Kind zu verstehen und zu ertragen.
Unsere Berufserfahrung zeigt uns, dass der Auftrag von
grosser Bedeutung für die Väter und Mütter werden kann,
wenn ihnen geholfen wird, ihr Problem richtig zu verarbeiten.

Denn oft hat ihre Unwissenheit und Hilflosigkeit
grossen Anteil an der Entstehung der Schwierigkeiten ihres
Kindes. Ihr Problemkind kann jedoch zu ihrer Lebenschance

werden. Ist der Heilpädagoge in der Lage, auch
hier zu helfen? Diese Frage lässt sich bejahen. Die
Beobachtungen und Überlegungen des Fachmannes
interpretieren den Eltern das Kind oft in erlösender Weise.
Wieviel hilft ihnen nur schon das ordnende Auseinanderlegen

der Möglichkeiten mit dem Heimleiter, wenn sie zum
Beispiel die Schuld an der Andersartigkeit des Kindes
fälschlicherweise sich selbst zuschreiben und darunter

12 Schweizer Heimwesen I/S4



leiden. Wie dankbar sind sie für elementare Belehrungen
aus dem Gebiet der Kinderpsychologie. Wie staunen sie

selbst, wenn man sie aufklären kann über die Bedeutung
der Märchen als beste Einführung für das Kind in die Welt
des Moralischen. Wie viele besorgte Väter atmen auf, wenn
sie orientiert werden über die Bedeutung der Phantasien
ihrer kleinen Kinder, die sie als beginnende Unehrlichkeiten

deuteten, oder als unnötige kindische Spielereien, die
man unterdrücken müsse. Wenn die Eltern sich öffnen und
zu fragen anfangen, erstaunt der Erzieher oft über ihre
Unwissenheit, sogar wenn sie akademisch gebildet sind; er
findet immer wieder Beweise für den offensichtlichen
Instinktverlust, den junge Eltern erlitten haben gegenüber
den noch vor einigen Jahrzehnten lebenden Grossmüttern,
welche das Wesen der Kinder noch viel selbstverständlicher

erfassten und darum auch für viele körperliche und
seelische Gebresten Rat wussten. Solche Zusammenarbeit
mit den Eltern zeigt ihnen einen Ersatz für ihr verlorenes
instinktives Verständnis: Ein klares, genaues, in guter
Kinderpsychologie fundiertes Wissen verbunden mit
einem vertieften Verständnis für Sinn und Zweck des

eigenen Lebens.

Die helfenden Begegnungen mit den Eltern bekommen ihr
Gewicht durch die Schritte, die wir in unserer heilpädagogischen

Selbstverwirklichung zu tun vermögen. Diese
besteht nicht nur im Trost und in der Bestärkung unserer
Selbstempfindung durch den geschilderten Miteinbezug
der Weisheiten der Menschheitsgenien, sondern ebenso
sehr in der immer bewusster gepflegten moralischen
Entwicklung, welche mit den Beobachtungen an den Eltern
unserer kleinen und jugendlichen Freunde im Heim und
in den Sonderklassen beginnt. Ungeduld, launisches
Verhalten, unbeherrschtes Losbrechen der Emotionen und
Dutzende anderer Elternfehler: Liegen sie nicht alle auch
im Bereich unserer eigenen Möglichkeiten und sind sie uns,
von den Eltern vordemonstriert, nicht besonders eindrückliche

Lehrbeispiele für unsere eigenen Fehler? Die Begegnung

nicht nur mit den Torheiten und Unterlassungen,
sondern auch mit dem menschlich Unvollkommenen, ja
bewusst Bösen in den Krankengeschichten, die wir
aufzunehmen haben, wird uns zu einem wichtigen Helfer.
Wir können alles, weil es sich «draussen» abspielt, in
unserem Innern teilnehmend nach-überlegen und es auf
diese Weise in uns zum Guten wenden, um es in der
Anwendung für das Kind und im Gespräch mit den Eltern
für diese fruchtbar und hilfreich werden zu lassen.

Viele unter uns, die auf diese Art arbeiten, wissen, wieviel
Takt und Einfühlung ein derartiges Elterngespräch
verlangt und raten uns deswegen nicht nur zur Rücksichtnahme

auf die Eltern, sondern zum zunächst vollständigen
Zurückhalten der eigenen Meinung, weil nur das hilft, was
die Ratsuchenden mit eigenen Denk- und Gefühlskräften
erfassen können. Die geübten Kollegen anvertrauen uns
weiter, dass diese Zurückhaltung nicht nur eine sachlich
überlegte taktische Massnahme sein dürfe, sondern einer
bestimmten charakterlichen Haltung entspringen müsse.

Diese sei gekennzeichnet durch die Empfindung der Scheu

vor der Menschenwürde des schwierigen Kindes und seiner
mühsamen Eltern, durch die Vorsicht vor jedem zu frühen
Urteil.

In unserer Sorge, dass wir nach den bisherigen Erfahrungen
Mühe hätten, an eine von egoistischen Verfälschungen
freie Selbstverwirklichung zu glauben, verstehen unsere

Lehrer uns zu beruhigen mit dem Hinweis darauf, dass
heute schon die richtigen Hilfen auftauchen und zu wirken
beginnen, nämlich die altbekannten und immer gültigen
Einsichten in die Wichtigkeit der Übungen im Verzicht
und in der Opferbereitschaft. Selbstloses Selbstsein als
hohes Ziel jeglicher helfenden Tätigkeit trete immer
deutlicher in unser Bewusstsein.

V.

Die Phase des Alters zu schildern scheint zunächst nicht
schwierig zu sein. Ihr Beginn ist zwar nicht so eindeutig
wie der der Reife; man mag ihn in den Zusammenhängen
dieses Referates um die 60 ansetzen, freilich eingedenk des

Klimakteriums, des vorzeitigen Beginnes gewisser
Alterskrankheiten und des familiär differenten Alterseintrittes.
Ihr Ende ist der individuelle Tod. Das unpersönliche
durchschnittliche Sterbealter berechnen die Lebensversicherungen.

In bestimmten Krankheitsfällen vermag der
Arzt den Todeseintritt, respektive die restliche Lebenszeit
auch auf längere Zeit approximativ anzugeben.

Hinweis auf neue Bücher

Zur Situation der Anlehre
Erwin Broch und Karin Bernath
1983, 57 Seiten, Fr. 6.80, Verlag SZH, Luzern

Seit dem 1. Januar 1980 ist das neue Bundesgesetz
über die Berufsbildung (BBG) in Kraft. Darin wird
in Art. 49 die ANLEHRE als weitere Möglichkeit
der Berufsbildung geregelt.

Die gesetzliche Einführung der Anlehre stellte die
mit der beruflichen Bildung betrauten Personen
sowie die für die Anlehre in Frage kommenden
Jugendlichen vor eine neue Situation, die auch heute
noch von Unsicherheiten gekennzeichnet ist.

Weshalb eine neue Berufsbildungsform?
Was ist überhaupt eine «Anlehre»?
Auf welchen gesetzlichen Grundlagen beruht die
Anlehre?
Wie viele Anlehrlinge gibt es in der Schweiz?
Wer ist «der Anlehrling»?
Wie entsteht ein Anlehrverhältnis?
Wie schliesst der Anlehrling eine Anlehre ab?
Welchen Stellenwert hat die Anlehre in Werken für
Behinderte?

Die neue Publikation will helfen, einige Unsicherheiten

zu klären. Sie will einen Beitrag zu einer
Standortbestimmung der Anlehre nach BBG leisten
und dabei ermitteln, in welcher Art und Weise das

Konzept der Anlehre verwirklicht wird. Darüber
hinaus werden Anregungen für den Vollzug formuliert

und aufgezeigt, welche konkreten Probleme mit
Hilfe von weiterführenden Arbeiten geklärt werden
sollten.

13



Jedermann kennt den Zusammenhang des Alters mit den
physiologischen körperlichen Abbauvorgängen. Viele Alte
benötigen den Arzt für die häufiger werdenden
Organbeschwerden, für die Krankheit, der sie schliesslich erliegen
werden, aber nicht selten auch für allerlei psychische
Störungen, zum Beispiel Verwirrtheits- und Unruhezu-
stände, die mit Medikamenten aufgefangen werden müssen.

In solchen Fällen ist der altersbedingte Verlust dei
geistigen Fähigkeiten offensichtlich. Der Arzt spricht hier
von einer Alterspsychose. - Bei der natürlichen Altersabnahme

der Kräfte, der Verlangsamung der Auffassung, der
erschwerten Erinnerungsfähigkeit für neue Eindrücke usw.
ist in der Regel ärztliche Hilfe nicht nötig. Man weiss zwar,
dass ein derartiges Alt-Werden fortschreitet und die
genannten Symptome deutlicher werden, dass aber doch
die Persönlichkeit als ganzes noch lange bewusst und
teilnahmebereit bleiben kann. Solche alte Leute werden
oft rührende alte Hausgenossen, die nicht selten wie
verklärt sterben können. - Neben diesen liebenswerten
Greisen, die oft als ein Segen des Hauses bis zum Tode in
ihren Familien bleiben können, kennen wir auch
Menschen, deren Persönlichkeit sich durch das Alter ungünstig
verändert. Sie werden eigensinnige, unbelehrbare Egoisten,
gelegentlich sogar richtig boshaft, unzufrieden, verstimmt
und im Denken starr. Die in Alters- oder Pflegeheimen
Tätigen unter den Zuhörern würden uns viele eindrückliche

Beispiele nennen können. Liegt es nach den bisherigen
Ausführungen nicht nahe, die ganze Altersphase als eine
einzige, immer zum Tode führende Krankheit anzusehen?
Als eine Stufe, auf der sukzessive wieder abgebaut und
schliesslich verschwindet, was in Jugend und Reife sich als
Persönlichkeit entwickelt hatte? Oder aber bezieht sich der
Abbau nur auf den Körper und die an diesen, vor allem
an das Gehirn, gebundenen geistigen Tätigkeiten?

Da haben wir zuerst neben die richtig Alterskranken und
die vom physiologischen Altersprozess schon stärker
Berührten alle jene zu stellen, die bis ins hohe Alter zwar
in der Leistungsfähigkeit geschwächt, aber trotzdem klar
denkend, beweglich und teilnehmend und vielleicht sogar
noch im 9. Jahrzehnt bis in die letzten Tage hellen
Bewusstseins, wach und urteilsfähig bleiben.

Solche Beobachtungen machen uns aufmerksam auf Fehler,

die uns in der Beurteilung alter Menschen unterlaufen
können. Man ertappt sich immer wieder dabei, dass man
Gespräche mit einem Betagten fortlaufend kritisch
verfolgt, indem man sich dauernd fragt, ob wohl nicht schon
kleine Zeichen altersbedingter Unzuverlässigkeit zu finden
seien. Dabei kann Wichtiges übersehen werden. Ein
Beispiel dafür ist das Bedürfnis relativ vieler Menschen, in
der Altersphase von ihrem Leben zu berichten. Diese
Erzählungen mögen den ungeduldigen Zuhörern langfädig
und mühsam vorkommen; deuten sie nun den Erzähler
negativ, so unterschieben sie ihm, er erzähle deswegen
Früheres, weil er sich an dieses noch gut, an Frischerlebtes
jedoch mühsam erinnere, oder weil er mit der
vorwärtsdrängenden Gegenwart nicht mehr Schritt halten könne.
Wer so urteilt, dem entgeht ein Grundzug der gesunden
alten Persönlichkeit, nämlich das Bedürfnis, das nun dem
Ende zugehende Leben zu überblicken, es in seinen
Zusammenhängen zu verstehen und zu beurteilen. Wie
Kinder und Jugendliche drängen, erwachsen zu werden
und wie die Reifen ihr Werk gestalten und diesem ihr

eigenes Wesen einprägen wollen, so suchen die Alten
immer wieder zurück zu schauen und mit dem, was sich
mit ihnen abgespielt hat, ins Reine zu kommen! Allerdings
gelangen nicht alle zu einem geschlossenen Urteil, vor
allem nicht ohne Anregungen und Korrekturen von
aussen. Deswegen ist ihr Gespräch mit Altersgenossen, das
den Vergleich des eigenen Lebens mit demjenigen des
Partners ermöglicht, die Form, in welcher dieses die neue
Stufe kennzeichnende Bedürfnis sich fruchtbringend ausleben

kann. Gerät ihm der Überblick, so hat sich sein
Lebensbild aufs neue bereichert. Schliesst er daran Überlegungen,

was er gut und was er falsch, also verbesserungsbedürftig

gemacht habe, dann bekommt diese Erweiterung
einen besonderen Charakter. Wenn er auch nicht mehr neu
anfangen und ergänzen kann, was fehlt, so steht er doch
wie an einer Schwelle, schaut in die Zukunft und malt sich
aus, was er besser machen würde. - Man werfe nicht ein,
das, was alte Menschen denken, führe nicht mehr zu
brauchbaren Urteilen. Man lasse sich belehren durch
Beispiele: Ein alter Bergbauer sagte, er glaube, dass viele
Schwierigkeiten in der Welt entstehen, weil der Mensch
für seine Arbeit nicht Brot, sondern Geld bekomme. Ein
anderer klar um sich schauender, ebenfalls ein Bergbauer,
äusserte in einem Gespräch: «Der Teufel ist eine Gewalt,
aber Gott ist eine Macht.» Es ist unwahrscheinlich, dass
die beiden alten Männer sich bewusst waren, was für
Weisheiten sie ausgesprochen haben.

Solche Aussprüche zeigen, was in diesen alten, weiter nicht
gebildeten Köpfen vorgeht und wie wir uns üben müssen,
den Ausweitungsprozess, den sie auf ihre Weise durchmachen,

zu verstehen. Genauer besehen ist die Urteilsbildung
bei Menschen, die bis ins Alter gesund bleiben dürfen und
nun von der Arbeit entlastet werden, sogar begünstigt. Ein
Urteil aus einer solchen Übersichtssituation eines Alten ist
die Aussage, unser derzeitiges Streben sei vergleichbar der
Fahrt eines ungleich geladenen Bootes. Sein Mast stehe
schief, weil auf der einen Seite zuviel Gescheite und auf
der anderen zuwenig Gute stehen. Derartige «Sprüche» der
Alten zu hören und zu bedenken müsste den Jungen das

Verständnis für ihre im Lebensprozess Vorangegangenen
wecken; sie würden dann die älteren Menschen nicht
summarisch als Abgebaute verdächtigen, sondern deren
Eigenart besser verstehen. Wenn sich auch der Ablauf des

Aufnehmens, des Überlegens verlangsamt und es zu immer
häufigeren Wiederholungen des Gesprächsthemas kommt,
und wenn sich nicht selten depressive Schleier über das
Gemüt der Alten legen, so belehren uns doch die Erfahrungen

der guten, modernen Alterspflege, wie viele Erleichterungen

eine heitere Grundatmosphäre im Heim, angemessene

Anregungen und Abwechslungen und das richtige
Vertraut-Bleiben oder -Werden mit den tiefen Fragen des

Lebens und Sterbens bringen können.

VI.

Nach der Beschreibung der Einzelheiten des Alters hat uns
abschliessend noch zu beschäftigen, wie diese dritte Stufe
in das ganze Leben eingeordnet ist. Es wurde schon
ausgeführt: Sie setzt sich folgerichtig, den Lebensbogen
sowohl harmonisch erfüllend als auch abschliessend, an
die Reifezeit an. Was Kindheit und Jugendzeit versprochen
haben, was in sie hineingelegt wurde, und was die Reifezeit
daraus gestaltet hat - das alles tritt jetzt als Bild vor den

14 Schweizer Heimwesen 1/84



Ältergewordenen. Man sehe sich den Lebensverlauf nochmals

als Entwicklungsphänomen an, als eine Reihe von
Steigerungen und Läuterungen, von Stufe zu Stufe meta-
morphosiert. Man betrachte, wie der Reifgewordene sein

ganzes Wesen umwandelt, als er sich aus der Jugendzeit
herauslöst, wie der Verwandlungsprozess sich wiederholt,
indem der Älterwerdende die Arbeit der Reifezeit reduziert
oder ganz ablegt, jetzt einen Schritt zurücktritt, sich damit
befreit von vielen einengenden Bindungen, wie nun auch
sein Denken sich unabhängiger weiter entwickeln kann:
Wie auf dem Gipfel des Lebens stehend kommt er sich vor!
Ihm ist, als kulminiere seine Reifezeit in diesem neuen
Zustand. Wie ein befreiender Durchbruch erscheint ihm,
was sich mit ihm jetzt abspielt, wenn er sich anschickt, die
Summe seines Lebens zu ziehen. Nun sieht er, was
geschehen ist, was unterblieb und verpasst wurde. Er
empfindet jetzt die Notwendigkeit, vieles, nicht nur die
Berufsarbeit, abzuschliessen, sondern auch noch gut zu
machen, was missraten, ihm angetanes Unrecht zu verzeihen

und sich auszusöhnen mit jenen, mit denen er stritt.
Dankbar, als eine Wohltat erlebt er dieses Ordnung-
Machen und Aufräumen. Dieses «Programm» des
Altgewordenen verlangt nicht Jahrzehnte, sondern kann sich in
relativ kurzer Zeit abspielen. Welches Glück, wenn der
Gesundheitszustand noch mehr Jahre des Wohlbefindens,
voll geistiger und körperlicher Aktivität zulässt.

VII.

Wohin haben uns nun unsere Überlegungen zu dem
gestellten Thema geführt? Wir begegneten in den drei
bekannten Stufen drei in sich geschlossenen, einheitlichen
Lebensetappen, durch die Entwicklungskräfte wundersam
miteinander verbunden in verwandelnden Übergängen,
zusammen als grossen Bogen gespannt, als Bild des Lebens:

- vom persönlichkeitsformenden Lernen in der Jugend,
- zur Ausgestaltung eines durch die eigene Persönlichkeit

geprägten Lebenswerkes in der Reifezeit,
- zur Rückgabe des Lebensauftrages und zum beurteilenden

Überblick im Alter.

Jedes Leben verläuft unverkennbar nach einem bestimmten

persönlichen Plan und.Auftrag. Ist dieser am Lebensende,

wenn er, alles Anvertraute und Erarbeitete enthaltend,
wieder zurückgegeben wird, nun ein vollkommenes Ganzes?

Auch wenn wir bei einem Verstorbenen von einem
reicherfüllten Leben sprechen: Die Überschau zeigt uns,
wie viel Unerreichtes wir zurücklassen, wie vieles noch
nicht übereinstimmt mit dem, was uns von den
Menschheitsführern als Ziel gezeigt worden ist; mit dem, was wir
in dumpfen Jugendjahren in unseren Idealen erträumt und
in der wachen Reife uns an hohen Grundsätzen durchzuführen

vorgenommen hatten. Wir sehen deutlich vor uns
das ferne Ziel: Das vollkommene Ganze, von uns
unvollkommen gespiegelt, solange wir leben.

Solche Überlegungen lassen in uns die Einsicht reifen, dass

unser Erdenlos seinen Sinn darin findet, diese Spiegelung
in unserem Leben immer reiner zu gestalten. Wir folgen
darin dem Zurufder himmlischen Stimmen im letzten Akt
des Faust: Wer immer strebend sich bemüht, den können
wir erlösen.

Kleines Handbüchlein:

«Versicherungen
im Heim»

Im VSA-Verlag im Jahr 83 erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen für Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschüre, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes berücksichtigen
oder gar fertige Rezepte für die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen - vor allem Kommissionen und
heimleitern - helfen, die ihrem Heim angepassten
Lösungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichtspunkten

erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden übersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualität?

Die Sicherheitsbedürfnisse des Schweizers ironisierend

hat Max Frisch einmal gesagt, die grösste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbedürfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz
abgedeckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, für einen möglichst totalen Versicherungsschutz

zu plädieren. Das Ziel wäre hingegen, die
unter vernünftigem Aufwand versicherbaren Risiken,

die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Gründen nicht
tragen können, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.- (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

15


	"Betreuen statt Versorgen - Ganzheit als Chance"
	Gedanken zur ganzheitlichen Betreuung : der Mensch ist dort zu Hause, wo er verstanden wird
	Verwandlungen im Menschenleben : Ganzheit in den Lebensstufen von Kindheit und Jugend, Reife und Alter


