
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 9

Artikel: Demokratische Verantwortung - eine Utopie?

Autor: Abbt, Imelda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811624

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der ich an sich voll beipflichte. Man hat aber vergessen,
dass der Entscheidungsprozess in einzelne Phasen zerfallt:
in die Phase der Entscheidungsvorbereitung, in den eigentlichen

Entscheidungsakt, die Entscheidungsdurchsetzung
und die Entscheidungskontrolle. Bei der Entscheidungsvorbereitung

sind Mitwirkungsrechte, Mitsprache- und
Mitbestimmungskompetenzen sehr wohl am Platze.
Demokratische Verantwortung heisst denn auch, all jene an
der Entscheidungsvorbereitung mitwirken zu lassen, die

von der Sache her kompetent sind, Beschlüsse planerisch
vorzubereiten. Der eigentliche Entscheidungsakt aber (mit
Einschluss der Entscheidungsverantwortung) ist nur
begrenzt delegierbar. Er ist sicher delegierbar bei Alltags- und
Routineentscheidungen, nicht aber bei Grundsatzentscheidungen

über Zweck und Zielsystem der Unternehmung.
Demokratische Verantwortung kann niemals bedeuten,
durch permanentes Delegieren die Verantwortung so lange
zu spalten, bis letzlich eindeutige Träger der Verantwortung

fehlen.

Im weiteren muss auf etwas Eigenartiges hingewiesen
werden: Bei Umfragen begrüsst fast jedermann die
Demokratisierung und die Kompetenzdelegation im Betrieb. In
der betrieblichen Wirklichkeit aber ist nur eine Minderheit
wirklich willens und bereit, die Konsequenzen der Mitwirkung

auch zu tragen, heisse sie nun Mitbestimmung oder
nur Mitsprache. Denn die Konsequenzen tragen heisst: für
die Schäden, für die Schulden haften, heisst Verluste
abdecken, welche als Folge von Fehlentscheidungen auftreten.

Wer die Wirtschaft kennt, wird bestätigen, dass

Demokratie und Verantwortung vielerorts nicht mehr so
erwünscht sind, wie das manche wahrhaben wollen. Als
Folge der Angst vor Verantwortung, vor Schuld und vor
Bestrafung erfolgt denn auch in manchen Unternehmen
eine Art von Rückdelegation von Kompetenzen an die
obere Führungsebene. Es ist eine meiner persönlichen

Erfahrungen im Umgang mit Firmen aller Art, dass

wesentlich weniger Menschen Verantwortung im Betrieb
wirklich wollen, als dies in Lehrbüchern zu lesen ist, und
dass sie ein Mehr an Verantwortung keineswegs als einen
Schritt auf dem Weg zur persönlichen Selbstverwirklichung

empfinden.

Diese Tendenz des Abschiebens von Verantwortung führt
in letzter Zeit zu Forderungen, die doch zum Nachdenken
zwingen. Immer häufiger werden Kollektiventscheidungen
von Entscheidungsgremien in Frage gestellt, die Anonymität

von Organen, Räten, Kommissionen bedauert. Der Ruf
nach Persönlichkeiten, die ihren Namen für eine Sache

geben, die für einen Entscheid mit der ganzen physischen
und moralischen Kraft einstehen und die letztlich auch den
Mut zum Entscheid haben, selbst zum unpopulären, ist
nicht mehr zu überhören. Sicher wäre es übertrieben, zu
behaupten, die Demokratisierungswelle gehöre der
Geschichte an. Ich meine aber, dass die Wogen der Begeisterung

für Demokratie und Delegation im Abflachen begriffen

sind, weil gerade in harten wirtschaftlichen Zeiten die
Kraft zum Entscheid nicht jedermann gegeben ist, und das

Durchsetzungsvermögen schon gar nicht. Gefragt sind
wieder Menschen, Persönlichkeiten, und nicht Gruppen,
Gremien, Kommissionen, Behörden, Parteien sowie
Körperschaften aller Art. Ich neige dazu, von einer neuen
Aufwertung des Individuums zu sprechen.

*

Damit bin ich am Ende meiner Überlegungen, welche die
spezifische Situation eines Heimes bewusst nicht beleuchten

wollten. Es wird nun Sache der weiteren Gespräche
sein, darüber zu befinden, inwieweit gewisse Feststellungen
und Aussagen auch in Heimen bedeutsam sein können.

Demokratische Verantwortung - eine Utopie?

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA

Nachdem von berufener Seite Klärendes zum Begriff der
Demokratie und zu deren Anwendung im Militär, Staat
und Wirtschaft ausgeführt worden ist, soll meinerseits jetzt
ein Versuch gewagt werden, dazu einige Gedanken aus
philosophisch-anthropologischer Sicht beizusteuern. Das
bedeutet insofern eine Einschränkung als damit nicht
unmittelbar aktuelle Probleme behandelt werden, sondern
versucht wird, grundsätzliche Erwägungen zur demokratischen

Lebensform allgemein anzustellen.

Heimleiter sagten mir schon öfters - nicht ohne ein
gewisses Vergnügen-, ihr Heim sei ein «Staat» sui generis.
Damit wollten sie wohl sagen, ihr Heim sei eine «gewachsene»

Welt, mit eigenen Prinzipien, eigenen Lebensformen,
eigenem Demokratieverständnis usw., ohne natürlich alle
Gemeinsamkeiten mit anderen «Staaten» Heimen)
abstreifen zu können oder zu wollen.

Diese Vielfalt bei aller Gemeinsamkeit findet sich auch
beim Verständnis von «Demokratie» und «demokratisch».
Manche scheinen dabei zum Beispiel «Einmütigkeit aller»

zu meinen, was natürlich eine Verengung ist, genauso wie
die gegenteilige Meinung, in einer Demokratie könne jeder
tun und lassen was er wolle. Einmütigkeit aller würde doch
kaum eine abweichende Meinung gelten lassen, ja sie nicht
einmal gerne anhören wollen. Totale Ungebundenheit
aller müsste jedes Gemeinschaftswesen früher oder später
zerstören. Beides kann Demokratie doch wohl nicht
meinen.

Andere scheinen, wenn sie die Demokratie preisen, zu
vergessen, dass es keine Demokratie ohne Demokraten
gibt. Aber es sind immer Menschen, die die Ideale und
Ziele der Demokratie verwirklichen müssen. Eine Demokratie

lebt in erster Linie nicht von Leitbildern und
Zielsetzungen, und wären sie noch so einmütig erstellt
worden. Wichtiger ist die ungebrochene demokratische
Einstellung beim Verfolgen derselben.

Die Frage ist freilich, ob man Demokratie im vollen Sinne
verwirklichen kann, oder ob Demokratie ein Ideal ist, nach
dem zu leben Sterbliche im besten Falle versuchen können.

434 Schweizer Heimwesen IX/84



Jean-Jacques Rousseau jedenfalls meinte einmal: «S'il y
avait un peuple de dieux, il se gouvernerait démocratiquement.

Un gouvernement si parfait ne convient pas à des
hommes». Die Demokratie also eine Staatsform für
Götter? Dann wäre freilich Demokratie für uns Sterbliche
allenfalls ein Ideal, wenn nicht gar eine Utopie.

Nun, eine Utopie muss nicht nichts bedeuten. Utopien
htmen in der Ideengeschichte geholfen, dem geistigen und
schalen Fortschritt Ziele zu setzen und Wege dazu
gewiesen. Scheinbar blosse Träumereien, Ideen, Fantasien,
Sehnsüchte und grosszügige Entwürfe standen am Anfang
von ganzen Epochen. So sah zum Beispiel der grosse
Gelehrte Roger Bacon bereits im 13. Jahrhundert eine Welt
von Autos, Unterseebooten usw. voraus. Er sah eben in
Naturkenntnissen mehr als nur art pour l'art. Noch waren
die Menschen nicht fähig, sie in Technik umzusetzen. Aber
künftige Zeiten werden die Fähigkeit dazu erworben haben!
Aber eben, die Menschen müssen sich dafür einsetzen, sie
müssen es wollen. Das gilt nicht nur von der Technik, das

gilt auch von der Demokratie - wobei freilich entscheidende
Unterschiede nicht übersehen werden dürfen! In der

Technik gestaltet der Mensch Objekte um, in der Demokratie

sich selber. Daher denn auch die spezifischen
Schwierigkeiten bezüglich der «Utopie» Demokratie.

Im folgenden möchte ich zuerst kurz zwei Haltungen
gegenüber «Utopie» vorstellen, um dann selber eine
Stellungnahme aus anthropologischer Sicht zu versuchen,

I

Die erste Haltung gegenüber Utopien entnehme ich von
Ernst Bloch. Ernst Bloch, 1977 in Tübingen im Alter von
92 Jahren gestorben, hat in seinem Werk «Das Prinzip
Hoffnung» (Frankfurt a.M. 1959) die Utopie zum menschlichen

Spezifikum schlechthin gemacht. Das
Untermenschliche kennt keine Utopien, wohl aber der Mensch.
Wünsche, Sehnsüchte, Erwartungen, Träume bestimmen
unser Leben. Sie halten uns in Atem, zugleich die
Spannkraft in uns belebend. Wo Erwartung ist, ist auch
Hoffnung aufNeues, aufVeränderung. Diese immer schon
vollzogene Erwartung bezüglich Zukunft sieht Bloch in
allen möglichen Verhaltensweisen durchschimmern. So
fuhren wir zum Beispiel, schreibt er, «als Kinder auf, nicht
immer im Schreck, sobald draussen die Klingel ging. Ihr
Laut zerreisst die stille, dumpfe Stube besonders gegen
Abend. Vielleicht kommt nun ein dunkles Gemeintes,
dieses, was wir suchen, was uns wieder sucht. Sein
Geschenk verwandelt und bessert alles, es bringt eine neue
Zeit» (Band 1, S. 45). Das Klingeln an der Türe ist vertraut;
aber wir verbinden auch Neues, Unvertrautes, Un-Heim-
liches damit; weil wir warten und erwarten, immer schon.
Niemand kann sagen, woher dieses Warten und Hoffen
kommt, wer es antreibt, wer es erregt. Alles was lebt, ist
erregt, ist in Bewegung. Und das solange es lebt. Dass man
lebt, ist gegeben. Genauso das Sich-Verändern, Warten,
In-die-Zukunft-Blicken. Diese Erregung ist in uns. Keiner
hat sich diesen drängenden Zustand ausgesucht. Er ist mit
uns, seit wir uns erfahren. Wir spüren ihn als Drang. Und
vom Dass des Drängens kommen wir nicht los, auch wenn
er uns todmüde macht. Was wir eigentlich erwarten,
können wir oft nicht sagen. Und dennoch gibt das unserem
Dasein Spannkraft, Dimension, Intensität.

Das allein wäre allerdings zu wenig. Intensität bringt auch
der Schrecken und die Angst. Und was es heisst, konnten
jüdische Menschen wie Ernst Bloch in der Nazi-Zeit
hautnah erfahren. Dennoch schreibt er ein Buch über das

Prinzip Hoffnung. Wie wir das Fürchten gelernt haben in
unserer Zeit, so kommt es jetzt darauf an, so Bloch, das
Hoffen zu lernen. - Geht das überhaupt? Kann sich der
Hoffnungslose, der über jedes Mass Enttäuschte, der sich
Fürchtende einen inneren Ruck geben und mit neuen,
hoffenden Augen in die Welt sehen? Nun, so einfach geht
das auch nach Bloch nicht. Aber der Mensch ist, so Bloch,
auf Veränderung aus, besser: er ist immer schon Veränderung,

auch der Hoffnungslose. Es fragt sich somit nur,
welcher Art unser Auf-Veränderung-Aussein ist: von
Hoffnung bestimmt oder von Hoffnungslosigkeit? Wer die
Hoffnung verloren hat, kann sie vermutlich am ehesten
wiederfinden, wenn er hoffenden Menschen begegnet, die
Nähe hoffender Menschen sucht, mit ihnen arbeitet, ihr
Leben teilt. Was einem freilich niemand abnehmen kann,
ist, sich der Hoffnung zu öffnen. Wenn ich die Klingel nicht
hören will, und nicht gewillt bin, die Türe zu öffnen,
kommt nichts Neues, Hoffnung Weckendes auf mich zu.

Es wäre aber zu wenig, Hoffnung bloss individuell zu sehen,
bloss für sich persönlich etwas zu hoffen. Hoffnung muss
sich ausweiten, muss uns Grenzen sprengen lassen. Ihr Feld
ist die weite Welt und die ganze Zukunft; und sie will eine
bessere Welt, eine bessere Zukunft.

Was wir jetzt sehr allgemein sagten, lässt sich auf einzelne
Problemkreise transponieren, auch auf die Welt der
Heime. Nehmen wir Bloch ernst, heisst das zum Beispiel:
Hoffnungen, Wünsche, Träume sind in Worte zu kleiden
und einander mitzuteilen. Die Utopie einer demokratischen

Verantwortung im Heim muss sich in Gesprächen,
aber auch in Leitbildern, im Pflichtenheft jedes einzelnen
usw. niederschlagen. Das Noch-nicht-Bewusste muss be-
wusst gemacht werden, und zwar immer wieder. Das
Wunschgeträumte kann und soll mehr und mehr verwirklicht

werden. Und dazu müssen wir einander helfen und
einander anspornen. Hoffnung ist lehr- und lernbar. Durch
dieses gemeinsame Wollen kann sich auch im Heim Neues
ereignen, kann Hoffnung neue Strukturen entstehen lassen,
kann Hoffnung ein bestimmendes Lebens-Element werden.

Ich möchte Ihnen jetzt gleich eine Viertelstunde Zeit
geben, um einen Wachtraum für Ihr Heim zu träumen.
Schreiben Sie bitte Ihre Utopien auf; mit oder ohne
Namen. Ich möchte nachher einen Gesamttraum daraus
zusammenzustellen versuchen.

II
In Anlehnung an «Das Prinzip Hoffnung» hat Hans Jonas
«Das Prinzip Verantwortung» (Frankfurt a.M., 79)
geschrieben; ein Buch, das im Moment einiges von sich reden
macht. Der deutsch-amerikanische Gelehrte jüdischer
Abstammung versucht in diesem Werk eine Ethik für die
technologische Zivilisation zu entwickeln. Ein höchst
dringliches Anliegen! Für Jonas ist Ernst Blochs Utopie
ein «zaubervoll leerer Ruf», der ebenso wie Opium für
Menschen wirken kann wie die Religion es nach Karl Marx
tut.

435



Nicht dass Jonas keinen Sinn für die Zukunft hätte. Aber
er lässt seine Philosophie nicht beim Träumen und
Wünschen und Hoffen beginnen. Utopien gehen nicht nach
und nach in Wirklichkeit über und können auch nicht alle
nach und nach zu Realität gemacht werden. Hoffen lässt
sich nicht wirklich lehren und lernen, wie Bloch meinte,
und soll nicht in der Weise gelernt werden. Es würde ein
überwiegend utopisches Hoffen gelernt, ohne Chancen auf
Verwirklichung. Und solche utopischen Träumer braucht
die technologische Zivilisation nicht dringend nötig. Sie
hat Menschen nötig, die auf dem Boden der Tatsache
stehen und gewillt sind, Verantwortung zu übernehmen
und zu tragen.

Das Prinzip Verantwortung lässt nicht nur den Blick in
die Zukunft schweifen. Es erlaubt auch, eine positive
Haltung zur Vergangenheit zu haben. Vieles, was
Menschen geschaffen haben, wurde nur unter grössten Anstrengungen

erreicht. Diese Leistungen erheischen Respekt.
Bevor wir uns nach Neuem ausstrecken, sollten wir uns
auch fragen: haben wir überhaupt die Kraft, das bisher
Geschaffene zu erhalten oder müssen wir daran unliebsame
Abstriche vornehmen? Der Vergangenheit verbunden zu
sein oder uns am Vergangenen zu orientieren kann unter
Umständen realistischer sein als immer nur, wie hypnotisiert,

auf die Zukunft zu starren. Nicht jede Veränderung
ist auch eine Verbesserung!

Wenn wir Utopien begegnen, dann haben wir uns zu
fragen: Ist so etwas überhaupt möglich oder ist es eine
blosse Gedanken-Konstruktion, eine blosse Theorie?
Wenn sie realisierbar ist, müssen wir fragen, ob ihre
Realisierung wünschbar ist oder nicht. Hätten wir dabei
eventuell viel Negatives in Kauf zu nehmen, so dass es sich
(fast) gar nicht lohnt, sich darum zu bemühen? Die
Erfüllung aller materiellen Träume zum Beispiel ist eine
unrealisierbare Utopie. Dass alle Jugendliche gleiche
Startchancen für das künftige Leben haben, ist aus
verschiedenen Gründen nicht zu realisieren. Zu verschieden
sind die Lebensumstände, die körperlichen und geistigen
Begabungen usw. Die Altersvorsorge wird immer Lücken
haben. Das in jeder Beziehung «klassenlose» Heim wird es
nie geben. Hingegen könnte ein reiches Land jedem über
20 Jahren den Besitz eines Autos garantieren. Aber können
wir das angesichts der Umweltprobleme wirklich wollen?
Eine vermehrte Lebensqualität wäre damit jedenfalls nicht
verbunden.

Schrägspiegelschränke
verschiedenste Modelte

Armoires à miroir incliné
différents modèles

Grauba AG
Postfach
4008 Basel

Telefon
061/352666

Das alles will nicht in Abrede stellen, dass Bloch mit
seinem «Noch-Nicht» etwas Wichtiges entdeckt hat und
dass Hoffnung ein gewaltiger Antrieb für den Menschen
ist, für den einzelnen, für Gemeinschaften, ja für die ganze
Menschheit. Die Welt ist tatsächlich noch nicht, wie sie
sein soll. Und auch die Menschen sind es nicht. Wir sollen
erst wirkliche Menschen werden! Aber nicht auf dem
Wege, wie es Bloch meinte! Der Mensch ist nicht wie eine

Larve, die erst zum Eigentlichen, zum Schmetterling
werden muss (Bloch); das Eigentliche des Menschen liegt
nicht erst in der Zukunft, es ist immer auch schon da. Er
trägt es schon in sich. Deswegen auch wird sich der Mensch
in der Zukunft nie völlig übersteigen, wie er auch nie
einfach wieder ins Tierreich zurückkehren wird. Das
heisst, was der Mensch sein soll, trägt er irgendwie schon
in sich und muss es doch immer wieder neu werden. Es ist
deshalb durchaus richtig zu sagen : «Werde, der du bist!»
Ohne Zweideutigkeit lässt sich der Mensch nicht begreifen.
Auf der einen Seite ist er schon immer wirklich Mensch,
auf der anderen Seite ist er immer auch ein «Noch nicht».
Er hat in Verantwortung Mensch zu sein und zu werden.
Das wirkt sich aus, aufunsere Fortschrittserwartungen, auf
unsere Arbeitswelt, unsere Institutionen, unser grundsätzliches

Verhalten. Demokraten können wir nur werden,
wenn es die Menschen in einer gewissen Weise immer
schon waren und sind. Völlig anders kann der Mensch nur
in Träumen werden, nicht aber in der Realität.

Halten wir fest: Menschsein hält die Lehrbarkeit der
Hoffnung in Schranken. Auch wenn das Immer-schon-
Hoffen bewusst gemacht wird, gibt es vieles im Alltag, das

nicht «gemacht» werden kann. Demokratische Verantwortung

zum Beispiel bleibt immer auch ein Stück Utopie,
rückgebunden an die Zweideutigkeit des Menschen.

III
Professor Kilgus hat in seinem Referat davon gesprochen,
dass wesentlich weniger Menschen Verantwortung im
Betrieb wirklich wollen, als dies in Lehrbüchern zu lesen
ist. Das Mehr an Verantwortung, so meinte er, werde
offenbar nicht von allen als entscheidender Schritt zur
persönlichen Selbstverwirklichung empfunden.

Das mag manchen überrascht haben, mich jedenfalls hat
es. Denn die Forderung nach subjektiver Selbstverwirklichung,

von der in den letzten Jahren so viel zu hören war,
schloss ganz selbstverständlich mehr Mitbestimmung ein,
und das wiederum mehr Verantwortung. Hat Jonas also
doch etwas Richtiges ausgesprochen, wenn er vor dem

436 Schweizer Heimwesen IX/84



Aufgehen in Utopien warnte? Ist immer mehr Selbst,
immer mehr Freiheit und Verantwortung, immer mehr
Demokratie eine solche Utopie? - Ich weiss, das Thema
ist vielschichtig; es ist schwer, bei Überlegungen dazu alle
Aspekte einzubeziehen und allen gerecht zu werden. Wer
demokratische Verantwortung einfach als Utopie «abtun»
wollte - so viel sei jetzt schon gesagt -, würde es sich aber
zu einfach machen und käme anthropologisch in ein
fragwürdiges Licht. Das folgende will nicht eine abschliessende

Antwort sein. Ich verstehe es als anthropologischen
Beitrag zum Thema «Demokratische Verantwortung».

Als erstes möchte ich daran erinnern, dass es nicht nur die
äusseren Zwänge gibt - verkörpert vom Staat, den Kirchen,
den «Kapitalisten» -, sondern dass auch innere Zwänge
eine Realität sind, und zwar eine mindestens ebenso harte.
Auch wenn alle äusseren Pressionen beseitigt wären,
würden die individuellen körperlichen und seelischen
Faktoren uns in unsere Grenzen weisen. Oft scheint es,
dass, je mehr wir uns von äusseren Zwängen befreien, wir
uns desto mehr von den «naturgegebenen» Trieben und
Antrieben versklavt sehen. Wir fühlen uns dann mit
anderen Worten desto mehr triebabhängig, bedürfnissüchtig,

an uns selbst versklavt, und damit sehr unfrei (^Drogen?).

Kürzlich sagte mir ein Altersheimleiter, dass die
betagten Menschen immer mehr «bedürfnisversklavt»
seien. Das moderne Verständnis von Freiheit führe sie in
innere Versklavungen und damit in grosse Nöte, die mit
sehr viel Leiden verbunden seien. Vielleicht kann man
sagen: der Mensch wird leicht zum Sklaven seiner
Selbstverwirklichung, wenn er vergisst, dass das Selbst nicht bloss
zu befreien, sondern auch in Grenzen zu «halten» ist.
Selbstverwirklichung meint nicht bloss Selbst-Enthemmung,

sondern auch Selbst-Beherrschung.

Karl Jaspers hat meines Erachtens überzeugend dargetan,
was es für den Menschen heisst, ein «geschichtliches»
Wesen zu sein: Wir erfahren uns in konkreten Aktivitäten
immer endlich, das heisst begrenzt. Wir erfahren, dass wir,
wenn wir dieses tyn, nicht jenes gleichzeitig auch tun
können. Wir wissen, dass, wenn wir uns für dieses
entscheiden, eine Festlegung erfahren; wir können darauf
zurückkommen, aber es nicht einfach ungeschehen
machen. Neben den mit Geschichtlichkeit gegebenen Schranken

sind die moralischen zu beachten. Ich meine auch da
nicht - jedenfalls nicht primär - aussengesteuerte, hetero-
nome Schranken. Seit Kant spätestens ist bewusst geworden,

dass es der Vernunft «eingeschriebene» moralische
Schranken gibt. Sie zu beachten macht wahre Verantwortung

aus und aus dem Menschen ein achtungswürdiges
Wesen. Die zentrale Forderung der Vernunft lässt sich so
fassen: Vernunft muss sich selbst immer bejahen; ein
vernünftiges Wesen ist nie bloss als Mittel, sondern immer
auch als Zweck zu behandeln.

Das heisst dann: in allem Tun immer auch die Rechte und
das Wohl des andern mitzubedenken. Man kann das in
Wohlverhaltens-Katalog umsetzen oder in erzwingbare
Gesetze (Legalität), begrenzt dann allerdings nur das
Ausmass der Selbst-Sucht des einzelnen und der
gesellschaftlichen Gruppen, stellt aber die prinzipielle
Herrschaft dieser Selbst-Sucht nicht in Frage. Man kann das
aber auch aus innerer Einsicht und aus freier Verantwortung

heraus (Moralität) tun. Dann wird wahre Selbst-
Beherrschung erreicht. Dann bin ich frei in Schranken und
stehen Schranken im Dienste der Freiheit. Ich bin dann

zwar nicht wie ein Gott frei, aber auch nicht ein in blossen
Freiheitsutopien Gefangener und Verlorener. Die Freiheit
wird real, lebbar, endlichen Vernunftswesen angemessen.

In einem zweiten Punkt möchte ich nicht grundsätzlich
Neues sagen, wohl aber das Gesagte in einen weiteren
Themenkreis einbringen und etwas konkreter werden
lassen. Wenn oben gesagt wurde, der Mensch soll werden
was er ist, dann ist das auch so zu verstehen, dass jede
Kultur sogenannte objektive Werte und Überzeugungen
geschaffen hat und tradiert, in der Meinung, sie seien
Stützen für die Lebensbewältigung sowohl des einzelnen
als auch der kulturellen Gruppe. Für philosophisch
orientierte Anthropologie ist klar, dass der Mensch ein Bild
von sich braucht, um sich zu dem zu machen, was er sein
kann und der kulturellen Sozialisation nach ein Stück weit
auch schon ist. Schon die Suche nach einem verbindlichen
Menschenbild scheint nun aber heute vielen bereits eine
Bedrohung der Freiheit und damit der Selbstverwirklichung

zu sein. Sie scheinen zu meinen, am Ende des

Befreiungskampfes sei man dann auch endlich frei von
allen Werten und Orientierungen. Sie scheinen für reine
Freiheit zu kämpfen. Dabei wird aber vergessen, dass
menschliche Freiheit immer Freiheit in Schranken ist, wie
ich eben dargetan habe. Freiheit kommt ohne bestimmte
Inhalte und damit Schranken nicht aus. Freiheit führt
damit, und das scheint mir Jonas sagen zu wollen, immer
eine gewisse Zweideutigkeit mit sich. Formulierte Frei-
heits-Inhalte werden, wenn sie nicht auch (frei) verinner-
licht wurden, zu etwas Äusserlichem. Wir können sie
eventuell als solche bewundern, wenn sie uns nichts weiter
angehen (den Mut der Polarforscher, die Selbstdisziplin
der Astronauten usw.); sie wirken sich aber früher oder
später als beklemmend und als Zwang aus, wenn sie unser
Verhalten - ohne dass sie von uns auch frei internalisiert
wären - mitbestimmen sollen. Ein kulturelles Erbe kann
deshalb nie bloss tradiert, es muss immer auch (frei)
übernommen und angeeignet werden. Und das heisst, es

muss sich auch in die Kritik nehmen lassen, es muss sich
Änderungen gefallen lassen, Bereicherungen hinnehmen
usw. Das kulturelle Erbe gilt, aber es gilt nicht unveränderbar

Zweideutigkeit).

Eines steht für Vernunft - und damit für den vernünftigen
Menschen * - allerdings nicht zur Disposition: die
Vernunft als solche und damit die Grundsätze vernünftiger
Moralität: Die Würde der Vernunft; die Achtung vor dem
mit Vernunft begabten Wesen «Mensch»; der (objektive)
Grundsatz, ein menschliches Wesen nie bloss als Mittel zu
benutzen, sondern immer auch als Zweck zu behandeln
usw. Und wenn das kulturelle Erbe und damit die
Freiheits-Inhalte zu diskutieren sind, dann kann das nicht
auch noch in die Diskussions-Masse eingehen. Es ist das

«Mass», an dem sich neue Freiheitsinhalte messen lassen
müssen und alte sich bewähren können. Kein wahrer
Freund der Freiheit wird an dem rütteln lassen!

Lassen Sie mich noch einen dritten Punkt kurz ansprechen
- auch er verdeutlicht bloss schon Gesagtes -, die
Verantwortung. Wir haben gesehen, dass Selbst-Beherrschung
eine Forderung an uns alle ist, ja eine Verpflichtung der

* Zur Religion in diesem Zusammenhang habe ich mich anderswo
geäussert. Siehe «Glaube aus anthropologischer Sicht», in: Erziehung aus
der Kraft des Glaubens? - Schriften zur Anthropologie des Behinderten
II, VSA-Verlag, S. 5-23.

437



Vernunft. Selbstbeherrschung bekommt allerdings ihren
vollen Wert erst im Rahmen einer Intersubjektivitätstheo-
rie. Ich habe mich als Vernünftiger frei zu beschränken
und zu beherrschen, damit der andere Vernünftige neben

mir bestehen kann. Bestehen kann! In diesem «kann»
steckt unendlich viel, unter anderem auch die nie endende

Sorge um konkret lebbare Freiheits-Inhalte für alle:
bezüglich leibliches und geistiges Wohl, Erziehung,
Bildung, Sicherheit, Erholung, Fürsorge usw. Wir nennen das

«Verantwortung»: für andere, für uns, für das Ganze!
Gewiss, es ist dies abgeleitete Verantwortung, aus der
ursprünglichen Verantwortung der Vernunft nämlich, sich
selbst angemessen zu realisieren. Aber auf all diese

Verantwortungen kommt es im konkreten Alltag an. Da
erleben wir Freiheit konkret, bis gleichsam in die Fingerspitzen

hinaus. Für diese Freiheit aller zu kämpfen ist jeder
berufen, nicht nur eine kleine Schar «Auserwählter». Die
Selbst-Beherrschung in Verantwortung für die Andern und
für sich kann keiner von sich weg-delegieren.

Dennoch zeigt uns der Alltag immer wieder, dass genau
das geschieht. Menschen weichen der Verantwortung aus,
suchen sich ihr zu entziehen, überlassen sie Vorgesetzten,
suchen sie stillschweigend wegzuwälzen. Unter Wegdelegieren

verstehe ich nicht das sinnvolle Übertragen von
Befugnissen. Das legitimiert ja zum Beispiel gerade die
Existenz von Institutionen. Unter Weg-Delegieren
verstehe ich die Meinung, man könne sich der Verantwortung
entziehen. Das geht nicht, weil wir ohne ursprüngliche
Verantwortung nicht vernünftige Wesen wären, und ohne
abgeleitete Verantwortung nicht unser Mensch-Sein erfüllen

könnten.

Verantwortung lässt sich deshalb nicht abgeben. Wir tragen
alle auch gemeinsame Verantwortungen. Das schliesst

Kritik nicht nur nicht aus, sondern fordert sie geradezu,
auch und gerade an unserem kulturellen Erbe. Aber Kritik
ist kein absoluter Wert. Kritik muss befreien, im Hinblick
auf mehr Vernunft in unserer Lebenswelt. Mehr realisierte
Vernunft aber erlaubte auch mehr demokratische
Verantwortung, nein: erforderte mehr demokratische Verantwortung!

Halten wir fest: Freiheit ist Voraussetzung für
Selbstverwirklichung. Selbstverwirklichung meint immer auch
Selbst-Beherrschung. Diese gewinnt aber ihren vollen Sinn
erst einerseits im Rahmen der Intersubjektivität, anderseits
auf dem Hintergrund der Realisierung von Vernunft.
Tradierte kulturelle Werte sind in dieser Perspektive zu
sehen und kritisch zu beurteilen.

Das grösste Wunderding

ist doch der Mensch allein;

er kann, nach dem er's macht,

Gott oder Teufel sein.

Angelius Silesius

Kleines Handbüchlein:

«Versicherungen
im Heim»

Im VSA-Verlag im Jahr 83 erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen für Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschüre, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes berücksichtigen
oder gar fertige Rezepte für die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen - vor allem Kommissionen und
heimleitern - helfen, die ihrem Heim angepassten
Lösungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichtspunkten

erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden übersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualität?

Die Sicherheitsbedürfnisse des Schweizers ironisierend

hat Max Frisch einmal gesagt, die grösste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbedürfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz
abgedeckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, für einen möglichst totalen Versicherungsschutz

zu plädieren. Das Ziel wäre hingegen, die
unter vernünftigem Aufwand versicherbaren Risiken,

die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Gründen nicht
tragen können, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15 - (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

I

438 Schweizer Heimwesen IX/84


	Demokratische Verantwortung - eine Utopie?

