Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 9

Artikel: Demokratische Verantwortung - eine Utopie?
Autor: Abbt, Imelda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der ich an sich voll beipflichte. Man hat aber vergessen,
dass der Entscheidungsprozess in einzelne Phasen zerfallt:
in die Phase der Entscheidungsvorbereitung, in den eigent-
lichen Entscheidungsakt, die Entscheidungsdurchsetzung
und die Entscheidungskontrolle. Bei der Entscheidungs-
vorbereitung sind Mitwirkungsrechte, Mitsprache- und
Mitbestimmungskompetenzen sehr wohl am Platze. De-
mokratische Verantwortung heisst denn auch, all jene an
der Entscheidungsvorbereitung mitwirken zu lassen, die
von der Sache her kompetent sind, Beschliisse planerisch
vorzubereiten. Der eigentliche Entscheidungsakt aber (mit
Einschluss der Entscheidungsverantwortung) ist nur be-
grenzt delegierbar. Erist sicher delegierbar bei Alltags- und
Routineentscheidungen, nicht aber bei Grundsatzentschei-
dungen iiber Zweck und Zielsystem der Unternehmung.
Demokratische Verantwortung kann niemals bedeuten,
durch permanentes Delegieren die Verantwortung so lange
zu spalten, bis letzlich eindeutige Trager der Verantwor-
tung fehlen.

Im weiteren muss auf etwas Eigenartiges hingewiesen
werden: Bei Umfragen begriisst fast jedermann die Demo-
kratisierung und die Kompetenzdelegation im Betrieb. In
der betrieblichen Wirklichkeit aber ist nur eine Minderheit
wirklich willens und bereit, die Konsequenzen der Mitwir-
kung auch zu tragen, heisse sie nun Mitbestimmung oder
nur Mitsprache. Denn die Konsequenzen tragen heisst: fiir
die Schiden, fiir die Schulden haften, heisst Verluste
abdecken, welche als Folge von Fehlentscheidungen auftre-
ten. Wer die Wirtschaft kennt, wird bestdtigen, dass
Demokratie und Verantwortung vielerorts nicht mehr so
erwiinscht sind, wie das manche wahrhaben wollen. Als
Folge der Angst vor Verantwortung, vor Schuld und vor
Bestrafung erfolgt denn auch in manchen Unternehmen
eine Art von Riickdelegation von Kompetenzen an die
obere Fiihrungsebene. Es ist eine meiner personlichen

Erfahrungen im Umgang mit Firmen aller Art, dass
wesentlich weniger Menschen Verantwortung im Betrieb
wirklich wollen, als dies in Lehrbiichern zu lesen ist, und
dass sie ein Mehr an Verantwortung keineswegs als einen
Schritt auf dem Weg zur personlichen Selbstverwirkli-
chung empfinden.

Diese Tendenz des Abschiebens von Verantwortung flihrt
in letzter Zeit zu Forderungen, die doch zum Nachdenken
zwingen. Immer hiufiger werden Kollektiventscheidungen
von Entscheidungsgremien in Frage gestellt, die Anonymi-
tdat von Organen, Riten, Kommissionen bedauert. Der Ruf
nach Personlichkeiten, die ihren Namen fiir eine Sache
geben, die fiir einen Entscheid mit der ganzen physischen
und moralischen Kraft einstehen und die letztlich auch den
Mut zum Entscheid haben, selbst zum unpopularen, ist
nicht mehr zu tberhoren. Sicher wire es iibertrieben, zu
behaupten, die Demokratisierungswelle gehore der Ge-
schichte an. Ich meine aber, dass die Wogen der Begeiste-
rung fiir Demokratie und Delegation im Abflachen begrif-
fen sind, weil gerade in harten wirtschaftlichen Zeiten die
Kraft zum Entscheid nicht jedermann gegeben ist, und das
Durchsetzungsvermdgen schon gar nicht. Gefragt sind
wieder Menschen, Personlichkeiten, und nicht Gruppen,
Gremien, Kommissionen, Behdrden, Parteien sowie Kor-
perschaften aller Art. Ich neige dazu, von einer neuen
Aufwertung des Individuums zu sprechen.

Damit bin ich am Ende meiner Uberlegungen, welche die
spezifische Situation eines Heimes bewusst nicht beleuch-
ten wollten. Es wird nun Sache der weiteren Gesprache
sein, dariiber zu befinden, inwieweit gewisse Feststellungen
und Aussagen auch in Heimen bedeutsam sein konnen.

Demokratische Verantwortung — eine Utopie?

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA

Nachdem von berufener Seite Kldarendes zum Begriff der
Demokratie und zu deren Anwendung im Militdr, Staat
und Wirtschaft ausgefiihrt worden ist, soll meinerseits jetzt
ein Versuch gewagt werden, dazu einige Gedanken aus
philosophisch-anthropologischer Sicht beizusteuern. Das
bedeutet insofern eine Einschridnkung als damit nicht
unmittelbar aktuelle Probleme behandelt werden, sondern
versucht wird, grundsatzliche Erwdgungen zur demokrati-
schen Lebensform allgemein anzustellen.

Heimleiter sagten mir schon oOfters — nicht ohne ein
gewisses Vergniigen —, ihr Heim sei ein «Staat» sui generis.
Damit wollten sie wohl sagen, ihr Heim sei eine «gewachse-
ne» Welt, mit eigenen Prinzipien, eigenen Lebensformen,
eigenem Demokratieverstindnis usw., ohne natiirlich alle
Gemeinsamkeiten mit anderen «Staaten» (= Heimen) ab-
streifen zu konnen oder zu wollen.

Diese Vielfalt bei aller Gemeinsamkeit findet sich auch
beim Verstandnis von «Demokratie» und «demokratisch».
Manche scheinen dabei zum Beispiel «Einmiitigkeit allers»

434

zu meinen, was natiirlich eine Verengung ist, genauso wie
die gegenteilige Meinung, in einer Demokratie konne jeder
tun und lassen was er wolle. Einmiitigkeit aller wiirde doch
kaum eine abweichende Meinung gelten lassen, ja sie nicht
einmal gerne anhoren wollen. Totale Ungebundenheit
aller miisste jedes Gemeinschaftswesen friither oder spiter
zerstoren. Beides kann Demokratie doch wohl nicht
meinen.

Andere scheinen, wenn sie die Demokratie preisen, zu
vergessen, dass es keine Demokratie ohne Demokraten
gibt. Aber es sind immer Menschen, die die Ideale und
Ziele der Demokratie verwirklichen miissen. Eine Demo-
kratie lebt in erster Linie nicht von Leitbildern und
Zielsetzungen, und wiren sie noch so einmiitig erstellt
worden. Wichtiger ist die ungebrochene demokratische
Einstellung beim Verfolgen derselben.

Die Frage ist freilich, ob man Demokratie im vollen Sinne
verwirklichen kann, oder ob Demokratie ein Ideal ist, nach
dem zu leben Sterbliche im besten Falle versuchen kénnen.

Schweizer Heimwesen [X/84



Jean-Jacques Rousseau jedenfalls meinte einmal: «S’il y
avait un peuple de dieux, il se gouvernerait démocratique-
ment. Un gouvernement si parfait ne convient pas a des
hommes». Die Demokratie also eine Staatsform fiir
Gotter? Dann wire freilich Demokratie fiir uns Sterbliche
allenfalls ein Ideal, wenn nicht gar eine Utopie.

Nun, eine Utopie muss nicht nichts bedeuten. Utopien
he~en in der Ideengeschichte geholfen, dem geistigen und
sceialen Fortschritt Ziele zu setzen und Wege dazu
gewiesen. Scheinbar blosse Traumereien, Ideen, Fantasien,
Sehnstiichte und grossziigige Entwiirfe standen am Anfang
von ganzen Epochen. So sah zum Beispiel der grosse
Gelehrte Roger Bacon bereits im 13. Jahrhundert eine Welt
von Autos, Unterseebooten usw. voraus. Er sah eben in
Naturkenntnissen mehr als nur art pour I’art. Noch waren
die Menschen nicht fahig, sie in Technik umzusetzen. Aber
kiinftige Zeiten werden die Fahigkeit dazu erworben haben!
Aber eben, die Menschen miissen sich dafiir einsetzen, sie
miissen es wollen. Das gilt nicht nur von der Technik, das
gilt auch von der Demokratie — wobei freilich entscheiden-
de Unterschiede nicht {ibersehen werden diirfen! In der
Technik gestaltet der Mensch Objekte um, in der Demo-
kratie sich selber. Daher denn auch die spezifischen
Schwierigkeiten bezliglich der «Utopie» Demokratie.

Im folgenden mochte ich zuerst kurz zwei Haltungen
gegeniiber «Utopie» vorstellen, um dann selber eine
Stellungnahme aus anthropologischer Sicht zu versuchen.

I

Die erste Haltung gegentliber Utopien entnehme ich von
Ernst Bloch. Ernst Bloch, 1977 in Tiibingen im Alter von
92 Jahren gestorben, hat in seinem Werk «Das Prinzip
Hoffnung» (Frankfurt a.M. 1959) die Utopie zum mensch-
lichen Spezifikum schlechthin gemacht. Das Unter-
menschliche kennt keine Utopien, wohl aber der Mensch.
Wiinsche, Sehnsiichte, Erwartungen, Traume bestimmen
unser Leben. Sie halten uns in Atem, zugleich die
Spannkraft in uns belebend. Wo Erwartung ist, ist auch
Hoffnung auf Neues, auf Verdnderung. Diese immer schon
vollzogene Erwartung beziiglich Zukunft sieht Bloch in
allen moglichen Verhaltensweisen durchschimmern. So
fuhren wir zum Beispiel, schreibt er, «als Kinder auf, nicht
immer im Schreck, sobald draussen die Klingel ging. Thr
Laut zerreisst die stille, dumpfe Stube besonders gegen
Abend. Vielleicht kommt nun ein dunkles Gemeintes,
dieses, was wir suchen, was uns wieder sucht. Sein
Geschenk verwandelt und bessert alles, es bringt eine neue
Zeit» (Band 1, S. 45). Das Klingeln an der Ttire ist vertraut;
aber wir verbinden auch Neues, Unvertrautes, Un-Heim-
liches damit; weil wir warten und erwarten, immer schon.
Niemand kann sagen, woher dieses Warten und Hoffen
kommt, wer es antreibt, wer es erregt. Alles was lebt, ist
erregt, ist in Bewegung. Und das solange es lebt. Dass man
lebt, ist gegeben. Genauso das Sich-Verdndern, Warten,
In-die-Zukunft-Blicken. Diese Erregung ist in uns. Keiner
hat sich diesen dringenden Zustand ausgesucht. Er ist mit
uns, seit wir uns erfahren. Wir spiiren ihn als Drang. Und
vom Dass des Drangens kommen wir nicht los, auch wenn
er uns todmiide macht. Was wir eigentlich erwarten,
kénnen wir oft nicht sagen. Und dennoch gibt das unserem
Dasein Spannkraft, Dimension, Intensitit.

Das allein wére allerdings zu wenig. Intensitét bringt auch
der Schrecken und die Angst. Und was es heisst, konnten
jidische Menschen wie Ernst Bloch in der Nazi-Zeit
hautnah erfahren. Dennoch schreibt er ein Buch iiber das
Prinzip Hoffnung. Wie wir das Fiirchten gelernt haben in
unserer Zeit, so kommt es jetzt darauf an, so Bloch, das
Hoffen zu lernen. — Geht das iiberhaupt? Kann sich der
Hoffhungslose, der iiber jedes Mass Enttiduschte, der sich
Fiirchtende einen inneren Ruck geben und mit neuen,
hoffenden Augen in die Welt sehen? Nun, so einfach geht
das auch nach Bloch nicht. Aber der Mensch ist, so Bloch,
auf Verdnderung aus, besser: er ist immer schon Verande-
rung, auch der Hoffnungslose. Es fragt sich somit nur,
welcher Art unser Auf-Verdnderung-Aussein ist: von
Hoffnung bestimmt oder von Hoffnungslosigkeit? Wer die
Hoffnung verloren hat, kann sie vermutlich am ehesten
wiederfinden, wenn er hoffenden Menschen begegnet, die
Nihe hoffender Menschen sucht, mit ihnen arbeitet, ihr
Leben teilt. Was einem freilich niemand abnehmen kann,
ist, sich der Hoffnung zu 6ffnen. Wenn ich die Klingel nicht
horen will, und nicht gewillt bin, die Tiire zu o6ffnen,
kommt nichts Neues, Hoffnung Weckendes auf mich zu.

Es wire aber zu wenig, Hoffnung bloss individuell zu sehen,
bloss flir sich persénlich etwas zu hoffen. Hoffnung muss
sich ausweiten, muss uns Grenzen sprengen lassen. Ihr Feld
ist die weite Welt und die ganze Zukunft; und sie will eine
bessere Welt, eine bessere Zukunft.

Was wir jetzt sehr allgemein sagten, ldsst sich auf einzelne
Problemkreise transponieren, auch auf die Welt der
Heime. Nehmen wir Bloch ernst, heisst das zum Beispiel:
Hoffnungen, Wiinsche, Traume sind in Worte zu kleiden
und einander mitzuteilen. Die Utopie einer demokrati-
schen Verantwortung im Heim muss sich in Gesprachen,
aber auch in Leitbildern, im Pflichtenheft jedes einzelnen
usw. niederschlagen. Das Noch-nicht-Bewusste muss be-
wusst gemacht werden, und zwar immer wieder. Das
Wunschgetrdaumte kann und soll mehr und mehr verwirk-
licht werden. Und dazu miissen wir einander helfen und
einander anspornen. Hoffnung ist lehr- und lernbar. Durch
dieses gemeinsame Wollen kann sich auch im Heim Neues
ereignen, kann Hoffnung neue Strukturen entstehen lassen,
kann Hoffnung ein bestimmendes Lebens-Element wer-
den.

Ich mo6chte Thnen jetzt gleich eine Viertelstunde Zeit
geben, um einen Wachtraum fiir Thr Heim zu trdumen.
Schreiben Sie bitte Ihre Utopien auf; mit oder ohne
Namen. Ich mochte nachher einen Gesamttraum daraus
zusammenzustellen versuchen.

II

In Anlehnung an «Das Prinzip Hoffnung» hat Hans Jonas
«Das Prinzip Verantwortung» (Frankfurt a.M., 79) ge-
schrieben; ein Buch, das im Moment einiges von sich reden
macht. Der deutsch-amerikanische Gelehrte jiidischer
Abstammung versucht in diesem Werk eine Ethik fiir die
technologische Zivilisation zu entwickeln. Ein hochst
dringliches Anliegen! Fiir Jonas ist Ernst Blochs Utopie
ein «zaubervoll leerer Rufy, der ebenso wie Opium fiir
Menschen wirken kann wie die Religion es nach Karl Marx
tut.

435



Nicht dass Jonas keinen Sinn flir die Zukunft hétte. Aber
er lasst seine Philosophie nicht beim Tridumen und
Wiinschen und Hoffen beginnen. Utopien gehen nicht nach
und nach in Wirklichkeit {iber und kénnen auch nicht alle
nach und nach zu Realitdt gemacht werden. Hoffen lasst
sich nicht wirklich lehren und lernen, wie Bloch meinte,
und soll nicht in der Weise gelernt werden. Es wiirde ein
iberwiegend utopisches Hoffen gelernt, ohne Chancen auf
Verwirklichung. Und solche utopischen Traumer braucht
die technologische Zivilisation nicht dringend notig. Sie
hat Menschen ndétig, die auf dem Boden der Tatsache
stehen und gewillt sind, Verantwortung zu iibernehmen
und zu tragen.

Wenn wir Utopien begegnen, dann haben wir uns zu
fragen: Ist so etwas iiberhaupt moglich oder ist es eine
blosse Gedanken-Konstruktion, eine blosse Theorie?
Wenn sie realisierbar ist, miissen wir fragen, ob ihre
Realisierung wiinschbar ist oder nicht. Hitten wir dabei
eventuell viel Negatives in Kaufzu nehmen, so dass es sich
(fast) gar nicht lohnt, sich darum zu bemiihen? Die
Erfiillung aller materiellen Traume zum Beispiel ist eine
unrealisierbare Utopie. Dass alle Jugendliche gleiche
Startchancen fiir das kiinftige Leben haben, ist aus ver-
schiedenen Griinden nicht zu realisieren. Zu verschieden
sind die Lebensumstinde, die korperlichen und geistigen
Begabungen usw. Die Altersvorsorge wird immer Liicken
haben. Das in jeder Beziehung «klassenlose» Heim wird es
nie geben. Hingegen konnte ein reiches Land jedem {iiber
20 Jahren den Besitz eines Autos garantieren. Aber konnen
wir das angesichts der Umweltprobleme wirklich wollen?
Eine vermehrte Lebensqualitdt wire damit jedenfalls nicht
verbunden.

Schragspiegelsch

rénke S
: ostfac
verschiedenste Modelle : 4008 Basel
Armoires a miroir incliné Telefon
differents modeles 061/35 26 66
436

Das Prinzip Verantwortung ldsst nicht nur den Blick in
die Zukunft schweifen. Es erlaubt auch, eine positive
Haltung zur Vergangenheit zu haben. Vieles, was Men-
schen geschaffen haben, wurde nur unter grossten Anstren-
gungen erreicht. Diese Leistungen erheischen Respekt.
Bevor wir uns nach Neuem ausstrecken, sollten wir uns
auch fragen: haben wir tiberhaupt die Kraft, das bisher
Geschaffene zu erhalten oder miissen wir daran unliebsame
Abstriche vornehmen? Der Vergangenheit verbunden zu
sein oder uns am Vergangenen zu orientieren kann unter
Umstdnden realistischer sein als immer nur, wie hypnoti-
siert, auf die Zukunft zu starren. Nicht jede Verdnderung
ist auch eine Verbesserung!

Das alles will nicht in Abrede stellen, dass Bloch mit
seinem «Noch-Nicht» etwas Wichtiges entdeckt hat und
dass Hoffnung ein gewaltiger Antrieb fiir den Menschen
ist, fiir den einzelnen, fiir Gemeinschaften, ja fiir die ganze
Menschheit. Die Welt ist tatsdchlich noch nicht, wie sie
sein soll. Und auch die Menschen sind es nicht. Wir sollen
erst wirkliche Menschen werden! Aber nicht auf dem
Wege, wie es Bloch meinte! Der Mensch ist nicht wie eine
Larve, die erst zum Eigentlichen, zum Schmetterling
werden muss (Bloch); das Eigentliche des Menschen liegt
nicht erst in der Zukunft, es ist immer auch schon da. Er
trdgt es schon in sich. Deswegen auch wird sich der Mensch
in der Zukunft nie vollig iibersteigen, wie er auch nie
einfach wieder ins Tierreich zuriickkehren wird. Das
heisst, was der Mensch sein soll, trigt er irgendwie schon
in sich und muss es doch immer wieder neu werden. Es ist
deshalb durchaus richtig zu sagen : «Werde, der du bist!»
Ohne Zweideutigkeit ldsst sich der Mensch nicht begreifen.
Auf der einen Seite ist er schon immer wirklich Mensch,
auf der anderen Seite ist er immer auch ein «Noch nicht».
Er hat in Verantwortung Mensch zu sein und zu werden.
Das wirkt sich aus, auf unsere Fortschrittserwartungen, auf
unsere Arbeitswelt, unsere Institutionen, unser grundsitz-
liches Verhalten. Demokraten koénnen wir nur werden,
wenn es die Menschen in einer gewissen Weise immer
schon waren und sind. Vollig anders kann der Mensch nur
in Trdumen werden, nicht aber in der Realitit.

Halten wir fest: Menschsein hélt die Lehrbarkeit der
Hoffnung in Schranken. Auch wenn das Immer-schon-
Hoffen bewusst gemacht wird, gibt es vieles im Alltag, das
nicht «gemacht» werden kann. Demokratische Verantwor-
tung zum Beispiel bleibt immer auch ein Stiick Utopie,
riickgebunden an die Zweideutigkeit des Menschen.

I

Professor Kilgus hat in seinem Referat davon gesprochen,
dass wesentlich weniger Menschen Verantwortung im
Betrieb wirklich wollen, als dies in Lehrbiichern zu lesen
ist. Das Mehr an Verantwortung, so meinte er, werde
offenbar nicht von allen als entscheidender Schritt zur
personlichen Selbstverwirklichung empfunden.

Das mag manchen iiberrascht haben, mich jedenfalls hat
es. Denn die Forderung nach subjektiver Selbstverwirkli-
chung, von der in den letzten Jahren so viel zu héren war,
schloss ganz selbstverstindlich mehr Mitbestimmung ein,
und das wiederum mehr Verantwortung. Hat Jonas also
doch etwas Richtiges ausgesprochen, wenn er vor dem

Schweizer Heimwesen IX/84



Aufgehen in Utopien warnte? Ist immer mehr Selbst,
immer mehr Freiheit und Verantwortung, immer mehr
Demokratie eine solche Utopie? — Ich weiss, das Thema
ist vielschichtig; es ist schwer, bei Uberlegungen dazu alle
Aspekte einzubeziehen und allen gerecht zu werden. Wer
demokratische Verantwortung einfach als Utopie «abtun»
wollte — so viel sei jetzt schon gesagt —, wiirde es sich aber
zu einfach machen und kdme anthropologisch in ein
fragwiirdiges Licht. Das folgende will nicht eine abschlies-
sende Antwort sein. Ich verstehe es als anthropologischen
Beitrag zum Thema «Demokratische Verantwortung.

Als erstes mochte ich daran erinnern, dass es nicht nur die
dusseren Zwinge gibt — verkorpert vom Staat, den Kirchen,
den «Kapitalisten» —, sondern dass auch innere Zwinge
eine Realitdt sind, und zwar eine mindestens ebenso harte.
Auch wenn alle dusseren Pressionen beseitigt wiren,
wiirden die individuellen korperlichen und seelischen
Faktoren uns in unsere Grenzen weisen. Oft scheint es,
dass, je mehr wir uns von dusseren Zwangen befreien, wir
uns desto mehr von den «naturgegebenen» Trieben und
Antrieben versklavt sehen. Wir fiihlen uns dann mit
anderen Worten desto mehr triebabhdngig, bediirfnissiich-
tig, an uns selbst versklavt, und damit sehr unfrei (- Dro-
gen?). Kiirzlich sagte mir ein Altersheimleiter, dass die
betagten Menschen immer mehr «bediirfnisversklavt»
seien. Das moderne Verstandnis von Freiheit fiihre sie in
innere Versklavungen und damit in grosse Note, die mit
sehr viel Leiden verbunden seien. Vielleicht kann man
sagen: der Mensch wird leicht zum Sklaven seiner Selbst-
verwirklichung, wenn er vergisst, dass das Selbst nicht bloss
zu befreien, sondern auch in Grenzen zu «halten» ist.
Selbstverwirklichung meint nicht bloss Selbst-Enthem-
mung, sondern auch Selbst-Beherrschung.

Karl Jaspers hat meines Erachtens {iberzeugend dargetan,
was es fiir den Menschen heisst, ein «geschichtliches»
Wesen zu sein: Wir erfahren uns in konkreten Aktivitdten
immer endlich, das heisst begrenzt. Wir erfahren, dass wir,
wenn wir dieses tyn, nicht jenes gleichzeitig auch tun
konnen. Wir wissen, dass, wenn wir uns fiir dieses
entscheiden, eine Festlegung erfahren; wir konnen darauf
zuriickkommen, aber es nicht einfach ungeschehen ma-
chen. Neben den mit Geschichtlichkeit gegebenen Schran-
ken sind die moralischen zu beachten. Ich meine auch da
nicht — jedenfalls nicht primér — aussengesteuerte, hetero-
nome Schranken. Seit Kant spatestens ist bewusst gewor-
den, dass es der Vernunft «eingeschriebene» moralische
Schranken gibt. Sie zu beachten macht wahre Verantwor-
tung aus und aus dem Menschen ein achtungswiirdiges
Wesen. Die zentrale Forderung der Vernunft ldsst sich so
fassen: Vernunft muss sich selbst immer bejahen; ein
verniinftiges Wesen ist nie bloss als Mittel, sondern immer
auch als Zweck zu behandeln.

Das heisst dann: in allem Tun immer auch die Rechte und
das Wohl des andern mitzubedenken. Man kann das in
Wohlverhaltens-Katalog umsetzen oder in erzwingbare
Gesetze (Legalitdt), begrenzt dann allerdings nur das
Ausmass der Selbst-Sucht des einzelnen und der gesell-
schaftlichen Gruppen, stellt aber die prinzipielle Herr-
schaft dieser Selbst-Sucht nicht in Frage. Man kann das
aber auch aus innerer Einsicht und aus freier Verantwor-
tung heraus (Moralitdt) tun. Dann wird wahre Selbst-
Beherrschung erreicht. Dann bin ich frei in Schranken und
stehen Schranken im Dienste der Freiheit. Ich bin dann

zwar nicht wie ein Gott frei, aber auch nicht ein in blossen
Freiheitsutopien Gefangener und Verlorener. Die Freiheit
wird real, lebbar, endlichen Vernunftswesen angemessen.

In einem zweiten Punkt mochte ich nicht grundsitzlich
Neues sagen, wohl aber das Gesagte in einen weiteren
Themenkreis einbringen und etwas konkreter werden
lassen. Wenn oben gesagt wurde, der Mensch soll werden
was er ist, dann ist das auch so zu verstehen, dass jede
Kultur sogenannte objektive Werte und Uberzeugungen
geschaffen hat und tradiert, in der Meinung, sie seien
Stiitzen fiir die Lebensbewiltigung sowohl des einzelnen
als auch der kulturellen Gruppe. Fiir philosophisch
orientierte Anthropologie ist klar, dass der Mensch ein Bild
von sich braucht, um sich zu dem zu machen, was er sein
kann und der kulturellen Sozialisation nach ein Stiick weit
auch schon ist. Schon die Suche nach einem verbindlichen
Menschenbild scheint nun aber heute vielen bereits eine
Bedrohung der Freiheit und damit der Selbstverwirkli-
chung zu sein. Sie scheinen zu meinen, am Ende des
Befreiungskampfes sei man dann auch endlich frei von
allen Werten und Orientierungen. Sie scheinen fiir reine
Freiheit zu kdmpfen. Dabei wird aber vergessen, dass
menschliche Freiheit immer Freiheit in Schranken ist, wie
ich eben dargetan habe. Freiheit kommt ohne bestimmte
Inhalte und damit Schranken nicht aus. Freiheit fiihrt
damit, und das scheint mir Jonas sagen zu wollen, immer
eine gewisse Zweideutigkeit mit sich. Formulierte Frei-
heits-Inhalte werden, wenn sie nicht auch (frei) verinner-
licht wurden, zu etwas Ausserlichem. Wir kénnen sie
eventuell als solche bewundern, wenn sie uns nichts weiter
angehen (den Mut der Polarforscher, die Selbstdisziplin
der Astronauten usw.); sie wirken sich aber frither oder
spédter als beklemmend und als Zwang aus, wenn sie unser
Verhalten — ohne dass sie von uns auch frei internalisiert
wiren — mitbestimmen sollen. Ein kulturelles Erbe kann
deshalb nie bloss tradiert, es muss immer auch (frei)
tibernommen und angeeignet werden. Und das heisst, es
muss sich auch in die Kritik nehmen lassen, es muss sich
Anderungen gefallen lassen, Bereicherungen hinnehmen
usw. Das kulturelle Erbe gilt, aber es gilt nicht unverander-
bar (= Zweideutigkeit).

Eines steht fiir Vernunft — und damit fiir den verniinftigen
Menschen * — allerdings nicht zur Disposition: die Ver-
nunft als solche und damit die Grundsitze verniinftiger
Moralitdt: Die Wiirde der Vernunft; die Achtung vor dem
mit Vernunft begabten Wesen «Mensch»; der (objektive)
Grundsatz, ein menschliches Wesen nie bloss als Mittel zu
benutzen, sondern immer auch als Zweck zu behandeln
usw. Und wenn das kulturelle Erbe und damit die
Freiheits-Inhalte zu diskutieren sind, dann kann das nicht
auch noch in die Diskussions-Masse eingehen. Es ist das
«Mass», an dem sich neue Freiheitsinhalte messen lassen
miissen und alte sich bewdhren koénnen. Kein wahrer
Freund der Freiheit wird an dem riitteln lassen!

Lassen Sie mich noch einen dritten Punkt kurz ansprechen
—auch er verdeutlicht bloss schon Gesagtes —, die Verant-
wortung. Wir haben gesehen, dass Selbst-Beherrschung
eine Forderung an uns alle ist, ja eine Verpflichtung der

*Zur Religion in diesem Zusammenhang habe ich mich anderswo
gedussert. Siehe «Glaube aus anthropologischer Sichty, in: Erziehung aus
der Kraft des Glaubens? — Schriften zur Anthropologie des Behinderten
II, VSA-Verlag, S. 5-23.

437



Vernunft. Selbstbeherrschung bekommt allerdings ihren
vollen Wert erst im Rahmen einer Intersubjektivitdtstheo-
rie. Ich habe mich als Verniinftiger frei zu beschrianken
und zu beherrschen, damit der andere Verniinftige neben
mir bestehen kann. Bestehen kann!/ In diesem «kanny
steckt unendlich viel, unter anderem auch die nie endende
Sorge um konkret lebbare Freiheits-Inhalte fiir alle:
beziiglich leibliches und geistiges Wohl, Erziehung, Bil-
dung, Sicherheit, Erholung, Fiirsorge usw. Wir nennen das
«Verantwortung»: flir andere, fir uns, fir das Ganze!
Gewiss, es ist dies abgeleitete Verantwortung, aus der
urspriinglichen Verantwortung der Vernunft ndmlich, sich
selbst angemessen zu realisieren. Aber auf all diese
Verantwortungen kommt es im konkreten Alltag an. Da
erleben wir Freiheit konkret, bis gleichsam in die Finger-
spitzen hinaus. Fiir diese Freiheit aller zu kimpfen ist jeder
berufen, nicht nur eine kleine Schar «Auserwahlter». Die
Selbst-Beherrschung in Verantwortung fiir die Andern und
fiir sich kann keiner von sich weg-delegieren.

Dennoch zeigt uns der Alltag immer wieder, dass genau
das geschieht. Menschen weichen der Verantwortung aus,
suchen sich ihr zu entziehen, iiberlassen sie Vorgesetzten,
suchen sie stillschweigend wegzuwilzen. Unter Wegdele-
gieren verstehe ich nicht das sinnvolle Ubertragen von
Befugnissen. Das legitimiert ja zum Beispiel gerade die
Existenz von Institutionen. Unter Weg-Delegieren ver-
stehe ich die Meinung, man kénne sich der Verantwortung
entziehen. Das geht nicht, weil wir ohne urspriingliche
Verantwortung nicht verniinftige Wesen wiren, und ohne
abgeleitete Verantwortung nicht unser Mensch-Sein erfzil-
len konnten.

Verantwortung ldsst sich deshalb nicht abgeben. Wir tragen
alle auch gemeinsame Verantwortungen. Das schliesst
Kritik nicht nur nicht aus, sondern fordert sie geradezu,
auch und gerade an unserem kulturellen Erbe. Aber Kritik
ist kein absoluter Wert. Kritik muss befreien, im Hinblick
auf mehr Vernunft in unserer Lebenswelt. Mehr realisierte
Vernunft aber erlaubte auch mehr demokratische Verant-
wortung, nein: erforderte mehr demokratische Verantwor-
tung!

Halten wir fest: Freiheit ist Voraussetzung fiir Selbstver-
wirklichung. Selbstverwirklichung meint immer auch
Selbst-Beherrschung. Diese gewinnt aber ihren vollen Sinn
erst einerseits im Rahmen der Intersubjektivitédt, anderseits
auf dem Hintergrund der Realisierung von Vernunft.
Tradierte kulturelle Werte sind in dieser Perspektive zu
sehen und kritisch zu beurteilen.

Das grosste Wunderding
i1st doch der Mensch allein;
er kann, nach dem er’s macht,
Gott oder Teufel sein.

Angelius Silesius

Kleines Handbiichlein:

«Versicherungen
1m Herm»

Im VSA-Verlag im Jahr 83 erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen fiir Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschiire, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes beriicksichtigen
oder gar fertige Rezepte fiir die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen — vor allem Kommissionen und
heimleitern — helfen, die ihrem Heim angepassten
Losungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichts-
punkten erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden iibersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualitat?

Die Sicherheitsbediirfnisse des Schweizers ironisie-
rend hat Max Frisch einmal gesagt, die grosste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbediirfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz abge-
deckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, filir einen moglichst totalen Versicherungs-
schutz zu plddieren. Das Ziel wire hingegen, die
unter verniinftigem ‘Aufwand versicherbaren Risi-
ken, die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Griinden nicht
tragen konnen, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

....... Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15.— (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Ziirich.

438

Schweizer Heimwesen [X/84



	Demokratische Verantwortung - eine Utopie?

