
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 9

Rubrik: Grenzen der Demokratie im Heimalltag?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Grenzen der Demokratie im Heimalltag?

Unter dem Titel «Demokratische Verantwortung im Heim» führte der VSA Ende August 1983 im Schloss Hünigen eine
Arbeitstagung durch, die bei den Teilnehmern tiefe, bleibende Eindrücke hinterliess und die auf vielseitigen Wunsch
Mitte März 1984 im Franziskushaus Dulliken wiederholt wurde. Die von Dr. Imelda Abbt und Prof. Dr. Ernst Kilgus
geleitete Wiederholung war den Heimleuten aller Heime zugänglich und wurde im Hinblick auf ein neues Kursprojekt
für das kommende Jahr auch von zahlreichen Mitgliedern des Zentralvorstandes besucht. Umrahmt von den
Grundsatzreferaten zu Beginn (Kilgus) und zum Abschluss (Abbt), standen die Erfahrungsberichte der Praktiker im
Zentrum: Hanspeter Heer, Dr. Fred Hirner und Martin Meier sprachen zum Thema «Gelebte Demokratie im Heim?»
Mit freundlicher Erlaubnis der Referenten werden in diesem Heft die Vortragstexte von Ernst Kilgus und Imelda Abbt
den Lesern vorgelegt. Der Abdruck der Erfahrungsberichte wird zu einem späteren Zeitpunkt erfolgen.

Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft

Von Prof. Dr. Ernst Kilgus, Universität Zürich

Es ist mir eine grosse Freude, im Rahmen dieser Arbeitstagung

über ein so anspruchsvolles Thema sprechen zu
dürfen. Die Tagungen des VSA sind bekannt für die
Reichweite der gewählten Thematik. Ich konnte dies als
Referent ein erstes Mal an der Jahresversammlung 1981
erfahren, als die Begriffe der Macht und des Neides im
Zentrum der Überlegungen standen. Im Juni 1983 haben
Sie sich, wie mir bekannt ist, im Rahmen des «Einsiedler
Forums» mit dem Thema «Ehrfurcht vor allem Leben»
auseinandergesetzt. Jetzt stehen zwei neue und sehr
komplexe Begriffe im Mittelpunkt der Beratungen: die Begriffe
der «Demokratie» und der «Verantwortung». Die
Tagungsleitung hat mir dabei die Aufgabe zugewiesen, im
Rahmen eines Eintretensreferates die beiden Schlüsselbegriffe

vorzustellen, um auf diese Weise erste Impulse für
den Dialog in den Arbeitsgruppen zu vermitteln.

Demokratie und Verantwortung -
zwei Populärbegriffe

Auf den ersten Blick scheint dieser Auftrag keine nennenswerten

Probleme zu bieten, weil im Alltag jedermann die
Begriffe der Demokratie und der Verantwortung laufend
verwendet, im gesellschaftlichen und hier natürlich
insbesondere im politischen Leben, dann vor allem aber auch
in der wirtschaftlichen Praxis: es soll überall, wo Menschen
zusammenwirken, «demokratisch» zu und her gehen,
ähnlich wie an einer Landsgemeinde, die weitgehend als
Modell vollkommener Demokratie betrachtet wird. Der
Begriff der Verantwortung ist nicht minder populär, wie
dies das regelmässige Studium der Tagespresse beweist: die
Uhrenindustrie, so ist etwa zu lesen, befinde sich in einer
Krise, weil sich die leitenden Führungsgremien ihrer
Verantwortung während langer Zeit nicht bewusst gewesen
seien. Die Entlassung von Arbeitern in einer Aufzügefabrik
sei unverantwortlich. Die Demokratie als Staatsform sei
nicht lebensfähig, wenn die Parteien und Behörden nicht
willens seien, Verantwortung zu tragen. Der Katalog von
Beispielen und Redeweisen Hesse sich beliebig fortführen.

Zwei Populärbegriffe also, die jedermann kennt und
verwendet. Was läge somit näher als die Forderung, auch
ein Heim solle nach demokratischen Spielregeln geleitet
werden, und die dort lebenden Menschen und Menschengruppen,

Führungsgremien und Instanzen aller Art, hätten
dabei demokratische Verantwortung zu tragen. Niemand
möchte undemokratisch sein, sich dem Vorwurfaussetzen,
er denke und handle gegen die Grundprinzipien der
Domokratie, zum Beispiel im betrieblichen Alltag eines
Heimes. Und schon gar nicht würde sich jemand der
Untugend rühmen, seine Überlegungen und Entscheidungen

wären nicht von Verantwortung und von Verantwor-
tungsbewusstsein für die zu verfolgenden Ziele getragen.
Was also, so müssen wir doch fragen, gibt es da angesichts
der Popularität der beiden Begriffe und bei der offenbaren
Eindeutigkeit ihres Inhaltes noch zu diskutieren?

Wie meistens bei solchen Populärbegriffen wird man sich
ihrer wahren Bedeutung erst bewusst, wenn wir die Ebenen
des Gebrauchs von Schlagworten verlassen und uns mit
der Frage nach der praktischen Handhabung auseinandersetzen.

Es ist leicht, an einer August-Rede von demokratischer

Verantwortung des Bürgers zu sprechen oder diese
in einer parlamentarischen Diskussion zum neuen
Eherecht von Demokratie und Verantwortung in der familiären

Gemeinschaft anzuführen. Es ist aber schwierig, für
die konkrete Anwendung dieser Prinzipien im Alltag
Regeln zu entwickeln, für das Demokratieverständnis
zwischen den Ehegatten etwa, zur Verantwortung der
Eltern für die Kinder und letztlich zur Verantwortlichkeit
für die Familie als Ganzes.

Lassen Sie mich in der Folge diesen Problemen der
praktischen Handhabung etwas nachgehen in einem Referat,

welches, allein schon der Grösse des Themas wegen
subjektive Züge tragen wird: es muss subjektiv sein, weil
ja nicht von allem und jedem, wo Demokratie und
Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft eine Rolle spielen,
gesprochen werden kann, zwangsläufig also nur eine
Auswahl von Beispielen in Frage kommt. Es wird vor allem

425



deshalb subjektiv sein, weil diese beiden Begriffe, so
wissenschaftlich sie auch dargestellt sein mögen, letzlich
doch immer einer Wertung bedürfen. Absolute und zeitlos
gültige Werte und so auch Bewertungen gibt es auf diesem
Gebiet nicht. Wer von Werturteilen spricht, kommt nicht
umhin, seine eigene Erlebniswelt und so seine persönlichen
Erfahrungen mit ins Spiel zu bringen. Die Akzentsetzung
ist demzufolge stets eine subjektive. Die Objektivität eines
solchen Referates muss wohl darin bestehen, die eigenen
Wertungen als solche deutlich zu umschrieben und sie als
eine Meinung, aber nur als eine unter vielen Meinungen,
in einen Dialog einfliessen zu lassen. In diesem Sinne
wollen Sie die weiteren Ausführungen verstehen.

Demokratie und Verantwortung im Staat

Lassen Sie mich mit einigen Überlegungen zur Handhabung

von Demokratie und Verantwortung im Staat fortfahren.

Zuerst vom Staat und über den Staat zu reden, ist in
unserem Lande wohl das Naheliegendste; denn - gemäss
Auffassung vieler unserer Landsleute - sind wir Schweizer
ganz besonders dazu berufen, über die Demokratie und
über die Verantwortung des Bürgers in der Demokratie
nachzudenken. Mag dies auch etwas überheblich klingen,
so gibt es dafür immerhin eine einfache und historische
Begründung.

Dietrich Schindler, der Zürcher Ordinarius für Völkerrecht,

Europarecht, Staats- und Verwaltungsrecht, gibt sie

indirekt, aber doch sehr deutlich, wenn er im «Zürcher
Bürger- und Heimatbuch» schreibt, die Schweiz nenne sich
«mit Stolz die älteste Demokratie der Welt» 1. Tatsächlich
bestand während Jahrhunderten in der ganzen Welt keine
einzige Demokratie ausserhalb der Schweiz. Wirkliche
Demokratien waren allerdings nur die Landsgemeindekantone,

während die Städte durch Räte regiert wurden, die
von Zünften - so in Zürich - oder Patriziaten - beispielsweise

in Bern - gebildet waren. Durch die Ablehnung jeder
Alleinherrschaft unterschieden sich indessen auch die
schweizerischen Städte von jenen ausländischer Staaten,
wussten sie sich doch mit den Länderkantonen stets
verbunden.

Erst im 19. Jahrhundert griff die Demokratie auch auf
andere Staaten über. Die Französische Revolution von
1789 brachte ihr in Europa einen ersten Auftrieb, der
zunächst indessen, vor allem in der napoleonischen Zeit,
von kurzer Dauer war. Noch 1870, bei Beginn des

Deutsch/Französischen Krieges, war die Schweiz in Europa

die einzige Demokratie, rings umgeben von Monarchien.

Mit der endgültigen Abkehr Frankreichs von der
Monarchie im Jahre 1871 hob in Europa jene allgemeine
Entwicklung zur Demokratie an, die seither alle Staaten
erfasst hat. Heute ist die Demokratie in der ganzen Welt
verbreitet und an sich kein besonderes Kennzeichen der
Schweiz mehr. Der demokratische Geist aber ist in
unserem Land dank seiner langen Tradition bis zum
heutigen Tage noch weit tiefer verwurzelt als in den
meisten übrigen Staaten der Welt, und die Schweiz ist in
verschiedener Hinsicht auch heute noch demokratischer
gestaltet als alle übrigen Nationen, ganz abgesehen von
jenen, die sich offiziell zwar Demokratie oder Republik

1 Erziehungsdirektion des Kantons Zürich: Zürcher Bürger- und Heimatbuch,

7. Auflage, Zürich 1962, S.101.

oder Demokratische Republik nenne, echte Wahlen und
den Pluralismus der öffentlichen Meinung aber nicht
dulden. Die Vorstellungen «einer Regierung des Volkes
durch das Volk und für das Volk» und die Auffassung, die
Staatsgewalt habe vom Volk als Souverän auszugehen, die
Volksherrschaft, eben die Demokratie, sei demzufolge zu
institutionalisieren, weichen voneinander ab, in der
Schweiz stellen sie aber zweifellos noch immer die zentralen

und tragenden Elemente unserer Staatsidee dar.
Typisch und einzigartig für die schweizerische Demokratie
ist denn auch der ausserordentliche Umfang der Volksrechte.

Darauf werde ich später zurückkommen. Vorher
möchte ich Sie zu einem Blick zurück in die abendländische

Geschichte einladen und an einige Tatsachen
erinnern, die wir - trotz unserer humanistischen Tradition -
gerne übersehen.

Ein Blick zurück in die Geschichte

Ich denke an das Faktum, dass die Träger unserer
abendländischen Kultur, die Griechen und später auch die
Römer, die Demokratie als Staatsform weitgehend ablehnten.

Piaton (All bis 347 v. Chr.), der Schüler des grossen
Sokrates (470 bis 399 v. Chr.), hat in seinem utopischen
Staat zwischen dem erwerbenden Stand, dem Kriegerstand
und den sogenannten Wächtern unterschieden, jenen
Wächtern, welche aus dem Kriegerstand durch Bewährung
auserlesen wurden und denen allein die politische Macht,
das Herrschen, zukam, eine Macht übrigens, die innerhalb
dieser Minderheit vererbbar war. Sie, diese Wächter,
sollten, in der Ideenschau lebend, den Staat, den Piaton
als ein Erziehungssystem grössten Stils betrachtete, regieren.

Die Herrscher, so meinte er, müssten Philosophen
sein, weil nur sie für die Aufrechterhaltung eines «gerechten

Staates» sorgen könnten. Auch das Denken des
Sokrates bezog sich in erster Linie auf das sittliche und
gerechte Handeln: aus einsichtigem philosophischen Denken

gehe rechtes Handeln notwendigerweise hervor. Das
Sittliche wird bei ihm über die objektiven Ordnungen von
Staat und Religion gestellt, so auch über die Gesetze. Für
diese Meinung hat er später mit dem Tod bezahlt. Anders
bei Piaton: seinem ersten utopischen Staatsentwurf, der
Politeia, liess er später das Alterswerk «Die Gesetze»
folgen, in welchem er anstelle der Philosophen-Könige die
Idee der gesetzlichen Ordnung treten lässt.

In der Politik des Aristoteles (389 bis 322 v. Chr.), dem
Schüler des Piaton, finden sich ähnliche Überlegungen.
Seine Philosophie ist für das Abendland die einflussreichste
aller Zeiten gewesen. Er begründete die Logik, beherrschte
auch die wissenschaftliche Forschung seiner Zeit und schuf
mit seiner Sittlichkeitslehre, die er auf Sokrates aufbaute,
eine Jahrhunderte überdauernde Tugendlehre, welche in
seine Staatslehre ausmündete: er anerkennt drei gute
Regierungsformen: die Monarchie, also das Königtum, die
Aristokratie im Sinne der «Herrschaft der tugendhaften
Männer, also der Besten» und die Politie, eine Art
konstitutioneller Regierung als Mischung aus Oligarchie
und Demokratie. Gleichzeitig lehnt er drei schlechte
Regierungsformen ab: die Tyrannis, die Oligarchie als
Herrschaft der Reichen und die Demokratie. Die Demokratie,

so meinte er, beruhe auf der Überzeugung, dass

Menschen, die gleichermassen frei sind, in jeder Beziehung
gleichberechtigt sein sollten. Die Möglichkeit, eine solche
Idee praktisch zu realisieren, sehe er allerdings nicht.

426



30./31. Oktober 1984

Verantwortung -
eine Zwischenmenschliche Aufgabe

Weiterbildungskurs des Schweizerischen Vereins diplomierter Hausbeamtinnen

(SVDH) in der Paulus-Akademie, Zürich

Tagungsleitung: Frau Dr. Imelda Abbt, VSA

Programm:

Dienstag, 30. Oktober Mittwoch, 31. Oktober
10.00 Uhr Einstiegsdebatte zum Thema 10.00 Uhr Referat: «Simone Weil 1909-1943
11.00 Uhr Referat: «Zwischenmenschlichkeit - E'ne mögliche Antwort in dieser Zeit»

eine Berufung.» Arbeit an Texten

14.00 Uhr Referat: «Zwischenmenschlichkeit - 15'00 Uhr Abschlussreferat: «Wort - Antwort -
Verantwortung unsere Lebensform»

Selbstaufopferung, Selbstfmdung?»
1 ß 0Q Uhr Ende der T

"
15.30 Uhr Vertiefung des Referats in Gruppen
16.30 Uhr Plenum
17.00 Uhr Ende des 1. Kurstages

Die Teilnahme an beiden Kurstagen ist erwünscht, der Besuch eines einzelnen Tages ist jedoch möglich.

Kurskosten: ganzer Kurs pro Tag
VSA-Mitglieder und
Mitarbeiterinnen aus VSA-Heimen Fr. 110- Fr. 70.-
Nichtmitglieder Fr. 130- Fr. 80.-
inbegriffen sind Mittagessen und Pausenkaffee

Unterkunft in der Paulus-Akademie separat, reservieren Sie sich das Zimmer direkt!

Anmeldetalon (Weiterbildungskurs SVDH, 30./31.10. 84)

Name, Vorname

Betrieb

Adresse

PLZ, Ort

Datum und Unterschrift

Mitgliedschaft VSA

Bitte bis 5. Oktober 1984 einsenden an:
Sekretariat des SVDH, Frau N. Cajacob, Bahnhofstrasse 10a, 7320 Sargans
Nach erfolgter Anmeldung erhalten Sie die nötigen Unterlagen.

427



Erst im 16. Jahrhundert, bei den Humanisten Erasmus von
Rotterdam (1465 bis 1536) und dessen Freund Sïr Thomas
Morus (1478 bis 1535), finden sich Ansätze zu einer
repräsentativen Demokratie. Thomas Morus selbst war ja
unter Heinrich dem Achten Sprecher des Parlamentes und
später auch Lordkanzler. Baruch de Spinoza (1632 bis
1677) nannte die repräsentative Demokratie englischer
Prägung hundert Jahre später «die natürlichste Staatsform».

Im 18. Jahrhundert dann trat vor allem Rousseau
(1712 bis 1778) in seinem «Contrat social» für die
Demokratie ein und setzte an die Stelle des einst gepriesenen

Naturmenschen den politisch mündigen Bürger, der
durch willentliche Abretung seiner Naturfreiheit an einen
Kollektivwillen den idealen Staat schafft. Seine Gedanken
und Schriften wirkten zündend für die Träger der Französischen

Revolution. Der bekannte englische Philosoph
Bertrand Russell (1872 bis 1970) bezeichnet in seinem
Werk Rousseaus «Contrat social» als «die Bibel zur
Französischen Revolutio». Schon 14 Jahre vor Rousseau
hat Montesquieu (1689 bis 1755) in seiner Arbeit «De
l'esprit des Lois» die Prinzipien für eine politische
Ordnung des Staates gelegt. Seine Auffassung von der
Gewaltentrennung mit einer exekutiven, einer legislativen und
einer judikativen Gewalt hat die Jahrhunderte überdauert
und prägt denn auch den demokratischen Staat der
Gegenwart. Damit sind wir wie-der in unsere heutige Zeit
und die schweizerischen Verhältnisse zurückgekehrt.

Demokratische Rechte des Bürgers
schaffen Verantwortung

Zur Diskussion stehen nun als nächstes die Rechte des

Bürgers in unserem demokratischen System der Gewaltentrennung.

Es lässt sich leicht nachweisen, dass der Bürger
in keinem andern Staat der Welt über so zahlreiche
politische Rechte verfügt wie in der Schweiz. Die Schweizer

wählen nicht nur die Parlamente des Bundes und der
Kantone, die kantonalen Regierungen und die wichtigsten
Behörden der Bezirke und Gemeinden, sondern sie können
auch zu zahllosen Sachfragen Stellung nehmen. Änderungen

der Bundesverfassung und der Kantonsverfassungen
sind dem Volke zur Abstimmung vorzulegen. Mit dem
Initiativ-und dem Referendumsrecht sind zusätzliche
Volksrechte garantiert. Trotz des heutigen Umfanges an
Volksrechten wird aber wohl niemand die Meinung
vertreten, die schweizerische Demokratie sei notwendigerweise

und fast zwangsläufig die problemloseste aller

Demokratien. Die einen fordern einen weiteren Ausbau,
andere melden aber schon heute ihre Besorgnis zur
Funktionstüchtigkeit der Demokratie an. So hat der
bekannte Basler Staatsrechtslehrer, Professor Kurt Eichen-
berger, in seiner Festrede zum St. Galler Hochschultag
1983, die dem Thema «Bürger - Staat - Demokratie» galt,
die Meinung vertreten, die politischen Rechte des Bürgers
seien «in ein rutschiges Terrain geraten». Der emanzipierte
Bürger wolle nicht bloss über «generell-abstrakte Anordnungen

des Staates», also über Änderungen im Verfas-
sungs- und Gesetzesrecht entscheiden, sondern vermehrt
bei handfesten Sachfragen mitsprechen. Eichenberger hat
deshalb dargelegt, dass er die gezielte Einführung eines
Verwaltungsreferendums, ja, die Schaffung einer
Volksinitiative für besondere Verwaltungsakte zur Stärkung der
Mitwirkungsmöglichkeiten des Bürgers durchaus für einen
gangbaren Weg halte. Er denke dabei insbesondere an Bau-,
Verkehrs-, Umweltschutz-und Schulfragen auf der Ebene
von Gemeinde und Kanton. Ein solch neuartiges Instrument

wie die Verwaltungsinitiative könne aber auch auf
Bundesebene zur Wirkung kommen.

Andere, nicht minderbekannte Staatsrechtler haben sich
demgegenüber zur Auffassung bekannt, dass es ein Irrtum
wäre, zu glauben, die Demokratie sei um so besser, je
umfangreicher die Volksrechte ausgestattet würden. Dabei
handelt es sich meines Erachtens um ganz zentrale
Gedanken, auf die wir im Verlaufe unserer Tagung
möglicherweise noch mehrere Male zurückkommen müssen:

die Demokratie, so wir hier ausgesagt, gewinnt also
nicht, wenn man in bezug auf die Einräumung immer
umfassenderer Mitwirkungsrechte weiterschreitet. Demokratie

sei kein Mengenproblem. Tatsächlich lässt die
Erfahrung vermuten, dass die stetig wachsende Zahl von
Volksabstimmungen zu Sachfragen eher zur Gleichgültigkeit

des Bürgers und zweifellos zum Rückgang der
Stimmbeteiligung geführt hat. Die Qualität der Demokratie darf
man offenbar nicht nur nach der Zahl von Volksabstimmungen

bemessen, sondern nach dem lebendigen Anteil,
den die Bürger an ihrem Staate und am öffentlichen Leben
nehmen, am Ausmass also der praktischen und tatsächlichen

Handhabung der Verantwortung als Bürger für das

Staatsganze. Damit sind wir beim zweiten Schlüsselbegriff,
jenem der «Verantwortung», angelangt. Betrachten wir
beispielsweise die lamentablen Stimmbeteiligungsquoten
in Bund, Kantonen und Gemeinden, so liegt der Schluss
nahe, dass ein Grossteil der Bürger in der Demokratie die

^ ^ SAP6/81 IPatienten-Bad
Das Patienten-Badesystem
«Century» verlangt bei minimalem
Platzbedarf von 1,9 x 2,5 m nur
eine Pflegeperson zur Betreuung.
Die Patienten freuen sich auf den

wohltuenden Badevörgang und
das Pflegepersonal möchte dieses
System nicht mehr missen.
Verlangen auch Sie eine
unverbindliche kostenlose Erprobung.

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemöbel, 8630 Rüti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim

428 Schweizer Heimwesen IX/84



ihnen übertragene Verantwortung nicht wahrnimmt. Die
Frage, ob der Stimmberechtigte in der Demokratie
schweizerischer Prägung nicht überfordert sei, wird dabei immer
wieder aufs neue gestellt. Die Überforderung bezieht sich
auf mancherlei. In Frage gestellt wird bei vielen
Abstimmungsvorlagen die sachliche Zuständigkeit des Bürgers,
wenn ihn Vorlagen materiell überbeanspruchen. In Frage
gestellt wird aber auch die zeitliche Belastung, die zur
Gleichgültigkeit des Bürgers Anlass geben kann. Seit
Jahren diskutiert wird des weitern die Form der Meinungsbildung

im Staate, wobei Presse, Radio und Fernsehen in
gleicher Weise im Schussfeld der Kritik stehen wie die
Parteien, Verbände, Gewerkschaften, Vereine und letztlich
sogar die Kirchen samt ihren Hilfswerken. Von ganz
zentraler Bedeutung scheint mir der Vorwurf zu sein, es

liege im Wesen jeder demokratischen Ordnung, dass sie

zur vollkommenen Mittelmässigkeit neige, zur steten
Anpassung an den Durchschnitt. Durchschnittsleistungen,
man erkenne dies schon in den Schulen, würden zur Norm
und so zur Tugend, zum Maßstab aller Dinge, und wehe
allen, welche die Norm verletzen, die daraus ausbrechen,
um sich zu profilieren. Diese Mentalität setze sich fort auch
im politischen Leben, man erkenne dies am durchschnittlichen

materiellen Gehalt von Motionen, Postulaten und
Interpellationen recht deutlich.

Völlig verwirrend werden die Probleme rund um die
Mittelmässigkeit zudem im Zusammenhang mit der Frage
nach der Verantwortung, nach der Verantwortlichkeit auch
im Sinne einer juristischen Forderung, ich meine die
Haftung für Handlungen, welche die Sorgfaltspflicht verletzen

und zu Schaden führen. Das Problem lässt sich am
Beispiel der Behörden verdeutlichen: eine typische und
wohl einzigartige Auswirkung des demokratischen Geistes
ist die kollegiale Organisation aller staatlichen Behörden,
angefangen beim Bundesrat und fortgeführt bei den kantonalen

Regierungen und kommunalen Exekutiven wie
Stadt- und Gemeinderäte. Im Kollegialsystem, so wird
gesagt, komme die Abneigung des Schweizers gegen die
Herrschaft von Einzelpersonen zum Ausdruck. Alle wichtigen

Beschlüsse würden durch die Gesamtbehörden ge-
fasst, wobei alle Mitglieder der Behörde gleichberechtigt
beteiligt seien. Staatliche Macht werde so auf möglichst
viele Einzelpersonen verteilt, um jede Alleinherrschaft zu
verunmöglichen. Die Lösung, so meine ich, ist wahrscheinlich

- nimmt man alles in allem - die einzig mögliche und
sinnvolle, in Abwandlung eines berühmten Churchill-
Wortes, «die am wenigsten schlechteste». Dennoch fragen
wir uns oft, wer denn eigentlich im Staate die Verantwortung

für einmal getroffene Entscheidungen trage, für unsere
Aussenpolitik, für den stets defizitären Staatshaushalt, für
die Ausrüstung unserer Armee, für den Bau von
Atomkraftwerken, für die Zerstörung der Umwelt. Gremien sind
es stets, indessen sind Gremien als Entscheidungsträger
ihrem Wesen nach immer anonym, wechseln ihre
Zusammensetzung, und so liegt die Verantwortung letztlich beim
Staatsvolk selbst. Das Volk aber übernimmt nur bedingt
ein kollektives Schuldbewusstsein, eine Haftung gibt es

wohl kaum.

Wie wir noch sehen werden, haben die Demokratisierungsideen
auch aufeinzelwirtschaftliche Gebilde übergegriffen,

auf die Familie oder auf Heime als Konsumeinzelwirtschaften

genauso wie auf Erwerbseinzelwirtschaften wie
Fabriken, Handelsbetriebe, Versicherungsgesellschaften
und Banken. Wo früher der Unternehmerplante und unter

Risikobedingungen entschied, treffen heute Geschäftsleitungen,

Verwaltungsräte und Manager, also wiederum
Gremien, nach demokratischen Prinzipien ihre Entscheidungen.

Wo früher ein Chefredaktor zusammen mit seinen
Redaktoren eine Zeitung redigierte und dem Verlag
gegenüber die Verantwortung trug, gibt es heute Redakto-
ren-Tearns und darüber einen oder mehrere Herausgeber,
die selber weder redaktionelle noch echte verlegerische
Verantwortung tragen. Die Frage «Wer trägt die
Verantwortung?» steht bei jedem «Unglück» zwangsläufig im
Raum, handle es sich nun um den Kauf und Abdruck von
Hitler-Tagebüchern oder um Giftfasser aus Seveso. Es ist
wohl das ganz grosse Problem unserer Tage, dass sich die
Gesellschaft in der modernen Demokratie anschickt, die
Verantwortung abzuschaffen.

Und doch ist, und das kann man nicht genug betonen, in
keiner Staatsform die Freiheit des einzelnen in so hohem
Masse verwirklicht wie in der Demokratie, wo der Bürger
eben selbst an der Gestaltung seines Staates mitwirken
kann. Das ist wohl das Dilemma, in welchem wir uns
befinden: charakteristisches Kennzeichen unseres Staates
ist die Freiheit, die Freiheit des Staates insgesamt wie auch
die Freiheit des einzelnen Menschen im Staat. Der Bürger
soll frei sein im Entscheid, ob er stimmen will oder nicht.
Wenn Freiheit aber zu Gleichgültigkeit und zu einem
Sich-Verstecken hinter Gremien führt, sind die
Verantwortlichkeiten nicht mehr eindeutig geregelt. Vielleicht
kommt der frühere Inlandredaktor des «Tages-Anzeigers»,
Hans Tschäni, in seinem neuesten Buch «Wer regiert die
Schweiz?», das die Bestseller-Liste ziert, aufgrund solcher
und ähnlicher Überlegungen zum Schluss: «Regiert wird
die Schweiz heute unter entscheidender Mitwirkung der
organisierten und privaten Interessen vom Elitekreis der
bürgerlich dominierten Regierungskoalition - und nicht
vom «Volk»2.

Demokratie und Verantwortung in der Armee

Lassen Sie mich unser Problem von Demokratie und
Verantwortung noch an einem andern Beispiel unseres
gesellschaftlichen Lebens darstellen, am Beispiel der
Armee. Das mag für die meisten erstaunlich anmuten, gilt
doch die Armee als Inbegriffeiner Institution, wo Autorität
Gehorsam sowie stete Über- und Unterordnungsverhältnisse

dominieren. Und dennoch finden sich im
Dienstreglement3 einige interessante Hinweise, die unser
Tagungsthema berühren:

Im militärischen Bereich entscheiden ganz grundsätzlich
nicht Gremien, sondern Einzelpersonen, nämlich die
Kommandanten aller Stufen, jeder im Rahmen seines

Kompetenzbereiches. Ein autoritäres Konzept mit Über-
und Unterordnungen, ganz ohne Zweifel. Im Dienstreglement

finden sich aber doch einige Regelungen, die zumindest

erstaunen. So ist in DR 223, Abs. 7 zu lesen:

«Die Vorgesetzten bereiten ihre Entscheide - soweit es die Lage
und Umstände gestatten in enger Verbindung mit ihren direkt
unterstellten Kommandanten vor, um auch deren Bedürfnisse in
die eigenen Beurteilungen einbeziehen zu können.»

2 Tschäni, Hans: Wer regiert die Schweiz? Der Einfluss von Lobby und
Verbänden, Zürich 1983, S. 185.

3 Schweizerische Armee: Dienstreglement DR 80, Regl 51 2d, gültig ab 1.

Januar 1980.

429



Hier wird also ein bedingtes Mitwirkungsrecht unterstellter
Kommandanten verbrieft und auch zum Ausdruck
gebracht, dass zwar der Entscheid bei einem einzelnen liegt,
die Entscheidungsvorbereitung aber durchaus nach
demokratischen Prinzipien erfolgen kann. Bei dieser Vorschrift
handelt es sich keineswegs um eine Eintagsfliege, wie dies
eine nächste Vorschrift deutlich beweist: So heisst es in
DR 210, Abs. 1:

«Der Vorgesetzte erteilt Befehle erst, wenn er ihre Konsequenzen
mit angemessener Gründlichkeit überlegt hat. Für diese Beurteilung

kann er seine Unterstellten beiziehen. Den Entschluss jedoch
fasst er allein und in eigener Verantwortung.»

Hier also gibt es kein sich Verstecken hinter einem
Gremium, der Untergebene aber wird zum Berater seines

Vorgesetzten. In gleiche Richtung weist die «Truppen/wT!-
rung» im Zusammenhang mit der Funktionsumschreibung
für die Stäbe. «Der Führer», so heisst es, «braucht Gehilfen,
die ihn in der Durchführung seiner zahlreichen Aufgaben
beraten und unterstützen. Der Stab beschafft die für den
Entschluss notwendigen Unterlagen. Er plant...,
entlastet von allen Nebenaufgaben und überwacht den

Vollzug der getroffenen Anordnungen. Die Führungsgehilfen
sind verpflichtet, ihre Auffassung offen zu vertreten.

Ist jedoch der Entschluss des Führers gefasst, so setzen sie
sich vorbehaltlos für dessen Verwirklichung ein»4.

Beim Anhören dieser Sätze wird sich zweifellos selbst der
in militärischen Dingen Unvertraute der Versuchung nicht
entziehen können, gewisse Parallelen zum zivilen Leben
abzuleiten. Dies gilt auch für die folgenden Zitate zum
Thema «Verantwortung».

In DR 257, Abs. 4 ist zu lesen:

«Ausbildung und Erziehung sollen den einzelnen befähigen, seine

Verantwortung zu erkennen und auch unter hoher seelischer und
körperlicher Belastung, aufsich allein gestellt oder innerhalb eines
Verbandes, seinen Auftrag zu erfüllen.»

Jeder einzelne soll also Verantwortung tragen, sie zu
erkennen soll Ziel der Ausbildung und Erziehung sein.
Dass diese persönliche und individuelle Verantwortung
tatsächlich besteht, lässt sich unter anderem daran erkennen,

dass der Unterstellte unter gewissen Bedingungen das
Recht hat, Befehle zu verweigern. So heisst es in DR 211,
Abs. 4:

«Er führt einen Befehl nicht aus, wenn er sich bewusst ist, dass
dieser von ihm eine Tat verlangt, welche nach Gesetz oder
Kriegsvölkerrecht als Verbrechen oder Vergehen gilt. Wirkt er an
einer solchen Tat mit, so wird er zur Rechenschaft gezogen.»

Zur Rechenschaft ziehen heisst, Verantwortung haben und
sie auch tragen, hier zum Beispiel eine Verantwortung zu
tragen für die Einhaltung des geltenden Rechts. Wieviele
Mitarbeiter in Betrieben aller Art führen Befehle aus, die
Handlungen verlangen, welche unrechtmässig sind? Diese
Frage steht im Raum, sie kann nicht beantwortet werden.

Schliesslich lehrt uns das Dienstreglement, dass
Verantwortlichkeiten durch Delegationen von Aufgaben festgestellt

werden können. DR 292, Abs. 3 sagt:

4 Schweizerische Armee: Truppenfïihrung TF 69, Regl 51.20d, gültig ab
10. April 1969.

«Für Kollektivwaffen, Kollektivmaterial und Fahrzeuge, für
Anlagen und Einrichtungen kann der Einheitskommandant
besondere Verantwortlichkeiten festlegen.»

Umgekehrt lassen sich Aufgaben delegieren, die
Verantwortung aber verbleibt beim Vorgesetzten. Es heisst in DR
292, Abs. 2:

«Das von der Truppe gefasste, aber nicht ausgegebene Material
wird unter der Verantwortung des Feldweibels von dazu kommandierten

Unteroffizieren oder Soldaten verwaltet.»

Soviel zu unserem militärischen Exkurs. Er zeigt, dass

Demokratisierung und Verantwortungsfragen selbst vor
der Armee nicht Halt machen, und gleiches werden wir
jetzt feststellen, wenn wir uns zum Abschluss eigentlichen
betrieblichen Problemen zuwenden, die der Heimsituat-
tion wohl am nächsten stehen.

Demokratie und Verantwortung in der Unternehmung

Neben der Betriebswirtschaftslehre hat sich aber die
Rechtslehre dieser betrieblichen Sachverhalte ebenfalls
ganz intensiv angenommen und im Zusammenhang mit
der rechtlichen Ausgestaltung der verschiedenen
Unternehmungsformen zwangsläufig zu Fragen der Willens- und
Entscheidungsbildung und zur Verantwortlichkeit bei der
Willensdurchsetzung Stellung beziehen müssen. Das
Problem der demokratischen Verantwortung durchzieht so auf
breitester Front das geltende Handels- und Gesellschaftsrecht.

Am deutlichsten wird dabei die Haltung des Gesetzgebers

bei den Vorschriften zur Aktiengesellschaft - der
heute mit Abstand bedeutsamsten Unternehmungsrechtsform

überhaupt - sichtbar. Am Beispiel der Aktiengesellschaft

werde ich denn auch schwergewichtig die Meinung
der Ökonomen und Juristen darstellen. Dies aus zwei
Gründen: einmal, weil ich glaube, dass sich viele dieser
Gedanken auf die Verhältnisse in einem Heim übertragen
lassen, so wie sie für andere Unternehmungsrechtsformen
weitreichende Gültigkeit besitzen; zum andern, weil das
Aktienrecht gerade in diesen Wochen und Monaten einer
umfassenden Revision unterzogen wird und dabei unter
anderem die Vorschriften zur Verantwortlichkeit, zur
Haftungsbeschränkung infolge Kompetenzdelegation, zur
Geltendmachung des Schadenersatzes und zur Solidarität
bzw. zum Rückgriff neu geprüft werden. Der Bundesrat
hat in seiner «Botschaft über die Revision des Aktienrechts»

vom 23. Februar 1983 sehr deutlich zum Ausdruck
gebracht, wie er über diesen ganzen Komplex von Fragen
denkt. Angesichts der Bedeutung und der Aktualität dieser
qualitativ sehr hochstehenden bundesrätlichen Stellungnahme

werde ich auf einige der darin angestellten Überlegungen

im weiteren Verlaufmeiner Ausführungen
zurückkommen.

Zur Notwendigkeit der Führung
durch Delegation von Kompetenzen

Zunächst seien mir aber noch einige Hinweise zur Notwendigkeit

der Führung durch Delegation von Kompetenzen
gestattet. Jeder Betrieb - handle es sich nun um eine
erwerbsstrebige und damit gewinnorientierte Aktiengesellschaft

oder um eine gemeinnützige und soziale Institution,
wie sie ein Heim darstellt - bedarf meines Erachtens zur

430 Schweizer Heimwesen IX/84



Fortbildungstagung 1984
des Schweizerischen Verbandes für erziehungsschwierige Kinder und Jugendliche SVE

6. bis 8. November 1984
Hotel Fürigen (ob Stansstad), 6362 Fürigen NW
Leitung: Dr. Peter Schmid, Heilpädagogisches Seminar Zürich

Thema: Über das Erzieherische
Ein Arbeitsseminar für Heimleiter, Heimlehrer und Erzieher über die zentrale Aufgabe des Erziehers im Heim.

Das Programm umfasst:

- Beiträge über das Erzieherische in seiner pädagogischen und philosophischen Bedeutung und aus der Sicht des
Schriftstellers

- Gedanken und Gespräche über die erzieherische Haltung und das erzieherische Handeln

- Aspekte des Erzieherischen im Heimalltag

Die Tagung enthält Referate und Plenumsaussprachen sowie die Möglichkeit, in Arbeitsgruppen mitzuwirken. Die
Teilnehmer haben auf dem Anmeldeformular anzugeben, ob sie sich fürs Plenum oder für eine Arbeitsgruppe
entscheiden möchten. Fragen und Anregungen zu gewünschten Einzelthemen können vorgängig bis 10. Oktober 1984
an Prof. B. Krapf oder an den Tagungsleiter gesandt werden. Die Referenten gehen nach Möglichkeit in ihren Beiträgen
auf die Anliegen ein.

Tagungsprogramm:
Dienstag, 6. November
14.00 Begrüssung und Kurseröffnung, allg. Informationen
14.15 Referat von Prof. Dr. Bruno Krapf, Zürich:

Die Kunst des Erziehens - und wenn ich kein Künstler bin?
15.00 Pause
15.30 Gruppe A: Plenumsarbeit mit Prof. Krapf: Diskussion, Aussprache und praktische Hinweise über Haltung
bis und Handeln im Erziehungsalltag
17.30

Gruppe B: Verarbeitung des Vortragsthemas in kleinen Arbeitsgruppen anhand von Unterlagen
17.45 Kurzfilm: Wie bekommt man ein braves Kind?

Mittwoch, 7. November
08.30 Gruppe A: Podiumsgespräch zum ironisch-besinnlichen Kurzfilm über Erziehung. Fortsetzung der Plenums¬

aussprache vom Dienstag mit Dr. P. Schmid
Gruppe B: Aussprache über den Kurzfilm und die Themen des vorangegangenen Tages

9.45 Pause
10.30 Dichterlesung mit Franz Fassbind, Schriftsteller, Adliswil:
bis Kurze Passagen aus seinen Werken, Bemerkungen über erzieherische Haltung, Erziehungsstile, Erziehungs-
1 2.00 mjttel - über schwererziehbare Jugendliche und gesunde Lausbuben

mit anschliessendem Gespräch
17.30 Generalversammlung des SVE

Donnerstag, 8. November
9.00 Referat von Dr. Peter Schmid, Zürich:

Über das Erzieherische im menschlichen Zusammenleben
9.45 Pause

10.30 Referat von Frau Prof. Dr. Jeanne Hersch, Genf:
Rechtfertigung und Grundziele von Erziehung überhaupt

11.30 Schluss der Tagung

Anmeldeformulare sind zu beziehen bei
Frau Dagmar Schifferli, Geschäftsstelle SVE
c/o Pro Infirmis, Postfach, 8032 Zürich, Tel. 01 251 05 31

Anmeldschluss 1. Oktober 1984

Kosten Fr. 50-für SVE-Mitglieder, Fr. 60-für Nicht-Mitglieder zuzüglich Kosten für Hotelunterkunft und
Verpflegung

Bestätigung Es werden keine Anmeldebestätigungen verschickt. Ohne Gegenbericht gilt die Anmeldung als
definitiv.

431



Zweckerreichung und zur Realisierung seiner Ziele sowie
zur Durchsetzung seiner Pläne und Strategien einer
sinnvollen, das heisst, eben einer zweck- und zielorientierten
Organisation. Wie schon angedeutet, wird diese vom
Gesetzgeber teilweise erzwungen (zumindest, was die
groben Strukturen anbetrifft) und teilweise dem freien
Willen der Betriebsführung und -leitung überlassen. Ganz
typisch erkennen wir dies am Beispiel der Aktiengesellschaft,

in verwandter Weise aber auch an jenem der
Gesellschaft mit beschränkter Haftung und der Genossenschaft.

Im schweizerischen Recht begegnen wir dabei der
alten Idee der Gewaltentrennung eines Montesquieu auf
Schritt und Tritt. So schreibt der Gesetzgeber im Obligationenrecht

für die Aktiengesellschaft als Organe zwingend
vor: die Generalversammlung der Aktionäre als Legislative,

den Verwaltungsrat als Führungsorgan und Exekutive
sowie die Kontrollstelle als Aufsichts- und Prüforgan. Alle
diese Gremien sind einer Organhaftung unterworfen; diese
wiederum kann nur spielen, wenn klare Verantwortlichkeiten

bestehen. Die Regelung mit Generalversammlung,
Verwaltungsrat und Kontrollstelle wird in der Praxis nun
noch dadurch erschwert, als über diese gesetzlichen
Mindestvorschriften hinaus weitere Organe geschaffen werden
dürfen, wenn man das will. So erklärt auch der Bundesrat
in seiner Botschaft zur Aktienrechtsrevision: «Die Erfüllung

der unternehmerischen Aufgaben verlangt in allen
nicht ganz kleinen Unternehmen eine Teilung und Zuweisung

der Geschäftsführungsaufgaben an einzelne
Funktionsträger. Dies wiederum erheischt eine Delegation der
Kompetenz an untere Organe. Unter dem Aspekt der
aktienrechtlichen Verantwortlichkeit fragt sich, ob, unter
welchen Voraussetzungen und in welchem Ausmasse sich
eine derartige Aufgabenteilung auf die Verantwortlichkeit
des einzelnen Organs auswirkt» 5. Je mehr wir an den Sinn
einer kooperativen und partizipativen Führung glauben,
desto bedeutsamer wird eben auch das Delegieren von
Kompetenzen an andere, unterstellte Organe.

Das Delegationsproblem aus der Sicht der Justiz

Ein konkretes Beispiel aus der Praxis der Schweizerischen
Bundesgerichtes soll uns sehr wirklichkeitsnah mit den
Problemen konfrontieren, welche das Delegieren von
Kompetenzen auslösen kann:

Ende 1970 fällte das Bundesstrafgericht aufgrund des

nachstehend dargelegten Tatbestandes sein Urteil in
Sachen Schweizerische Bundesanwaltschaft gegen L. und
Mitbeteiligte.

L. war von 1963 bis zu seiner Entlassung Ende Januar 1969
Direktor der Waffen-Verkaufsabteilung einer
Werkzeugmaschinenfabrik. Nach Art. 41 der Bundesverfassung
bedarf einer Bewilligung des Bundes, wer Waffen oder
sonstiges Kriegsmaterial herstellen, vertreiben und ausführen

will. Demzufolge ist die Ausfuhr von Kriegsmaterial
nur gestattet, wenn sie von der zuständigen Amtsstelle
bewilligt wird. Dessen ungeachtet aber Hessen L., G. und
M. zusammen mit weiteren leitenden Angestellten der
Waffen-Verkaufsabteilung in der Zeit vom 6. Dezember
1963 bis Juni 1968 sieben Staaten, welche unter Embargo-
Beschlüsse des Bundesrates fielen, für rund 89 Mrd.

5 Botschaft des Bundesrates über die Revision des Aktienrechts vom 23.

Februar 1983, S. 104.

Franken Kriegsmaterial zukommen. Das entspricht etwa
16 Prozent des Umsatzes, den die Abteilung in dieser Zeit
erzielte. Sie gingen im allgemeinen so vor, dass sie der
zuständigen Amtsstelle ein Ausfuhrgesuch zur Bewilligung
von Lieferungen an ein Land unterbreiteten, das nicht
unter einem Embargo stand, und dem Gesuch eine
Endverbraucher-Erklärung dieses Landes beilegten. War
die Bewilligung erteilt, so Hessen sie das Kriegsmaterial
zum Scheine an das angegebene Land senden, unterwegs
aber durch die Speditionsfirma nach dem Bestimmungsland

umleiten.

Soviel zum Tatbestand. Es geht jetzt nicht darum, über
Sinn und Unsinn von Waffenproduktion und -ausfuhr zu
sprechen, sondern im Rahmen unseres Themas allein um
die Frage, ob der damals alleinige Verwaltungsrat Dr. X. Y.
für die Handlungen seiner Mitarbeiter verantwortlich
gemacht werden konnte.

Das Bundesgericht bestrafte Dr. X. Y. damals mit 8

Monaten Gefängnis und einer Busse von Fr. 20 000.-. Zur
Begründung dieses Urteils führte das Bundesgericht folgendes

aus6:

«Der Angeklagte X.Y. trug als oberster Chefder Werkzeugmaschinenfabrik

und Inhaber der Grundbewilligung (Art. 7 ff. KMB) eine
besondere Verantwortung. Er hätte wirksam dafür sorgen müssen,
dass verbotene Geschäfte mit Kriegsmaterial unterblieben. Das
hat er gerade im Falle Südafrika bewusst nicht getan als er
spätestens am 2. Juli 1965 jedoch von der verbotenen Beliefemng
Südafrikas durch die Werkzeugmaschinenfabrik erfuhr, griff er
nicht durch, sondern liess den Dingen freien Lauf, um mit diesem
Land im Geschäft zu bleiben-.»

Dr. X. Y. konnte sich also nicht mit der Begründung aus
der Affaire ziehen, er habe eben den Verkauf von
Kriegsmaterial an seine Geschäftsleitung delegiert.

Im weiteren erklärte das Bundesgericht:

«Besonders erschwerend wirkt, dass er ein Wirtschaftsführer und
Geschäftsmann von internationalem Ansehen, Vertrauensmann
der schweizerischen Behörden für Rüstungsfragen, Oberst im
Generalstab und Jurist ist. Von einem Mann in solchen Verhältnissen

wäre zu erwarten gewesen, dass er pflichtgemäss eingriff...
X. Y. verhielt sich jedoch während Jahren bewusst passiv und liess
L. und dessen Mitarbeiter frei gewähren.»

Wir müssen aus diesem Urteil den Schluss ziehen, dass -
bei aller Bejahung des Prinzips der Delegation von
Aufgaben - ein Teil der Verantwortung offenbar bei
demjenigen verbleibt, welcher delegiert hat, und dass vor
allem ein passives Zuschauen, ein Beiseitestehen und eine
Vernachlässigung der Kontrollpflicht nicht geduldet werden

kann. Auch ist bei der Festlegung der Schuld die
betroffene Persönlichkeit hinsichtlich ihrer Fähigkeiten
und Kenntnisse mitzubeurteilen. Diesen Feststellungen ist
noch etwas fundierter nachzugehen.

Zur Meinung des Gesetzgebers
in der Verantwortlichkeitsfrage

In der Rechtslehre wird heute ganz offensichtlich die
Meinung vertreten, dass der Verwaltungsrat einer
Aktiengesellschaft alle Geschäftsleitungs-Funktionen mit haf-

6 BGE 96 IV 155 ff., Urteil vom 27. November 1970.

432 Schweizer Heimwesen IX/84



tungsbeschränkender Wirkung an ein Direktorium
delegieren kann, an ein Leitungsorgan also. Einzig die
Überwachungsfunktion ist nicht delegierbar. Er haftet, anders
ausgedrückt, für die Sorgfalt in der Auswahl, Unterrichtung

und Überwachung der Mitglieder dieses geschäftsleitenden

Organs. Im weitern spielt eine derart verstandene
Kompetenzdelegation nur dann, wenn dem aussenstehen-
den Dritten, beispielsweise einem Gläubiger als möglichem
Verantwortlichkeitskläger, die Pflichtenhefte der einzelnen
Funktionsträger offengelegt werden, so dass er auch die
Möglichkeit für eine vorgängige Abklärung der Zuständigkeiten

besitzt. Der Bundesrat meint in seiner Botschaft
zur Aktienrechtsrevision, dass nur eine solche Transparenz
«eine Beschränkung der Verantwortlichkeit gestattet», das
heisst einzig die Klarstellung und Offenlegung der
Aufgabenzuweisung «eine Beschränkung der Haftung» erlaube.
Aufgabenteilung, Offenlegung und Haftungsbeschränkung,
sagt der Bundesrat weiter, bildeten eine legislatorische
Einheit. Ich meine, dass diese Grundprinzipien für die
Verhältnisse in einem Heim gleichfalls Geltung haben
könnten, also eine Aufsichtsbehörde zum Beispiel oder
eine Heimkommission - bestehe sie nun aus einer oder
mehreren Personen - Aufgaben mit haftungsbeschränkender

Wirkung an eine Heimleitung delegieren darf.

Weil, wie wir gesehen haben, zwischen Aufgabenordnung,
Kompetenzdelegation und Haftungsregel engste Verbindungen

bestehen und die Verknüpfung zwischen Organisation

und Verantwortlichkeit unbestritten ist, verlangt der
bundesrätliche Entwurf in diesen Belangen absolute Klarheit

und demzufolge die Redaktion eines schriftlichen
Organisationsreglementes. Dieses Reglement muss in den
Statuten erwähnt sein, was bedeutet, dass hiefür eine
Ermächtigung durch die Generalversammlung, die allein
für den Inhalt der Statuten verantwortlich ist, vorliegen
muss. Die Aktiengesellschaften haben das Organisationsreglement

auch beim Handelsregisteramt zu hinterlegen,
damit es Dritten zur Einsichtnahme offensteht. Der
Bundesrat meint in seiner Botschaft, auf diese Weise werde
es jedem möglich sein, Aufgaben und Verantwortlichkeit
aller Organe zu erkennen und in einem allfalligen Verant-
wortlichkeitsprozess «den richtigen Beklagten zu wählen».
Gezieltes Klagen soll also möglich werden. Ein neuer
Artikel 754, Abs. 2 OR fasst diese Neuerung wie folgt
zusammen:

«Wer die Erfüllung einer Aufgabe befugterweise und in
Übereinstimmung mit dem Organisationsreglement einem andern Organ
überträgt, haftet für den von diesem verursachten Schaden, sofern
er nicht nachweist, dass er bei der Auswahl, Unterrichtung und
Überwachung die nach den Umständen gebotene Sorgfalt
angewendet hat.»

Kompetenzdelegation befreit demnach nicht von der
Haftung, beschränkt aber die Verantwortung auf Auswahl,
Unterrichtung und Überwachung der untergebenen
Organpersonen. Dem Delegierenden kommt dabei die Beweislast
zu, das heisst, er hat zu beweisen, dass für ihn eine
Haftungsbeschränkung in Frage komme, weil er bei der
Delegation alle Sorgfalt angewendet habe.

Ich lege Wert auf die Feststellung, dass die Rechtssprechung

schon heute diesen Grundsätzen folgt, auch wenn
ich nun immer die jüngste bundesrätliche Botschaft zitiert
habe. Delegation wird bejaht, Haftungsbeschränkung ist
indessen nur möglich, wenn Aufgaben an eine andere

Organperson delegiert werden, nicht aber an sog. Hilfspersonen.

Bei Hilfspersonen, die nicht ausdrücklich als
Organpersonen bezeichnet sind, trägt immer der Vorgesetzte

die volle Haftung für den von seinem Untergebenen
verursachten Schaden, vor allem aber dann, wenn die
Hilfsperson noch minderjährig ist. Ich neige zur Auffassung,

dass dies - auf Heimverhältnisse übertragen -
bedeuten müsste, Aufgabendelegation sei zwar im Heim
ebenfalls denkbar und erzieherisch sogar erwünscht, die
Heimleitung könne sich indessen wohl nur in seltenen
Fällen aufeine Haftungsbeschränkung berufen. Dagegen
können Fürsorgebehörden und Heimkommissionen als
Aufsichtsorgane in der gleichen Weise - wie der
Verwaltungsrat in der Aktiengesellschaft - der Heimleitung
vermehrte Kompetenzen übertragen. Im Zusammenhang
mit der Organhaftung sei in Erinnerung gerufen, dass die
Abwesenheit eines Organmitglieds (Heimleitung,
Heimkommission) an wichtigen Sitzungen oder eine Stimmenthaltung

zu keiner Befreiung von der Verantwortung führt,
wenn «nunmehr ein der Gesellschaft abträglicher Be-
schluss zustande kommt» 7.

Delegation und Verantwortung im wirtschaftlichen Alltag

Im wirtschaftlichen Alltag haben diese juristischen
Regelungen zu ganz wesentlichen Konsequenzen geführt.

Zum einen steht jetzt wohl eindeutig fest, dass Führungsoder

Management-Modelle, die eine vollständige Delegation

von Verantwortung vorsehen, nicht akzeptabel sein
können. Das Aktienrecht zählt ja die nicht-delegierbaren
Aufgaben erschöpfend auf. Sodann dürfte klar geworden
sein, dass die eigentliche Führungsverantwortung bei den
obersten Organen verbleiben muss. Bei allem Verständnis
für Massnahmen zur Entlastung der Verwaltung müssen
die langfristig bedeutsamen Ziel-, Strategien- und
Mittelentscheidungen Sache der Verwaltungsräte bleiben. Manche

Verwaltungsräte bekannter schweizerischer Unternehmen

haben die harte Wirklichkeit dieser Aussage im
Verlaufe der letzten Rezessionsjahre deutlich verspürt und
sind sogar vor Verantwortlichkeitsklagen nicht sicher.
Gegen eine Delegation der Ausführungsverantwortung ist
nichts einzuwenden, sofern der mit neuen Kompetenzen
ausgestattete Mitarbeiter kraft seiner Ausbildung und
Erfahrung überhaupt in der Lage ist, die ihm übertragenen
Aufgaben unter Beachtung der Grundsätze über die
Sorgfaltspflicht sinnvoll zu erfüllen.

Trotz dieser scheinbar völlig klaren und juristisch eindeutigen

Vorstellungen ist aber nicht zu übersehen, dass die hier
formulierten Prinzipien mancherorts im Widerspruch zu
den tatsächlichen wirtschaftlichen Erscheinungsformen
stehen. Unter dem Einfluss der neueren Soziologie und
eines neuen Demokratieverständnisses bekennen sich die
meisten Firmen zu kooperativen und partizipativen
Führungsprinzipien. Patriarchalische oder gar autoritäre Führung

werden abgelehnt. Unter dem Einfluss dieser neuen
Welle haben Entscheidungsträger höherer Stufe Befugnisse
in überreichem Masse an mittlere und untere Kader
delegiert. Der Kreis der am Entscheidungsprozess Teilhabenden

sollte aufdiese Weise ausgedehnt werden, eine Idee,

1 Guhl, Theo/Merz, Hans/Kummer, Max: Das Schweizerische Obligatio-
nenrecht mit Einschluss des Handels- und Wertpapierrechts, 6. Auflage,
Zürich 1972, S. 631.

433



der ich an sich voll beipflichte. Man hat aber vergessen,
dass der Entscheidungsprozess in einzelne Phasen zerfallt:
in die Phase der Entscheidungsvorbereitung, in den eigentlichen

Entscheidungsakt, die Entscheidungsdurchsetzung
und die Entscheidungskontrolle. Bei der Entscheidungsvorbereitung

sind Mitwirkungsrechte, Mitsprache- und
Mitbestimmungskompetenzen sehr wohl am Platze.
Demokratische Verantwortung heisst denn auch, all jene an
der Entscheidungsvorbereitung mitwirken zu lassen, die

von der Sache her kompetent sind, Beschlüsse planerisch
vorzubereiten. Der eigentliche Entscheidungsakt aber (mit
Einschluss der Entscheidungsverantwortung) ist nur
begrenzt delegierbar. Er ist sicher delegierbar bei Alltags- und
Routineentscheidungen, nicht aber bei Grundsatzentscheidungen

über Zweck und Zielsystem der Unternehmung.
Demokratische Verantwortung kann niemals bedeuten,
durch permanentes Delegieren die Verantwortung so lange
zu spalten, bis letzlich eindeutige Träger der Verantwortung

fehlen.

Im weiteren muss auf etwas Eigenartiges hingewiesen
werden: Bei Umfragen begrüsst fast jedermann die
Demokratisierung und die Kompetenzdelegation im Betrieb. In
der betrieblichen Wirklichkeit aber ist nur eine Minderheit
wirklich willens und bereit, die Konsequenzen der Mitwirkung

auch zu tragen, heisse sie nun Mitbestimmung oder
nur Mitsprache. Denn die Konsequenzen tragen heisst: für
die Schäden, für die Schulden haften, heisst Verluste
abdecken, welche als Folge von Fehlentscheidungen auftreten.

Wer die Wirtschaft kennt, wird bestätigen, dass

Demokratie und Verantwortung vielerorts nicht mehr so
erwünscht sind, wie das manche wahrhaben wollen. Als
Folge der Angst vor Verantwortung, vor Schuld und vor
Bestrafung erfolgt denn auch in manchen Unternehmen
eine Art von Rückdelegation von Kompetenzen an die
obere Führungsebene. Es ist eine meiner persönlichen

Erfahrungen im Umgang mit Firmen aller Art, dass

wesentlich weniger Menschen Verantwortung im Betrieb
wirklich wollen, als dies in Lehrbüchern zu lesen ist, und
dass sie ein Mehr an Verantwortung keineswegs als einen
Schritt auf dem Weg zur persönlichen Selbstverwirklichung

empfinden.

Diese Tendenz des Abschiebens von Verantwortung führt
in letzter Zeit zu Forderungen, die doch zum Nachdenken
zwingen. Immer häufiger werden Kollektiventscheidungen
von Entscheidungsgremien in Frage gestellt, die Anonymität

von Organen, Räten, Kommissionen bedauert. Der Ruf
nach Persönlichkeiten, die ihren Namen für eine Sache

geben, die für einen Entscheid mit der ganzen physischen
und moralischen Kraft einstehen und die letztlich auch den
Mut zum Entscheid haben, selbst zum unpopulären, ist
nicht mehr zu überhören. Sicher wäre es übertrieben, zu
behaupten, die Demokratisierungswelle gehöre der
Geschichte an. Ich meine aber, dass die Wogen der Begeisterung

für Demokratie und Delegation im Abflachen begriffen

sind, weil gerade in harten wirtschaftlichen Zeiten die
Kraft zum Entscheid nicht jedermann gegeben ist, und das

Durchsetzungsvermögen schon gar nicht. Gefragt sind
wieder Menschen, Persönlichkeiten, und nicht Gruppen,
Gremien, Kommissionen, Behörden, Parteien sowie
Körperschaften aller Art. Ich neige dazu, von einer neuen
Aufwertung des Individuums zu sprechen.

*

Damit bin ich am Ende meiner Überlegungen, welche die
spezifische Situation eines Heimes bewusst nicht beleuchten

wollten. Es wird nun Sache der weiteren Gespräche
sein, darüber zu befinden, inwieweit gewisse Feststellungen
und Aussagen auch in Heimen bedeutsam sein können.

Demokratische Verantwortung - eine Utopie?

Von Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung VSA

Nachdem von berufener Seite Klärendes zum Begriff der
Demokratie und zu deren Anwendung im Militär, Staat
und Wirtschaft ausgeführt worden ist, soll meinerseits jetzt
ein Versuch gewagt werden, dazu einige Gedanken aus
philosophisch-anthropologischer Sicht beizusteuern. Das
bedeutet insofern eine Einschränkung als damit nicht
unmittelbar aktuelle Probleme behandelt werden, sondern
versucht wird, grundsätzliche Erwägungen zur demokratischen

Lebensform allgemein anzustellen.

Heimleiter sagten mir schon öfters - nicht ohne ein
gewisses Vergnügen-, ihr Heim sei ein «Staat» sui generis.
Damit wollten sie wohl sagen, ihr Heim sei eine «gewachsene»

Welt, mit eigenen Prinzipien, eigenen Lebensformen,
eigenem Demokratieverständnis usw., ohne natürlich alle
Gemeinsamkeiten mit anderen «Staaten» Heimen)
abstreifen zu können oder zu wollen.

Diese Vielfalt bei aller Gemeinsamkeit findet sich auch
beim Verständnis von «Demokratie» und «demokratisch».
Manche scheinen dabei zum Beispiel «Einmütigkeit aller»

zu meinen, was natürlich eine Verengung ist, genauso wie
die gegenteilige Meinung, in einer Demokratie könne jeder
tun und lassen was er wolle. Einmütigkeit aller würde doch
kaum eine abweichende Meinung gelten lassen, ja sie nicht
einmal gerne anhören wollen. Totale Ungebundenheit
aller müsste jedes Gemeinschaftswesen früher oder später
zerstören. Beides kann Demokratie doch wohl nicht
meinen.

Andere scheinen, wenn sie die Demokratie preisen, zu
vergessen, dass es keine Demokratie ohne Demokraten
gibt. Aber es sind immer Menschen, die die Ideale und
Ziele der Demokratie verwirklichen müssen. Eine Demokratie

lebt in erster Linie nicht von Leitbildern und
Zielsetzungen, und wären sie noch so einmütig erstellt
worden. Wichtiger ist die ungebrochene demokratische
Einstellung beim Verfolgen derselben.

Die Frage ist freilich, ob man Demokratie im vollen Sinne
verwirklichen kann, oder ob Demokratie ein Ideal ist, nach
dem zu leben Sterbliche im besten Falle versuchen können.

434 Schweizer Heimwesen IX/84



Jean-Jacques Rousseau jedenfalls meinte einmal: «S'il y
avait un peuple de dieux, il se gouvernerait démocratiquement.

Un gouvernement si parfait ne convient pas à des
hommes». Die Demokratie also eine Staatsform für
Götter? Dann wäre freilich Demokratie für uns Sterbliche
allenfalls ein Ideal, wenn nicht gar eine Utopie.

Nun, eine Utopie muss nicht nichts bedeuten. Utopien
htmen in der Ideengeschichte geholfen, dem geistigen und
schalen Fortschritt Ziele zu setzen und Wege dazu
gewiesen. Scheinbar blosse Träumereien, Ideen, Fantasien,
Sehnsüchte und grosszügige Entwürfe standen am Anfang
von ganzen Epochen. So sah zum Beispiel der grosse
Gelehrte Roger Bacon bereits im 13. Jahrhundert eine Welt
von Autos, Unterseebooten usw. voraus. Er sah eben in
Naturkenntnissen mehr als nur art pour l'art. Noch waren
die Menschen nicht fähig, sie in Technik umzusetzen. Aber
künftige Zeiten werden die Fähigkeit dazu erworben haben!
Aber eben, die Menschen müssen sich dafür einsetzen, sie
müssen es wollen. Das gilt nicht nur von der Technik, das

gilt auch von der Demokratie - wobei freilich entscheidende
Unterschiede nicht übersehen werden dürfen! In der

Technik gestaltet der Mensch Objekte um, in der Demokratie

sich selber. Daher denn auch die spezifischen
Schwierigkeiten bezüglich der «Utopie» Demokratie.

Im folgenden möchte ich zuerst kurz zwei Haltungen
gegenüber «Utopie» vorstellen, um dann selber eine
Stellungnahme aus anthropologischer Sicht zu versuchen,

I

Die erste Haltung gegenüber Utopien entnehme ich von
Ernst Bloch. Ernst Bloch, 1977 in Tübingen im Alter von
92 Jahren gestorben, hat in seinem Werk «Das Prinzip
Hoffnung» (Frankfurt a.M. 1959) die Utopie zum menschlichen

Spezifikum schlechthin gemacht. Das
Untermenschliche kennt keine Utopien, wohl aber der Mensch.
Wünsche, Sehnsüchte, Erwartungen, Träume bestimmen
unser Leben. Sie halten uns in Atem, zugleich die
Spannkraft in uns belebend. Wo Erwartung ist, ist auch
Hoffnung aufNeues, aufVeränderung. Diese immer schon
vollzogene Erwartung bezüglich Zukunft sieht Bloch in
allen möglichen Verhaltensweisen durchschimmern. So
fuhren wir zum Beispiel, schreibt er, «als Kinder auf, nicht
immer im Schreck, sobald draussen die Klingel ging. Ihr
Laut zerreisst die stille, dumpfe Stube besonders gegen
Abend. Vielleicht kommt nun ein dunkles Gemeintes,
dieses, was wir suchen, was uns wieder sucht. Sein
Geschenk verwandelt und bessert alles, es bringt eine neue
Zeit» (Band 1, S. 45). Das Klingeln an der Türe ist vertraut;
aber wir verbinden auch Neues, Unvertrautes, Un-Heim-
liches damit; weil wir warten und erwarten, immer schon.
Niemand kann sagen, woher dieses Warten und Hoffen
kommt, wer es antreibt, wer es erregt. Alles was lebt, ist
erregt, ist in Bewegung. Und das solange es lebt. Dass man
lebt, ist gegeben. Genauso das Sich-Verändern, Warten,
In-die-Zukunft-Blicken. Diese Erregung ist in uns. Keiner
hat sich diesen drängenden Zustand ausgesucht. Er ist mit
uns, seit wir uns erfahren. Wir spüren ihn als Drang. Und
vom Dass des Drängens kommen wir nicht los, auch wenn
er uns todmüde macht. Was wir eigentlich erwarten,
können wir oft nicht sagen. Und dennoch gibt das unserem
Dasein Spannkraft, Dimension, Intensität.

Das allein wäre allerdings zu wenig. Intensität bringt auch
der Schrecken und die Angst. Und was es heisst, konnten
jüdische Menschen wie Ernst Bloch in der Nazi-Zeit
hautnah erfahren. Dennoch schreibt er ein Buch über das

Prinzip Hoffnung. Wie wir das Fürchten gelernt haben in
unserer Zeit, so kommt es jetzt darauf an, so Bloch, das
Hoffen zu lernen. - Geht das überhaupt? Kann sich der
Hoffnungslose, der über jedes Mass Enttäuschte, der sich
Fürchtende einen inneren Ruck geben und mit neuen,
hoffenden Augen in die Welt sehen? Nun, so einfach geht
das auch nach Bloch nicht. Aber der Mensch ist, so Bloch,
auf Veränderung aus, besser: er ist immer schon Veränderung,

auch der Hoffnungslose. Es fragt sich somit nur,
welcher Art unser Auf-Veränderung-Aussein ist: von
Hoffnung bestimmt oder von Hoffnungslosigkeit? Wer die
Hoffnung verloren hat, kann sie vermutlich am ehesten
wiederfinden, wenn er hoffenden Menschen begegnet, die
Nähe hoffender Menschen sucht, mit ihnen arbeitet, ihr
Leben teilt. Was einem freilich niemand abnehmen kann,
ist, sich der Hoffnung zu öffnen. Wenn ich die Klingel nicht
hören will, und nicht gewillt bin, die Türe zu öffnen,
kommt nichts Neues, Hoffnung Weckendes auf mich zu.

Es wäre aber zu wenig, Hoffnung bloss individuell zu sehen,
bloss für sich persönlich etwas zu hoffen. Hoffnung muss
sich ausweiten, muss uns Grenzen sprengen lassen. Ihr Feld
ist die weite Welt und die ganze Zukunft; und sie will eine
bessere Welt, eine bessere Zukunft.

Was wir jetzt sehr allgemein sagten, lässt sich auf einzelne
Problemkreise transponieren, auch auf die Welt der
Heime. Nehmen wir Bloch ernst, heisst das zum Beispiel:
Hoffnungen, Wünsche, Träume sind in Worte zu kleiden
und einander mitzuteilen. Die Utopie einer demokratischen

Verantwortung im Heim muss sich in Gesprächen,
aber auch in Leitbildern, im Pflichtenheft jedes einzelnen
usw. niederschlagen. Das Noch-nicht-Bewusste muss be-
wusst gemacht werden, und zwar immer wieder. Das
Wunschgeträumte kann und soll mehr und mehr verwirklicht

werden. Und dazu müssen wir einander helfen und
einander anspornen. Hoffnung ist lehr- und lernbar. Durch
dieses gemeinsame Wollen kann sich auch im Heim Neues
ereignen, kann Hoffnung neue Strukturen entstehen lassen,
kann Hoffnung ein bestimmendes Lebens-Element werden.

Ich möchte Ihnen jetzt gleich eine Viertelstunde Zeit
geben, um einen Wachtraum für Ihr Heim zu träumen.
Schreiben Sie bitte Ihre Utopien auf; mit oder ohne
Namen. Ich möchte nachher einen Gesamttraum daraus
zusammenzustellen versuchen.

II
In Anlehnung an «Das Prinzip Hoffnung» hat Hans Jonas
«Das Prinzip Verantwortung» (Frankfurt a.M., 79)
geschrieben; ein Buch, das im Moment einiges von sich reden
macht. Der deutsch-amerikanische Gelehrte jüdischer
Abstammung versucht in diesem Werk eine Ethik für die
technologische Zivilisation zu entwickeln. Ein höchst
dringliches Anliegen! Für Jonas ist Ernst Blochs Utopie
ein «zaubervoll leerer Ruf», der ebenso wie Opium für
Menschen wirken kann wie die Religion es nach Karl Marx
tut.

435



Nicht dass Jonas keinen Sinn für die Zukunft hätte. Aber
er lässt seine Philosophie nicht beim Träumen und
Wünschen und Hoffen beginnen. Utopien gehen nicht nach
und nach in Wirklichkeit über und können auch nicht alle
nach und nach zu Realität gemacht werden. Hoffen lässt
sich nicht wirklich lehren und lernen, wie Bloch meinte,
und soll nicht in der Weise gelernt werden. Es würde ein
überwiegend utopisches Hoffen gelernt, ohne Chancen auf
Verwirklichung. Und solche utopischen Träumer braucht
die technologische Zivilisation nicht dringend nötig. Sie
hat Menschen nötig, die auf dem Boden der Tatsache
stehen und gewillt sind, Verantwortung zu übernehmen
und zu tragen.

Das Prinzip Verantwortung lässt nicht nur den Blick in
die Zukunft schweifen. Es erlaubt auch, eine positive
Haltung zur Vergangenheit zu haben. Vieles, was
Menschen geschaffen haben, wurde nur unter grössten Anstrengungen

erreicht. Diese Leistungen erheischen Respekt.
Bevor wir uns nach Neuem ausstrecken, sollten wir uns
auch fragen: haben wir überhaupt die Kraft, das bisher
Geschaffene zu erhalten oder müssen wir daran unliebsame
Abstriche vornehmen? Der Vergangenheit verbunden zu
sein oder uns am Vergangenen zu orientieren kann unter
Umständen realistischer sein als immer nur, wie hypnotisiert,

auf die Zukunft zu starren. Nicht jede Veränderung
ist auch eine Verbesserung!

Wenn wir Utopien begegnen, dann haben wir uns zu
fragen: Ist so etwas überhaupt möglich oder ist es eine
blosse Gedanken-Konstruktion, eine blosse Theorie?
Wenn sie realisierbar ist, müssen wir fragen, ob ihre
Realisierung wünschbar ist oder nicht. Hätten wir dabei
eventuell viel Negatives in Kauf zu nehmen, so dass es sich
(fast) gar nicht lohnt, sich darum zu bemühen? Die
Erfüllung aller materiellen Träume zum Beispiel ist eine
unrealisierbare Utopie. Dass alle Jugendliche gleiche
Startchancen für das künftige Leben haben, ist aus
verschiedenen Gründen nicht zu realisieren. Zu verschieden
sind die Lebensumstände, die körperlichen und geistigen
Begabungen usw. Die Altersvorsorge wird immer Lücken
haben. Das in jeder Beziehung «klassenlose» Heim wird es
nie geben. Hingegen könnte ein reiches Land jedem über
20 Jahren den Besitz eines Autos garantieren. Aber können
wir das angesichts der Umweltprobleme wirklich wollen?
Eine vermehrte Lebensqualität wäre damit jedenfalls nicht
verbunden.

Schrägspiegelschränke
verschiedenste Modelte

Armoires à miroir incliné
différents modèles

Grauba AG
Postfach
4008 Basel

Telefon
061/352666

Das alles will nicht in Abrede stellen, dass Bloch mit
seinem «Noch-Nicht» etwas Wichtiges entdeckt hat und
dass Hoffnung ein gewaltiger Antrieb für den Menschen
ist, für den einzelnen, für Gemeinschaften, ja für die ganze
Menschheit. Die Welt ist tatsächlich noch nicht, wie sie
sein soll. Und auch die Menschen sind es nicht. Wir sollen
erst wirkliche Menschen werden! Aber nicht auf dem
Wege, wie es Bloch meinte! Der Mensch ist nicht wie eine

Larve, die erst zum Eigentlichen, zum Schmetterling
werden muss (Bloch); das Eigentliche des Menschen liegt
nicht erst in der Zukunft, es ist immer auch schon da. Er
trägt es schon in sich. Deswegen auch wird sich der Mensch
in der Zukunft nie völlig übersteigen, wie er auch nie
einfach wieder ins Tierreich zurückkehren wird. Das
heisst, was der Mensch sein soll, trägt er irgendwie schon
in sich und muss es doch immer wieder neu werden. Es ist
deshalb durchaus richtig zu sagen : «Werde, der du bist!»
Ohne Zweideutigkeit lässt sich der Mensch nicht begreifen.
Auf der einen Seite ist er schon immer wirklich Mensch,
auf der anderen Seite ist er immer auch ein «Noch nicht».
Er hat in Verantwortung Mensch zu sein und zu werden.
Das wirkt sich aus, aufunsere Fortschrittserwartungen, auf
unsere Arbeitswelt, unsere Institutionen, unser grundsätzliches

Verhalten. Demokraten können wir nur werden,
wenn es die Menschen in einer gewissen Weise immer
schon waren und sind. Völlig anders kann der Mensch nur
in Träumen werden, nicht aber in der Realität.

Halten wir fest: Menschsein hält die Lehrbarkeit der
Hoffnung in Schranken. Auch wenn das Immer-schon-
Hoffen bewusst gemacht wird, gibt es vieles im Alltag, das

nicht «gemacht» werden kann. Demokratische Verantwortung

zum Beispiel bleibt immer auch ein Stück Utopie,
rückgebunden an die Zweideutigkeit des Menschen.

III
Professor Kilgus hat in seinem Referat davon gesprochen,
dass wesentlich weniger Menschen Verantwortung im
Betrieb wirklich wollen, als dies in Lehrbüchern zu lesen
ist. Das Mehr an Verantwortung, so meinte er, werde
offenbar nicht von allen als entscheidender Schritt zur
persönlichen Selbstverwirklichung empfunden.

Das mag manchen überrascht haben, mich jedenfalls hat
es. Denn die Forderung nach subjektiver Selbstverwirklichung,

von der in den letzten Jahren so viel zu hören war,
schloss ganz selbstverständlich mehr Mitbestimmung ein,
und das wiederum mehr Verantwortung. Hat Jonas also
doch etwas Richtiges ausgesprochen, wenn er vor dem

436 Schweizer Heimwesen IX/84



Aufgehen in Utopien warnte? Ist immer mehr Selbst,
immer mehr Freiheit und Verantwortung, immer mehr
Demokratie eine solche Utopie? - Ich weiss, das Thema
ist vielschichtig; es ist schwer, bei Überlegungen dazu alle
Aspekte einzubeziehen und allen gerecht zu werden. Wer
demokratische Verantwortung einfach als Utopie «abtun»
wollte - so viel sei jetzt schon gesagt -, würde es sich aber
zu einfach machen und käme anthropologisch in ein
fragwürdiges Licht. Das folgende will nicht eine abschliessende

Antwort sein. Ich verstehe es als anthropologischen
Beitrag zum Thema «Demokratische Verantwortung».

Als erstes möchte ich daran erinnern, dass es nicht nur die
äusseren Zwänge gibt - verkörpert vom Staat, den Kirchen,
den «Kapitalisten» -, sondern dass auch innere Zwänge
eine Realität sind, und zwar eine mindestens ebenso harte.
Auch wenn alle äusseren Pressionen beseitigt wären,
würden die individuellen körperlichen und seelischen
Faktoren uns in unsere Grenzen weisen. Oft scheint es,
dass, je mehr wir uns von äusseren Zwängen befreien, wir
uns desto mehr von den «naturgegebenen» Trieben und
Antrieben versklavt sehen. Wir fühlen uns dann mit
anderen Worten desto mehr triebabhängig, bedürfnissüchtig,

an uns selbst versklavt, und damit sehr unfrei (^Drogen?).

Kürzlich sagte mir ein Altersheimleiter, dass die
betagten Menschen immer mehr «bedürfnisversklavt»
seien. Das moderne Verständnis von Freiheit führe sie in
innere Versklavungen und damit in grosse Nöte, die mit
sehr viel Leiden verbunden seien. Vielleicht kann man
sagen: der Mensch wird leicht zum Sklaven seiner
Selbstverwirklichung, wenn er vergisst, dass das Selbst nicht bloss
zu befreien, sondern auch in Grenzen zu «halten» ist.
Selbstverwirklichung meint nicht bloss Selbst-Enthemmung,

sondern auch Selbst-Beherrschung.

Karl Jaspers hat meines Erachtens überzeugend dargetan,
was es für den Menschen heisst, ein «geschichtliches»
Wesen zu sein: Wir erfahren uns in konkreten Aktivitäten
immer endlich, das heisst begrenzt. Wir erfahren, dass wir,
wenn wir dieses tyn, nicht jenes gleichzeitig auch tun
können. Wir wissen, dass, wenn wir uns für dieses
entscheiden, eine Festlegung erfahren; wir können darauf
zurückkommen, aber es nicht einfach ungeschehen
machen. Neben den mit Geschichtlichkeit gegebenen Schranken

sind die moralischen zu beachten. Ich meine auch da
nicht - jedenfalls nicht primär - aussengesteuerte, hetero-
nome Schranken. Seit Kant spätestens ist bewusst geworden,

dass es der Vernunft «eingeschriebene» moralische
Schranken gibt. Sie zu beachten macht wahre Verantwortung

aus und aus dem Menschen ein achtungswürdiges
Wesen. Die zentrale Forderung der Vernunft lässt sich so
fassen: Vernunft muss sich selbst immer bejahen; ein
vernünftiges Wesen ist nie bloss als Mittel, sondern immer
auch als Zweck zu behandeln.

Das heisst dann: in allem Tun immer auch die Rechte und
das Wohl des andern mitzubedenken. Man kann das in
Wohlverhaltens-Katalog umsetzen oder in erzwingbare
Gesetze (Legalität), begrenzt dann allerdings nur das
Ausmass der Selbst-Sucht des einzelnen und der
gesellschaftlichen Gruppen, stellt aber die prinzipielle
Herrschaft dieser Selbst-Sucht nicht in Frage. Man kann das
aber auch aus innerer Einsicht und aus freier Verantwortung

heraus (Moralität) tun. Dann wird wahre Selbst-
Beherrschung erreicht. Dann bin ich frei in Schranken und
stehen Schranken im Dienste der Freiheit. Ich bin dann

zwar nicht wie ein Gott frei, aber auch nicht ein in blossen
Freiheitsutopien Gefangener und Verlorener. Die Freiheit
wird real, lebbar, endlichen Vernunftswesen angemessen.

In einem zweiten Punkt möchte ich nicht grundsätzlich
Neues sagen, wohl aber das Gesagte in einen weiteren
Themenkreis einbringen und etwas konkreter werden
lassen. Wenn oben gesagt wurde, der Mensch soll werden
was er ist, dann ist das auch so zu verstehen, dass jede
Kultur sogenannte objektive Werte und Überzeugungen
geschaffen hat und tradiert, in der Meinung, sie seien
Stützen für die Lebensbewältigung sowohl des einzelnen
als auch der kulturellen Gruppe. Für philosophisch
orientierte Anthropologie ist klar, dass der Mensch ein Bild
von sich braucht, um sich zu dem zu machen, was er sein
kann und der kulturellen Sozialisation nach ein Stück weit
auch schon ist. Schon die Suche nach einem verbindlichen
Menschenbild scheint nun aber heute vielen bereits eine
Bedrohung der Freiheit und damit der Selbstverwirklichung

zu sein. Sie scheinen zu meinen, am Ende des

Befreiungskampfes sei man dann auch endlich frei von
allen Werten und Orientierungen. Sie scheinen für reine
Freiheit zu kämpfen. Dabei wird aber vergessen, dass
menschliche Freiheit immer Freiheit in Schranken ist, wie
ich eben dargetan habe. Freiheit kommt ohne bestimmte
Inhalte und damit Schranken nicht aus. Freiheit führt
damit, und das scheint mir Jonas sagen zu wollen, immer
eine gewisse Zweideutigkeit mit sich. Formulierte Frei-
heits-Inhalte werden, wenn sie nicht auch (frei) verinner-
licht wurden, zu etwas Äusserlichem. Wir können sie
eventuell als solche bewundern, wenn sie uns nichts weiter
angehen (den Mut der Polarforscher, die Selbstdisziplin
der Astronauten usw.); sie wirken sich aber früher oder
später als beklemmend und als Zwang aus, wenn sie unser
Verhalten - ohne dass sie von uns auch frei internalisiert
wären - mitbestimmen sollen. Ein kulturelles Erbe kann
deshalb nie bloss tradiert, es muss immer auch (frei)
übernommen und angeeignet werden. Und das heisst, es

muss sich auch in die Kritik nehmen lassen, es muss sich
Änderungen gefallen lassen, Bereicherungen hinnehmen
usw. Das kulturelle Erbe gilt, aber es gilt nicht unveränderbar

Zweideutigkeit).

Eines steht für Vernunft - und damit für den vernünftigen
Menschen * - allerdings nicht zur Disposition: die
Vernunft als solche und damit die Grundsätze vernünftiger
Moralität: Die Würde der Vernunft; die Achtung vor dem
mit Vernunft begabten Wesen «Mensch»; der (objektive)
Grundsatz, ein menschliches Wesen nie bloss als Mittel zu
benutzen, sondern immer auch als Zweck zu behandeln
usw. Und wenn das kulturelle Erbe und damit die
Freiheits-Inhalte zu diskutieren sind, dann kann das nicht
auch noch in die Diskussions-Masse eingehen. Es ist das

«Mass», an dem sich neue Freiheitsinhalte messen lassen
müssen und alte sich bewähren können. Kein wahrer
Freund der Freiheit wird an dem rütteln lassen!

Lassen Sie mich noch einen dritten Punkt kurz ansprechen
- auch er verdeutlicht bloss schon Gesagtes -, die
Verantwortung. Wir haben gesehen, dass Selbst-Beherrschung
eine Forderung an uns alle ist, ja eine Verpflichtung der

* Zur Religion in diesem Zusammenhang habe ich mich anderswo
geäussert. Siehe «Glaube aus anthropologischer Sicht», in: Erziehung aus
der Kraft des Glaubens? - Schriften zur Anthropologie des Behinderten
II, VSA-Verlag, S. 5-23.

437



Vernunft. Selbstbeherrschung bekommt allerdings ihren
vollen Wert erst im Rahmen einer Intersubjektivitätstheo-
rie. Ich habe mich als Vernünftiger frei zu beschränken
und zu beherrschen, damit der andere Vernünftige neben

mir bestehen kann. Bestehen kann! In diesem «kann»
steckt unendlich viel, unter anderem auch die nie endende

Sorge um konkret lebbare Freiheits-Inhalte für alle:
bezüglich leibliches und geistiges Wohl, Erziehung,
Bildung, Sicherheit, Erholung, Fürsorge usw. Wir nennen das

«Verantwortung»: für andere, für uns, für das Ganze!
Gewiss, es ist dies abgeleitete Verantwortung, aus der
ursprünglichen Verantwortung der Vernunft nämlich, sich
selbst angemessen zu realisieren. Aber auf all diese

Verantwortungen kommt es im konkreten Alltag an. Da
erleben wir Freiheit konkret, bis gleichsam in die Fingerspitzen

hinaus. Für diese Freiheit aller zu kämpfen ist jeder
berufen, nicht nur eine kleine Schar «Auserwählter». Die
Selbst-Beherrschung in Verantwortung für die Andern und
für sich kann keiner von sich weg-delegieren.

Dennoch zeigt uns der Alltag immer wieder, dass genau
das geschieht. Menschen weichen der Verantwortung aus,
suchen sich ihr zu entziehen, überlassen sie Vorgesetzten,
suchen sie stillschweigend wegzuwälzen. Unter Wegdelegieren

verstehe ich nicht das sinnvolle Übertragen von
Befugnissen. Das legitimiert ja zum Beispiel gerade die
Existenz von Institutionen. Unter Weg-Delegieren
verstehe ich die Meinung, man könne sich der Verantwortung
entziehen. Das geht nicht, weil wir ohne ursprüngliche
Verantwortung nicht vernünftige Wesen wären, und ohne
abgeleitete Verantwortung nicht unser Mensch-Sein erfüllen

könnten.

Verantwortung lässt sich deshalb nicht abgeben. Wir tragen
alle auch gemeinsame Verantwortungen. Das schliesst

Kritik nicht nur nicht aus, sondern fordert sie geradezu,
auch und gerade an unserem kulturellen Erbe. Aber Kritik
ist kein absoluter Wert. Kritik muss befreien, im Hinblick
auf mehr Vernunft in unserer Lebenswelt. Mehr realisierte
Vernunft aber erlaubte auch mehr demokratische
Verantwortung, nein: erforderte mehr demokratische Verantwortung!

Halten wir fest: Freiheit ist Voraussetzung für
Selbstverwirklichung. Selbstverwirklichung meint immer auch
Selbst-Beherrschung. Diese gewinnt aber ihren vollen Sinn
erst einerseits im Rahmen der Intersubjektivität, anderseits
auf dem Hintergrund der Realisierung von Vernunft.
Tradierte kulturelle Werte sind in dieser Perspektive zu
sehen und kritisch zu beurteilen.

Das grösste Wunderding

ist doch der Mensch allein;

er kann, nach dem er's macht,

Gott oder Teufel sein.

Angelius Silesius

Kleines Handbüchlein:

«Versicherungen
im Heim»

Im VSA-Verlag im Jahr 83 erschienen ist als kleines
Handbuch die von Dr. iur. Heinrich Sattler verfasste
Schrift «Versicherungen im Heim / Anregungen und
praktische Hilfen für Kommissionen, Heimleiter
und Mitarbeiter». Die Broschüre, die in jedem Heim
zu Rate gezogen werden sollte, kann jetzt beim
Sekretariat VSA, Verlagsabteilung, bestellt werden.

In den Vorbemerkungen schreibt der Verfasser: Das
kleine Buch kann weder den Rechts- noch den
Versicherungsspezialisten ersetzen noch kann es die
Besonderheiten eines jeden Heimes berücksichtigen
oder gar fertige Rezepte für die vom einzelnen Heim
zu treffenden Entscheide liefern. Es soll jedoch den
Verantwortlichen - vor allem Kommissionen und
heimleitern - helfen, die ihrem Heim angepassten
Lösungen leichter zu finden. Es kann auch den
Arbeitnehmern der Heime helfen, ihre Pflichten und
Rechte besser kennenzulernen. Die Auswahl der
behandelten Themen ist nach praktischen Gesichtspunkten

erfolgt: Welche Fragen bereiten dem Heim
am ehesten Probleme oder werden übersehen oder
sind im Moment von grosser Aktualität?

Die Sicherheitsbedürfnisse des Schweizers ironisierend

hat Max Frisch einmal gesagt, die grösste Angst
des Schweizers sei es, ohne Lebensversicherung zu
sterben. Die Sicherheitsbedürfnisse von vielen
Heimverantwortlichen scheinen weniger gross als
die des Durchschnittseidgenossen zu sein, zumindest
sind sie oft undifferenziert, zeigt es sich doch, dass
erhebliche Risiken im Heim oft nicht erkannt und
nicht versichert werden, andere durchaus tragbare
Risiken hingegen durch Versicherungsschutz
abgedeckt sind. Mit andern Worten: Es kann nicht darum
gehen, für einen möglichst totalen Versicherungsschutz

zu plädieren. Das Ziel wäre hingegen, die
unter vernünftigem Aufwand versicherbaren Risiken,

die das Heim, seine Bewohner, Organe und
Mitarbeiter aus verschiedensten Gründen nicht
tragen können, abzudecken».

Bestellung

Wir bestellen hiermit

Exemplar(e) der Schrift «Versicherungen im Heim»
zum Preis von Fr. 15 - (exkl. Versandspesen).

Name, Vorname

Name des Heims

PLZ, Ort und Adresse

Bitte senden an Sekretariat VSA, Verlagsabteilung,
Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich.

I

438 Schweizer Heimwesen IX/84


	Grenzen der Demokratie im Heimalltag?
	Demokratie und Verantwortung in Gesellschaft und Wirtschaft
	Demokratische Verantwortung - eine Utopie?


