
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 6

Artikel: "Erziehungsverantwortung - trotz allem" : Verantwortung in der
heilpädagogischen Tätigkeit - ein überholtes Ideal?

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auswertungsgespräche mit den betreffenden Erziehern und
der Erziehungsleitung. Neben dem üblichen Rapport wird
immer die Frage gestellt: «Wie ging es Euch miteinander,
wie ging es jedem einzelnen von Euch?» Ein wichtiger
Faktor in der Überwindung von Stress und Überdruss ist
eine richtige Freizeitgestaltung, das Bemühen um eine
ausgeglichene Privatsphäre. Auch das will gelernt sein.
Einen Ausgleich zu schaffen für die Kraft verzehrende
Arbeit sollte oberstes Gebot jedes Erziehers sein. Wie in
jedem Beruf ist es auch in dem Erzieherberufwichtig, nicht
abzustumpfen, seinen Wissensstand zu überprüfen und
immer wieder neue Anreize für seine alltägliche Arbeit zu
gewinnen. Neben berufsbezogener Ausbildung im weitesten

Sinne ausserhalb des Heimes, führen wir regelmässig
interne Weiterbildungen durch. Neben pädagogischen und
psychologischen Themen sind es vor allem Fragen über
Menschenbilder und Weltanschauungen, über Werte und
Normen, Fragen nach unsern eigenen Wurzeln und unserm
Gebundensein. Die brennenste Frage unserer Zeit ist auch
nicht an uns spurlos vorübergegangen. Das, was unsere
Jugendlichen im Tiefsten quält und krank mächt, nämlich
Beziehungs- und Bindungsänste, ist auch spürbar bei den
Erwachsenen, implizit bei den Erziehern. Die Angst vor
Nähe, die Angst, sich gebrauchen zu lassen, verfügbar zu
sein, ohne sich zu verlieren, oder die Angst, sich über eine

längere Zeit verpflichtend zu binden, stellt unsere Erzieher
vor grosse Probleme. In den Bewerbungsgesprächen scheitert

es häufig daran, dass junge Erzieher sich nicht
vorstellen können, sich für 3 Jahre zu binden.

Zum Abschluss noch eines. Ich persönlich glaube, dass
Überwindung von Angst und Überdruss im letzten nur
möglich ist, wenn unser Gebundensein, unsere Bindungen
in unsere Hingabe in etwas Grösseres als wir selbst
einmünden, wenn wir unsere eigene Brüchigkeit und
Begrenzheit aufgehoben wissen bei jemandem, der immer
wieder ein Trotzdem zu uns sagt. Für die Mitarbeiter im
Sonnenblick ist das Grössere als wir selbst unsere Aufgabe,
die wir alle in gemeinsamer Verantwortung zu bewältigen
versuchen. Ein Ausdruck davon ist unsere kollektive
Leitung, die aufvier Grundsätzen ruht. Ein Grundsatz von
diesen heisst, dass wir versuchen wollen, Konflikte und
Spannungen konstruktiv miteinander zu lösen. Für mich
persönlich bedeutet es darüber hinaus das Ausgerichtetsein
auf einen Gott hin und auf die hoffnungsvolle Botschaft,
die dahinter steht. Ich spüre es oft, Verantwortung kann
ich dann tragen, wenn ich mich überantworten kann.
Enthoffte Jugendliche brauchen die Nähe hoffender
Menschen, die immer noch «trotzdem» sagen können und die
Verantwortung trotz allem übernehmen wollen.

Hermann Siegenthaler:

Verantwortung in der heilpädagogischen Tätigkeit - ein überholtes Ideal?

Von Überdruss, von Angst war bisher die Rede, und
erstaunlich wenig von Verantwortung. Es scheint, als
müsste jetzt, in diesem abschliessenden Referat, alles in
diesem einen Begriff gipfeln, als müsste jetzt alles bisher
diskutierte diesem einen Begriff zugeführt werden.

Wie aber ist bisher von Angst und Überdruss geredet
worden? Es wurden Ursachen genannt, verschiedene
Zusammenhänge mit der Erziehertätigkeit - und es wurde,
was mir plötzlich aufgefallen ist, von Überwindung,
Abbau, von «dagegen Ankämpfen» gesprochen: Von
Möglichkeiten aktiven Zugriffs also, um wohl dem Ziel -
nämlich Angstfrei und frei von Überdruss - die künftige
Tätigkeit zu gestalten.

Ist damit aber nicht bloss eine vordergründige Ebene
gemeint - und noch nicht jene tiefe Schicht, die im Titel
unserer Tagung wohl gemeint ist, wenn da behauptet wird:
Angst und Überdruss bildeten einen Hintergrund?

Es hat mich in den vergangenen Monaten von Seiten des

politischen Denkens nichts so beeindruckt wie die Rede

von Mitterand anlässlich der franco-afrikanischen Konferenz.

Er machte mir das Bild von Vorder- und Hintergrund
mit dem folgenden Zitat bewusst:

«Es herrscht eine weltweite Krise, in welche sich unsere
lokalen, regionalen und kontinentalen Krisen
hineinschreiben („dans laquelle s'inscrivent..."). Die Abwandlung

auf unser Thema lautet: Es herrscht ein Hintergrund

von Angst und Überdruss, in den sich unsere persönlichen,
individuellen Probleme einschreiben - vor dem sie sich
erheben, ohne den sie nicht zu begreifen sind.

Die Behauptung, dass es diesen Hintergrund gibt und
Ursache vieler Einzelfragen ist, kam durch das Referat von
A. Flitner zum Ausdruck: Steht hinter der Isolierung der
Generation eben nicht die Angst? Und ist nicht sie es,
welche die einen zum Aufrüsten, die andern in die
Friedensbewegung drängt?

Und jetzt die Frage: Sind angesichts dieser Angst so
heroische Worte wie «überwinden, abbauen, bekämpfen»
überhaupt erlaubt? Und könnte es nicht gerade wieder sein,
dass wir vor lauter Ankämpfenwollen und Überwindenmüssen

beim Überdruss anfangen, weil wir die Aussichtslosigkeit

solchen Tuns erfahren?

Vor diesen Hintergrund sind wir gestellt - und die Frage
ist nicht die des Überwindens, sondern die des Standhaltens,

und wenn die Angst unsere Krankheit ist, an der wir
leiden, dann geht es nicht um das Gesundwerden - sondern
darum, mit ihr zu leben. Und dies wiederum gelingt erst
dann, wenn die Angst nicht der einzige Wesenszug des

Hintergrundes ist, sondern dass Vertrauendürfen
(Vertrauen ist der Gegenpol von Angst) zumindest auch zu
suchen wäre.

Aber wie immer wir Bilder heranziehen, um unsere
Situation zur Darstellung zu bringen, können wir uns von

288 Schweizer Heimwesen VI/84



diesem Hintergrund nicht befreien. Das gilt es zu beachten,

wenn es jetzt um die Verantwortung geht. Auch sie erhebt
sich vor diesem Hintergrund und verdichtet sich einem

Brennpunkt gleich. Verantwortung als verdichtete Situation:

lassen Sie mich diesen Begriffjetzt zur Hand nehmen.

Ich will durch drei Denkräume schreiten und diesen Begriff
läutern und klären lassen:

1. In den Existentialismus von Sartre
2. In die Anthropologie von M. Buber und P. Moor
3. In die theologische Anthropologie
Dabei möchte ich Sie einladen, mir in diese Räume zu
folgen. In einem abschliessenden Teil will ich dann
versuchen, unsere Praxis vom geläuterten Verantwortungsbegriff

aus anzugehen.

Der Begriff«Verantwortung» im Existenzialismus von J.-P. Sartre

Die folgende Darstellung stützt sich auf das Werk
«L'existentialisme est un humanisme»

Jean-Paul Sartre, wohl einer der Denker, der wie kaum ein
anderer zu Lebzeiten auf seine Zeitgenossen grossen
Einfluss ausgeübt hat, bezeichnet sich selbst als Vertreter
des «atheistischen» Existentialismus. Damit ist bereits ein
Reizwort gefallen, welches dazu führt, dass die einen die

gesamte Lehre von Sartre als teuflisch ablehnen - die
anderen dagegen ihn lautstark begrüssen. Denn unter dem

Begriff «Atheismus» versteht man gemeinhin die Haltung,
welche Gott ablehnt, seine Existenz leugnet. Sartre ist viel
vorsichtiger, das wird von den meisten seiner vermeintlichen

Anhänger oft nicht beachtet. Er sagt nicht, dass Gott
nicht existiere - sondern geht von dem vorsichtigen Satz

aus: «Wenn Gott nicht existiert...» - wie muss dann
meine Einstellung zu mir selbst und zur Welt hin verstanden

werden? Es geht ihm also niemals um den Beweis, dass

Gott nicht existiere. Denn existiert er wirklich, dann hat

er keinen Beweis nötig.

Damit habe ich ein wesentliches Merkmal des Existentialismus

von Sartre genannt: Der Existentialismus ist eine

Einstellung zum Menschen und zur Welt unter der
vorsichtigen Annahme «Wenn Gott nicht existiert».

Von dieser Annahme aus, die beim denkerischen
Nachvollzug des Existentialismus von Sartre dauernd gegenwärtig

sein muss, sind Konsequenzen zu ziehen für das

Menschenbild, welches sich daraus notwendigerweise
ergibt.

Als erstes ist zu betonen, dass das Wesen des Menschen
nicht durch irgendwelche Instanz vorausbestimmt ist.
Vielmehr ist der Mensch zuerst, kommt zur Welt, wird
sich seiner bewusst - und entwirft dann sein Wesen. Er
macht diesen Entwurf, indem er aus den verschiedensten
Möglichkeiten der Selbstgestaltung auswählt und sich
dadurch entscheidet. Der Mensch ist also sein eigener
Entwurf, «nichts ist diesem Entwurf voraus, nichts ist im
Himmel». Darin liegt für Sartre die menschliche Freiheit
begründet, die eine Freiheit der Entscheidung und zur
Entscheidung ist. Selbst dort, wo ich keine enschiedene

Stellung einzunehmen meine, liegt eine Entscheidung. Der
Mensch kann also nicht anders, als sich dauernd zu
entscheiden, daher sich in seinem Wesen immer wieder zu
entwerfen.

Wenn dem so ist, dann ist der Mensch aber auch
verantwortlich für das, was er ist. Er kann Gründe für bestimmte
Entscheidungen nicht mehr auf andere und auf anderes
abschieben - er darfsich solche Böswilligkeiten nicht mehr
leisten. Um die Radikalität dieser Aussage etwas spürbar
zu machen, will ich einige Beispiele anführen, die zeigen,
wie sehr wir immer wieder durch Böswilligkeit ausweichen.

Das offensichtlich uralte Problem, dass der Mensch

Verantwortung immer wieder auf Gott abschiebt, kennen
wir bereits aus einer Szene des Sündenfallmythos. Gott
habe nach der verbotenen Tat nach Adam gerufen und ihn
zur Rechenschaft ziehen wollen, weshalb er das göttliche
Gebot übertreten habe. Darauf antwortete Adam: «Das
Weib, das Du mir gegeben hast.. .» Sartre nennt dieses

Abschieben eine Böswilligkeit - sie kann es in dieser Weise
nicht mehr geben, wenn Gott nicht existiert. Jeder Einzelne
müsste seine eigene religiöse Gläubigkeit befragen - und
vielleicht da und dort etwas korrigieren.

Ein ebensolches Abschieben liegt aber auch dort vor, wo
der Mensch die erfahrene Erziehung durch die Eltern
verantwortlich macht - und die Psychoanalyse liefert dazu
die modellhaften und wissenschaftlich geklärten Begründungen.

Oder ich erinnere an die heute weitverbreitete
Unart, für alles und jedes unsere Gesellschaft, das heutige
System mit all seinen Fehlern verantwortlich zu machen.

«Wenn Gott nicht existiert... », wenn meinem eigenen
Entwurf nichts voraus ist, dann darf es diese Böswilligkeiten

nicht mehr geben.

Dann ist der Mensch aber auch allein, auf sich selbst
zurückgestossen, und zwar in doppelter Weise: Er ist allein
im Augenblick des Entscheidens - und ist allein im
Augenblick der Verantwortung. Nichts nimmt ihm diese
Einsamkeit ab. Und jetzt, im Standhalten des Ganz-bei-
sich-selbst-Seins, in diesem Augenblick, wo ich keine
Gründe für meine Entscheidungen und Handlungen finden
kann, in dieser radikalen Einsamkeit ereignet sich das für
den sartreschen Existentialismus Entscheidende: Dass das

Ich des Menschen nicht in sich selbst geschlossen bleibt
und verschlossen bleibt. Der Mensch, der so die Einsamkeit
aushält, vermag das Ich zugleich zu überschreiten: Es

dringt in eine andere Ebene ein, in einen Hintergrund, der
aber auch im Menschen selbst enthalten ist und an dem er
teilhat. Sartre bezeichnet diese andere Ebene als «das
menschliche All» - es ist der Mensch schlechthin, oft auch
als «Menschheit» bezeichnet. Indem ich mich selbst

aufgrund der Entscheidung wähle und somit mich selbst
entwerfe - entwerfe ich zugleich den Menschen schlechthin.

In diesem Überschreiten, in diesem Augenblick des

Übergangs vom subjektiven zum kollektiven Ich, von der
subjektiven Gefangenheit in die Allgemeinheit des
Menschen schlechthin liegt das Entscheidende im Verständnis
von Sartre. Von hier aus erst ist das Zitat zu verstehen:
«So bin ich für mich selbst und für alle verantwortlich und
schaffe ein bestimmtes Bild des Menschen, den ich wähle;
indem ich mich wähle, wähle ich den Menschen».

Damit bin ich beim Begriff der Verantwortung angelangt.
Er meint, dass der Mensch für seine Entscheidungen, die
dem Denken und Handeln zugrundeliegen, keine entschul-

289



digenden Bedingungen mehr zulassen kann. Nicht das oder
jenes ist schuld, dass ich so gehandelt habe - sondern ich
habe es aufgrund meiner Entscheidung so gewollt und
bejahe meine Handlung. Dabei halte ich jedem Ansturm
von Zweifeln stand. In diesem Augenblick des Entschei-
dens meint Verantwortung zugleich, dass das subjektive
Ich des Menschen zum allgemeinen Ich, zum «Bild des

Menschen», in bezug steht. Dieser Bezug liefert dann
letztlich das Kriterium für das Entscheiden: In allem mich
selbst und zugleich den Menschen schlechthin zu meinen.

In die konkrete Erziehungssituation übertragen heisst dies,
dass ich jede einzelne Handlung, die ich in bezug auf ein
Kind ergreife, vor mir selbst und vor dem Menschen
schlechthin verantworte: Dass ich nicht nach Entschuldigungen,

nicht nach andern Bedingungen, nicht auf die
menschliche Natur, nicht auf die Gefühle oder auf eine
göttliche Vorausbestimmung Ausschau halten darf,
sondern zu jeder Handlung stehe und ihre Folgen in dieser
letzten Radikalität aushalte.

Hier meldet sich aber sogleich auch die Kritik an diesem

Verantwortungsbegriff, die sich in folgende Fragen kleiden
lässt: Wer auferlegt mir denn die Verantwortung? Wer
fordert mich dazu auf, sodass in meinem Entscheiden ein
Auftrag, etwas Verpflichtendes spürbar wird? Und was
geschieht, wenn ich diesem Verpflichtenden nicht
nachzukommen gewillt bin? Gibt es bei Sartre auch so etwas wie
Schuld - und was macht der Mensch angesichts des

Schuldigwerdens?

Das Verpflichtende liegt ganz beim menschlichen Ich,
welches an diesem allgemeinen Hintergrund teilhat. Die
Verantwortung bei Sartre ist eine vom Menschen selbst
gewollte, angenommene, in letzter Entscheidung und
Einsamkeit bejahte. Und sein Existentialismus ergreift den
Menschen in diesem Augenblick des Ergreifesn von
Verantwortung. Dies ist eine schwere Sache - und könnte
dazu führen, unser oft leichtfertiges Reden von Verantwortung

in unserm Alltag etwas zu läutern. Jeder Nachäffer
des Existentialismus von Sartre müsste sich dies sagen
lassen - und er müsste bedenken, dass Sartre selbst seine
Philosophie als eine «ausschliesslich für Fachgelehrte und
für Philosophen» bestimmte auffasste.

Verantwortung im Dialogischen: Martin Buber und Paul Moor

Von Einsamkeit und Angst war soeben die Rede, von
letztgültiger Bejahung, vom Ich des Menschen, vom
Augenblick des Ergreifens von Verantwortung: Alle diese
Begriffe scheinen den Menschen in jeder Entscheidung an
sich selbst zu binden. Trotz aller Versuche, darüber
hinwegzukommen, bleibt das Ich des Menschen doch
letztlich in sich geschlossen, auch wenn es in sich selbst
die ganze Menschheit entwirft.

Dieses Eingeschlossensein sprengt Buber ebenso radikal,
wie es Sartre stützt: Der Mensch kann sich selbst nicht
erfassen, indem er so auf sich selbst zurückverwiesen und
auf sich zurückgebannt ist - sondern nur, indem er in
Beziehung tritt zum DU. Buber ist der Philosophie des
«Zwischenmenschlichen», dessen, was sich zwischen «Ich
und Du» ereignet, wenn sich zwei Menschen einander
zuwenden. Für meine Interpretation Bubers ziehe ich mit
Vorliebe ein Bild heran: Dieses Zwischen ist nicht ein
kabelähnlicher Kontakt, vergleichbar mit demjenigen der
telephonischen Verbindung, sondern es ist ein Raum,
vergleichbar mit dem räumlichen Raum, von dem wir zu
sagen gewohnt sind, es herrsche darin eine bestimmte
Atmosphäre. Das Zwischen im Sinne von M. Buber ist die
Atmosphäre im Zwischen zweier Menschen, die sich
einander zuwenden.

Diese lässt sich nicht verstehen als die Summe dessen, was
jeder der beiden Partner einbringt. Denn es wird dadurch,
dass sich jeder dem anderen zuwendet, etwas Neues, etwas
Erstmaliges und Einmaliges. Hier geschieht Wort und
Antwort, Rede und Gegenrede, hier geschieht Gespräch,
hier ist Dialog. All diese Begriffe führen unmittelbar zum
Verständnis dessen, was Buber mit «Verantwortung»
meint. Es klingt zunächst ganz alltäglich, ganz einfach:
«Echte Verantwortung gibt es nur, wo es wirkliches
Antworten gibt. Antworten worauf? Auf das, was einem
widerfahrt, was man zu sehen, zu hören, zu spüren
bekommt. Jede konkrete Stunde mit ihrem Welt- und

Schicksalsgehalt, die der Person zuteil wird, ist dem
Aufmerkenden Sprache. Dem Aufmerkenden, denn mehr
als dessen bedarf es nicht, um mit dem Lesen der einem
gegebenen Zeichen anzuheben.» Es wird deutlich: Echter
Verantwortung, die ein Antworten ist, geht etwas voraus,
welches Antwort erfordert, welches spricht, den Menschen
anredet: «Es bleibt immer die Anrede jedes Augenblickes,
unisolierbar, es bleibt die Frage eines Fragenden, die
Antwort will». (Buber, 1930/1962) In diesem Wechselspiel,

in dieser andauernden Hin- und Herbewegung
versteht Buber den Menschen als antwortgebendes Wesen,
dem zuvor eine Anrede widerfahren ist. Verantwortung ist
in seinem Sinne so verstehen.

Der Begriff wird prägnanter, wenn wir ihn mit demjenigen
von Sartre konfrontieren. Wenn ich dem Verständnis von
Sartre die Frage entgegenhielte, worin denn das Verpflichtende

in seiner Verantwortung liege, erhalte ich jetzt bei
Buber eine klare Antwort: Die Verpflichtung zur
Verantwortung kommt mir durch die Anrede entgegen, der ich zu
antworten habe. So heisst es an einer Stelle: «Ein Kind hat
dich angesehen du verantwortest seinen Blick». Es kann
jeder Augenblick des alltäglichen Lebens uns zu diesem
Verpflichtenden werden, indem jeder Augenblick uns
Zeichen setzt, die zur Anrede werden. Sartre andrerseits
würde wohl einwenden: Dieses Antworten ist zu wenig,
wenn es nicht in eine Tat, eine Handlung ausmündet.

Tatsächlich könnte man der Auffassung von Buber
entgegenhalten, sie führe zu einer bloss theoretischen oder
ästhetischen Haltung, zu einer Einstellung, die sich am
Schreibtisch, beim Überdenken des Lebens, wohl aussprechen

lasse. Der Begriff «Anrede» könnte man derart ins
Allgemeine verlegen, dass er unverbindlich wird- und man
nähme ihm dann wiederum das Verpflichtende.

Vielleicht ist aus diesem Grunde Paul Moor, welcher stark
an Buber anlehnend ebenfalls die «dialogische Grundbewe-

290 Schweizer Heimwesen VI/84



gung» in seine Auffassung vom Menschen aufgenommen
hat, etwas weitergegangen. Auch er fragt nach der echten
Verantwortung. Er schreibt im Zusammenhang mit der
Frage nach der menschlichen Bestimmung: «Was ist denn
ein guter Mensch? Es ist derjenige, welcher frei ist zur
Verantwortung. Zu welcher Verantwortung? Zu derjenigen,

die Antwort ist auf den Anruf». (Moor, 1971)

Da geht es nicht mehr um eine bloss allgemeine unverbindliche

«Anrede» - sondern hier geht es um den «Anruf»: Ich
werde persönlich angerufen und zur Antwort aufgerufen -
es ergeht an mich persönlich der Appell. Hier scheint etwas
von der existentialistischen Radikalität durchzubrechen:
Ich kann dem ergangenen Anruf nur mit einer gewissen
Böswilligkeit ausweichen. Führt dies aber nicht wieder in
die letzte Einsamkeit und Angst, wo ich dem Verpflichtenden

derart ausgesetzt bin? Müsste sich der Mensch vor
diesem absoluten Anspruch nicht dauernd wie vor einem
erhobenenen Schwert ducken und kaum den Mut aufbringen,

den Kopf etwas zu heben?

Es ist nun für Moor bezeichnend, und dies wird uns zum
theologischen Aspekt der Verantwortung überleiten, dass

er dem Anrufein Adjektiv zuordnet, wenn er das erwähnte
Zitat weiterführt: «Den Anrufvernimmt aber nur, wer ihm
offensteht, und nur der dem verheissungsvollen Anruf
Offenstehende kann frei zur Verantwortung sein.» (Moor,
1971). Es ist die Auffassung, dass der Anruf, der von mir
Antwort verlangt, nicht bloss erhobener Zeigefinger, nicht
bloss Mahnung ist, sondern dass in ihm zugleich eine
Potenz steckt, eine Kraft, die überhaupt erst das Antworten

ermöglicht.

Ich erinnere mich an jene Situation während einer Vorlesung,

als Moor zur Verdeutlichung dieser Zusammenhänge
die Zehn Gebote heranzog und betonte, dass es beim «Du
sollst nicht» sich niemals um einen unumstösslichen

Imperativ handle, sondern darum, dass derjenige, der von
diesem Anruf ergriffen wird, gleichzeitig die Kraft erhält,
das Leben dem Anruf entsprechend zu führen. Erst
hinterher ist mir durch einen Kenner der hebräischen
Sprache gesagt worden, dass es sich um eine verneinende
Zukunftsform handle - etwa im Sinne: Du wirst nicht
mehr... Und wenn man diese Gebote mit dem
Einleitungssatz (Ich bin der Herr, Dein Gott) im Zusammenhang
betrachtet, wird es deutlich: Du wirst, wenn Du Dich von
diesem Satz hast anrufen lassen, nicht mehr töten, stehlen

usw.

Hinter dieser Auffassung von Moor steckt ein unerschütterliches

Vertrauen. Denn es heisst doch nichts anderes, als
dass der Mensch zu aller Antwort, zu welcher er aufgerufen
wird, auch die dazu notwendige Kraft erhalte. In die Ebene
des konkreten Lebens übertragen heisst es andrerseits, dass

ich nur aufgerufen werde, wozu ich auch zugleich die Kraft
zur Antwort aufzunehmen bereit bin. Im Anruf selbst
steckt also zugleich der Zuspruch. In der Sprache der
Psychologie bezeichnet Moor diese Doppelheit als
«Ergriffensein»: Es ist der Augenblick, wo der Anruf in radikaler
Weise erfolgt und mit ihm zugleich der Zuspruch der Hilfe,
dass die Aufgabe auch durchgeführt werden könne. Dieser
Augenblick ist für Moor der Ausgangspunkt auch der
Verantwortung: «Ich bekenne micht zu dem, was mich
innerlich ergreift, und ich frage, wie mein Ergriffensein zu
reifen vermöge.» Wer diesen Satz nicht versteht, der geht
am zentralen Anliegen von Moor vorbei.

Damit hat sich für uns das Verständnis der Verantwortung
stark verändert: Verantwortung kann nicht mehr im
theoretischen Raum des Denkens sich ereignen, sondern
nur in der konkreten Situation, im Zwischemenschlichen
zweier Menschen, wo der Anruf an den einen ergeht als
etwas Verpflichtendes und Verbindliches, dem nur eine

unbedingte Antwort entgegengebracht werden kann.

Die Verantwortung in der Theologischen Anthropologie

Buber und Moor führten beide aus der existentialistischen
Enge und Einsamkeit heraus, indem sie Verantwortung in
die «Dialogische Grundbewegung», in das Zwischenmenschliche

hineinstellten. Nur hier scheint es sinnvoll,
Verantwortung als eigentliche Antwort auf einen zuvor
ergangenen und von mir vernommenen Anruf aufzufassen.

Bei Moor ist mir aufgegangen, dass er versucht, das

Unbedingte mit dem Begriff «Anruf» in das Verständnis
hereinzunehmen, damit eben das Verpflichtende deutlich
wird und sich der Mensch es nicht mehr leisten dürfte, dem
Anruf auszuweichen. Er hat diesem Unbedingten keinen
Namen gegeben. Damit stellt sich dem Verständnis seiner
Auffassung eine Gefahr in den Weg - und man würde in
der Folge Moor falsch verstehen. Ich will sie am folgenden
Beispiel erklären:

Ich liebe es, mich von der Schönheit der Natur oder der
Kunst ansprechen zu lassen. Es kann eine Blume sein,
deren Farbe, deren Mitte, deren Tiefe mich plötzlich
innerlich ergreift. Worin besteht jetzt meine Verantwortung

als Antwort auf das Ergriffensein? Es gehen mir
folgende Möglichkeiten aufdiese Frage auf: Ich kann mich

in der Folge verpflichtet fühlen, dieser einen Blume wegen
zur Natur im ganzen Sorge zu tragen und werde mich für
die Erhaltung der Natur einsetzen. Oder ich geniesse den
Anspruch des Schönen, weil es mir zum Zeichen wird für
die Ordnung in der Natur usw.

Wo liegt hier aber meine Antwort auf einen unbedingten
Anruf, der mich so angeht, dass ich in der Folge mein
Leben ändern müsste - wenn ich ihn richtig beantworten
wollte?

Die Gefahr, die ich meine, besteht wiederum darin, dass

ich im ästethischen Raum verweile. Damit schiebe ich aber
das, was Moor und Buber eigentlich meinten, elegant von
mir weg.

Anders wird die Sache aber, wenn hinter dem Anruf das

Unbedingte oder, wenn ich es personifiziere, der
Unbedingte selbst steht. Und da befinden wir uns in der
Theologie, in deren Gebiet ich zwar Laie bin, die ich aber
als Denkmodell genauso lieb gewonnen habe wie die
Denkmodelle der Philosophie. Mich interessiert als
theologischer Laie das Menschenbild, welches dem theologischen

291



Denken zugrunde liegt. Denn die heutige Theologie spricht
nie nur von Gott - sondern zugleich vom Menschen. Und
sie spricht vom Menschen in einer ganz bestimmten Weise

- das muss uns interessieren.

Das theologische Denken, wie ich es bei den Vertretern
der Theologie seit den Dreissigerjahren zu verstehen
versucht habe, geht von der Möglichkeit aus, dass das DU
im Modell des Zwischenmenschlichen von Buber - Gott
ist. Es gibt also eine «dialogische Grundbewegung» in der
Beziehung zwischen Gott und Mensch. Und alles, was ich
im Anschluss an Buber und Moor angeführt habe, erfahrt
dadurch eine wesentliche Überhöhung. Gott und Mensch
sind aufeinander bezogen, und zwar so, dass von Gott der
Anruf an den Menschen ergeht - und der Mensch sich
davon ergreifen lässt und darauf antwortet. Brunner hat
von dieser Auffassung ausgehend den Menschen als

«responsorisches» Wesen bezeichnet, als «antwortgebendes»

Wesen. «Die Antwort auf das göttliche Wort, die
Möglichkeit und Notwendigkeit dieser Antwort als Sinn
des Lebens, das ist echte Verantwortlichkeit und zugleich
echte Humanität», heisst es an einer Stelle. (Brunner, 1937)

Wenn man bei Buber und Moor die Frage stellt: Wer redet
in der Anrede - wer ruft im Anruf? - dann antwortet die
Theologie: Es ist Gott. Dabeiist der AnrufGottes das erste,
die Antwort des Menschen das zweite.

Unter der Voraussetzung dieser Aussage, die für die
christliche Botschaft zentral ist, ergeben sich für das
Verständnis des Menschen bestimmte Konsequenzen, die
ich nur kurz andeuten will. Die Betonung der Gott-
Mensch-Beziehung, wie ich sie im Sinne des Ich-Du-
Modelles von Buber auffasse, setzt die Ebenbildlichkeit
voraus. Diese Aussage ist bereits in den Schöpfungsberichten

des Alten Testamentes lebendig und durchzieht das
Judentum wie die Christliche Botschaft. Die heutige
theologische Anthropologie greift sie neu auf und geht auf die
Konsequenzen ein: Wenn Beziehung besteht, dann
grundsätzlich zwischen zwei zumindest in einzelnen Aspekten
gleichen Wesens. Oder konkreter: Wenn Gott als der
Redende geglaubt wird, wird nicht nur mitgedacht, dass er
redet, sondern darüberhinaus, das er so redet, damit der
Mensch ihn versteht - er redet also die menschliche
Sprache. (Vgl. Jüngel, Benz usw). Wenn wir uns, so lässt
sich weiter folgern, mit dem Menschenbild befassen,
werden zugleich Aspekte des Gottesbildes deutlich.

Nun ist der Anruf eben nicht eine unverbindliche Rede,
sondern sie ist persönlicher, verbindlicher «Personenruf»
(Brunner): Der einzelne in seinem Person-Sein wird
ergriffen - ihn geht das Wort unbedingt an. Tillich

bezeichnet Gott als das, «was mich unbedingt angeht».
(Tillich, 1968) Und hier erscheint nun das, was bisher über
die Verantwortung als Antwort gesagt worden ist, in letzter
Überhöhung und Schärfe, die nichts von der existentialisti-
schen Radikalität verlieren darf: Da steht nun der Mensch
vor dem Unbedingten und Absoluten und antwortet auf
dessen Anruf mit seinem ganzen Wesen als Person.

- Besteht nicht wieder die Gefahr, dass der
Verantwortungsbegriff in die Einsamkeit des stillen Kämmerleins
führt, und dass gerade das, was bei Buber und Moor
durch die Einführung des DU so wichtig geworden ist,
wieder verlassen wird? Es ist dann leicht, von
Verantwortung zu sprechen, wenn der andere Mensch nichts
davon zu spüren bekommt. Ich meine, dass der von
Sartre erfolgte Hinweis auf das Ausweichen von Bedeutung

bleiben muss. Nehmen wir seine Radikalität in das

theologische Denken hinein, und nehmen wir gleichzeitig
das Zwischenmenschliche von Buber mit hinein -

dann erst erscheint die letzte Schärfe des
Verantwortungsbegriffes. Dann wird aber der Mitmensch nicht
mehr fehlen dürfen, noch mehr: alles Handeln wird dann
in eine letztgültige Radikalität hereingenommen. Küng
fragt in einer seiner «20 Thesen zum Christ sein», was
denn ein Christ sei. Er gibt darauf zur Antwort:

«Christ ist nicht einfach der Mensch, der human oder
auch sozial oder gar religiös zu leben versucht. Christ ist
vielmehr nur der, der seine Menschlichkeit,
Gesellschaftlichkeit und Religiosität von Christus her zu leben
versucht» «versucht: nicht mehr und nicht weniger».
(Küng, 1975)

Ich könnte nach den bisherigen Ausführungen auch
sagen: Christ ist ein Mensch, der sein Wesen, wie es sich
im Handeln und Denken zeigt, in die lebendige
Christusbeziehung hereinnimmt.

- Steht aber der Mensch dem unbedingten Anruf in dieser
letzten Radikalität ausgesetzt und wird zur Antwort
herausgefordert, dann müsste diese Antwort eine ebenso
unbedingte und radikale sein. Die Vorsicht, die bei der
These von Küng zum Ausdruck kommte, dass es um
den Versuch gehe, drückt wohl aus, dass dieses Antwortstehen

nicht ohne Schuld ausgehen kann. Denn die
Antwort kann nie so geschehen, wie sie dem Anruf
entsprechend eigentlich sein müsste. Und da erscheint
jenes Adjektiv von Moor, der Anruf sei «verheissungs-
voll», inhaltlich erfüllt: Es will doch daraufhinweisen,
dass der Anruf gleichzeitig um die Schuld des Menschen
wisse und mit ihr umzugehen bereit sei - die Schulderfahrung

wird selbst in den Anruf hineinverlegt.

Versuch einer Zusammenfassung: Was ist Verantwortung?

Ich habe drei verschiedene Auffassungen herangezogen,
welche modellhaft den Begriff der Verantwortung klärten.
Absichtlich wurden drei ganz verschiedene Denkrichtungen

gewählt, damit das wesentliche des Begriffes möglichst
deutlich hervortrete. Ich will nun versuchen, die wichtigsten

Merkmale aufzugreifen - und tue dies, indem ich
bereits die heilpädagogische Tätigkeit ins Auge fasse, um
die es uns ja schliesslich geht.

Allen weiteren Ausführungen vorangestellt muss zuvor ein
Bekenntnis stehen: Ich kann der Auseinandersetzung mit
den verschiedenen Auffassungen von Verantwortung diesen

Begriff nicht mehr leichtfertig in meinen Mund
nehmen. Ich werde vorsichtig, weil ich mich davor fürchte,
die radikale Unbedingtheit, die bisher deutlich geworden
ist, in irgendeiner Weise abzuschwächen. Ich meine, wir
sollten mit dem Begriff sparsamer umgehen, um so mehr

292 Schweizer Heimwesen VI/84



VSA-Arbeitstagung für Leiter und Mitarbeiter aller Heime

«Leiblichkeit»
Montag, 10. September 1984, bis Dienstag, 11. September 1984,
im Schloss Hünigen, Konolfingen

Leitung: Dr. Imelda Abbt

Programm

Montag, 10. September 1984 Dienstag, 11. September 1984

10.00 Eröffnung
Praktische Erfahrungen bezüglich
Leiblichkeit
Katharina Hiltbrunner, Jugendheim
Lory, Münsingen: «Psychosomatische

Auffälligkeiten bei Jugendlichen
im Heim»
Hans Ulrich Meier, Schenkung
Dapples, Zürich: «Beziehungsprobleme

bei Jugendlichen im Heim»
Ernst Schär, Altersheim Abendruh,
Interlaken: «Probleme der Sexualität
im Alter»

14.30 «Leiblichkeit aus moraltheologischer
Sicht»
Referat: Prof. Dr. Ernst Halter, Theo¬

logische Hochschule, Chur
Verarbeitung in Gesprächskreisen,
aufgeteilt nach Heimtyp und Aufgabe

09.00

14.00

«Leiblichkeit aus medizinisch-
psychiatreischer Sicht»
Referat: Dr. med. Karl Heinz Bauers¬

feld, Leiter des
Kinderpsychiatrischen Dienstes,
Luzern

Verarbeitung in Gesprächskreisen,
aufgeteilt nach Heimtyp und Aufgabe

«Leiblichkeit aus
philosophischanthropologischer Sicht»
Referat: Dr. Imelda Abbt, VSA

In den Gesprächskreisen sind
Konsequenzen für die praktische Arbeit
zu ziehen.

20.00 Gemütliches Beisammensein 16.30 Ende des Seminars

Kurskosten
Fr. 200.-
Fr. 160. für Teilnehmer(innen) aus
VSA-Heimen
10 % Ermässigung für Teilnehmer(innen) mit
persönlicher VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft und Verpflegung im Schloss
Hünigen separat, Kosten zirka Fr. 80-

Anmeldungen
bis 24. August 1984 an das Kurssekretariat
VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel.
01 252 47 07, nur vormittags)
Angemeldeten Teilnehmern, die eine Unterkunft

bestellt haben, muss bei Rückzug der
Anmeldung vor Tagungsbeginn eine Annulla-
tionsgebühr von Fr. 50 - berechnet werden.

Anmeldetalon Schloss Hünigen 84, «Leiblichkeit»)

Name, Vorname

Arbeitsort (Name + Adresse des Heims)

Private Adresse PLZ, Ort

Datum Unterschrift:

VSA-Mitgliedschaft des Heims

Persönliche VSA-Mitgliedschaft
Unterkunft im Schloss Hünigen erwünscht

D
1 1 j Zutreffendes bitte ankreuzen



aber die Situationen aushalten, in denen Verantwortung
wirklich gefordert ist.

Die folgenden Merkmale sind festzuhalten:

1. Von Verantwortung zu sprechen, istnur möglich, wo es

ein Gegenüber gibt, welches mich zuvor anruft. Für den
Existentialismus von Sartre ist es das ICH, welches in
seinem Verständnis stark ausgeweitet ist; für Buber und
Moor ist es das Andere oder der Andere; für die
Theologie ist es Gott.

In einer allgemeinen Weise kann ich sagen, dass das

Gegenüber als bestimmter Wert erfahren wird: Das, was
mich in unbedingter Weise anspricht und mir darin als
so wertvoll begegnet, dass ich mein Handeln danach
ausrichten muss. Die denkerische Auseinandersetzung
mit Verantwortung verweist uns also deutlich auf die
Wertsetzung des Menschen. Mit diesem Begriff stehen
wir in einer unmodernen Atmosphäre - denn wir haben
uns heute zu sagen angewöhnt, wir befanden uns in einer
Welt, wo nur der «Weltpluralismus» Gültigkeit habe.
Ich frage mich, ob diese Auffassung nicht gerade wieder
ein Ausweichen vor der echten Verantwortung sei.

Denn Verantwortung kann nur in dieser dialogischen
Grundbewegung verstanden werden. Welches für jeden
Einzelnen das anrufende Gegenüber ist, liegt in der
Entscheidung des Menschen selbst. Entscheidung ist
aber notwendig und mit ihr auch das Bekenntnis zu
dem, worauf man antwortet. Wo dies nicht der Fall ist,
droht die Verantwortung in eine bloss unverbindliche
Ebene abzusinken und bleibt wohl wirkungslos.

2. Eine verantwortete Situation ist immer die Situation
des Einzelnen. Sartre nennt sie die Einsamkeit. Das ist
hart. Diese Seite scheint heute aus der Mode geraten zu
sein - denn anstelle des Einzeln-Seins, der Einsamkeit
im Augenblick des Antwortens verbirgt man sich viel
hinter das «Team». Oft will mir scheinen, dass diese
Tendenz Ausdruck davon ist, dass wir Situationen nicht
wirklich antworten, weil wir den persönlichen Anruf
nicht tief und scharf genug vernommen haben. Ob dies
nicht wiederum ein böswilliges Ausweichen ist?

3. Von Verantwortung zu sprechen, heisst gleichzeitig, das

Wagnis des Schuldigwerdens einzugehen. Je radikaler
der Anruf, je unbedingter er mich ergreift, umso
schwerwiegender wird auch das Wagnis.

Und die Frage, vor die jeder verantwortende Einzelne
steht, lautet: Wie gehe ich mit dieser Möglichkeit der
Schuld um? Wälze ich sie aufandere ab? Fühle ich mich
im Sinne von Sartre dazu verurteilt, ihr standhalten zu
müssen? Oder habe ich die Möglichkeit, sie in den
Anruf hineinzuglauben?

4. Wenn ich sagte, dass es um verantwortende Situationen
gehe, dann schliesse ich die Meinung aus, als handle es

sich bei der Verantwortung um eine grundsätzliche,
weitgehend stabile Einstellung der Welt und dem Leben
gegenüber. So wie der Anruf immer augenblickhaft
geschieht und vernommen wird, so ist auch die Antwort
ein Ereignis. Darin liegt vielleicht der wesentliche
Unterschied zwischen Existentialismus und Christlicher

Botschaft: Jener ist eine Einstellung - der Christliche

Glaube hingegen ein Ereignis. Somit kann auch
Verantwortung nicht eine Einstellung sein, sondern ist
ein Ereignis.

« in der heilpädagogischen Tätigkeit»

Wenn innerhalb des Erzieherischen die Rede von
Verantwortung ist, dann meistens im Zusammenhang mit dem
Erziehungsziel. Man spricht dann von einer «Erziehung
zur Verantwortung», zum «verantwortlich Handeln», zur
«Übernahme von Verantwortung» usw. In diesem Zusam-
mehang ist der Begriff auch heute noch geläufig, wird auch
leicht zum Schlagwort, mit welchem man häufig nichts
anderes meint, als dass man sich an einem Ziel orientiere.

Ich will für unseren Zusammenhang diese Frage beiseite
lassen - nicht, weil ich das damit verbundene Anliegen als
nebensächlich erachtete, sondern weil wir Erzieher gern
bereit sind, zuerst für den andern «dort drüben», also den

Heranwachsenden, dem unser Erziehen gilt, Ziele
aufzustellen. Dabei geht aber ein im Wesen des Erzieherischen
gründendes Merkmal verloren: Dass Erziehung ein lebendiges

Geschehen im Zwischenmenschlichen ist, welches
sich in der gegenseitigen und wechselseitigen Zuwendung
von Erzieher und Kind ereignet. Diese Auffassung, die sich

an das bereits erläuterte Denken von Buber anschliesst,
macht deutlich, dass sich in keinem der beiden Partner
etwas ereignen kann, ohne gleichzeitig auch beim andern
zum Ereignis zu werden. Ich halte mich an die Erfahrung,
dass der Erzieher in bezug auf das Kind keine einzige
Massnahme ergreifen kann, ohne dass sie zugleich auf ihn
zurückwirke und im eignen Innern Veränderungen hervorrufe.

Die Frage, die jetzt interessieren soll, lautet: Was ist
gemeint, wenn wir fordern, der Erzieher habe für seine
Tätigkeit Verantwortung zu tragen? Ich will aufdiese Frage
mit vier Hinweisen antworten, die sich aus den bisherigen
Erörterungen ergeben müssen.

1. Hinweis

Wer als Erzieher von Verantwortung spricht, darf dies nur
tun, wenn er gleichzeitig seine Bindung an Werte bekannt
gibt, die ihm zum Anrufgeworden sind und um deretwillen
er es als sinnvoll erachtet, in dieser Tätigkeit zu stehen.
Mag es auch für unsere modernen Ohren als hoffnungslos
veraltet klingen -wir kommen beim Begriffder Verantwortung,

wenn wir ihn in seiner Tiefe und zugleich in seiner
Verwirklichung verstehen, ohne die Wertausrichtung und
Wertorientierung nicht aus.

In erster Linie geht es dabei um die Erkenntnis, dass die
Werte sich im Menschen in einer Hierarchie anordnen, so
dass wir von letztgültigen, «obersten» oder «höchsten»
Werten und von untergeordneten, die erstem eher
bedingenden Werte sprechen können. Je prägnanter, und das
heisst auch, je bewusster der Erzieher zu einer Werthierarchie

in lebendiger Beziehung steht, um so klarer wird er
auch seine Verantwortung in der Tätigkeit formulieren
können.

294 Schweizer Heimwesen VI/84



Oft will mir scheinen, dass nicht die Frage, welche Inhalte
die Werthierarchie aufweist, die entscheidende sei -
sondern vielmehr, ob die Beziehung zu ihr eine lebendige
sei. Es geht um den lebendigen Anruf- und nicht bloss um
einen vorgestellten, als Idee im Wissen vorhandenen. Nur
der lebendige Anruf kann wirklich angreifen und trägt
jenen verheissungsvollen Zug in sich.

Das gilt auch für jene Erzieher, die sich in ihrer Ausrichtung

auf Gott als den obersten Wert beziehen. Nur eine
lebendige Gottesbeziehung, das heisst eine, die gepflegt, zu
der Sorge getragen, die gestaltet wird, trägt die Kraft des

Glaubens.

Es bleibt immer die Frage an den Einzelnen, was ihn
unbedingt angeht. Dann erst stellt sich die Frage, ob ich
ihm standzuhalten vermag, oder ob ich mir dauernd die
Flucht, das Ausweichen oder andere Böswilligkeiten erlaube.

Von dieser erzieherischen Haltung aus wird auch das
zwischenmenschliche Geschehen zwischen Erzieher und
Kind geprägt: Es selbst wird getragen von diesem Grund,
welcher die gesamte Atmosphäre durchzieht. Die erzieherische

Atmosphäre wird dadurch ihrerseits strukturiert,
wenn die Wertausrichtung des Erziehers prägnant und
bewusst ist. Viele Diskussionen der letzten Jahre um die
Autoritätsproblematik wären nicht notwendig gewesen,
wenn diese Zusammenhänge in der Haltung der Erzieher
und Lehrer wirksam gewesen wären. Denn ein strukturiertes

Zwischen bewirkt auch im Kind Sicherheit und führt
dazu, dass es etwas vom Ergriffensein des Erziehers erfahrt.

2. Hinweis

Oft wird im Zusammenhang mit der Verantwortung so
gesprochen, als ginge es um eine universelle, globale
Verantwortung: «der Menschheit gegenüber», der Welt
gegenüber usw. Mir ist bei solchem Reden nie ganz wohl,
weil ich nicht weiss, ob eine solche Verantwortung
überhaupt möglich sei. Und leicht verbirgt sich hinter
solchen Beteuerungen und Appellen wiederum die Gefahr,
dass die eigentliche Verantwortung verwässert wird. Kann
«die Menschheit» von mir denn verantwortet werden? Ja:
Kann ihre Not, ihre heutige Situation mich denn so
anrufen, dass dieser Anruf von mir als unbedingt erfahren
und radikal beantwortet wird?

Ich meine, wir müssten in dieser Beziehung bescheidener

- aber auch persönlicher und damit ernsthafter werden.
Ich kann die Not eines hungernden Teiles der Menschheit
nur dann verantworten, wenn mich dieser eine hungernde
Mensch angerufen hat. Diese eine bettelnde Frau in den
Strassen von Marrakesch, an die sich ein halbes Dutzend
kleiner Kinder zu einer Traube schmiegt, macht den Anruf
aus, der mich für dieses Land zur Verantwortung weckt.
Und dieser eine Erziehungsschwierige, zu dem ich
vielleicht mit grösster Anstrengung in Beziehung getreten bin,
macht es aus, dass ich die Probleme der Erziehungsschwierigkeiten

verantworte.

Wenn der Anruf so an mich ergeht, wird das Ausweichen
weniger leicht. Vor allem kann ich dann nicht mehr
achselzuckend sagen, ich allein könne doch nichts machen,
meine Verantwortung sei doch bloss ein Tropfen aufeinen
heissen Stein.

Da ergibt sich für den Verantwortungsbegriffein eigenartiger

Zusammenhang: Der Anruf ist tatsächlich ein Tropfen,
das heisst, er ist zeitlich und räumlich punktuell - aber die
erforderte Verantwortung bleibt trotzdem ganz. Wie ist
dies im Alltag zu verstehen?

Wenn ich mich in meiner heilpädagogischen Beratertätigkeit

mit einem Kind abgebe, um von ihm einen Eindruck
zu erhalten, der dann in den Gesprächen mit den Erziehern
nachklingen soll, geschieht es häufig, dass etwas ganz
Bestimmtes mich anspricht: Die Art und Weise, wie dieses

Kind auf meine Fragen eingeht; das, was es mir aus seinem
Leben erzählt; seine Zeichnung, seine Augen usw. Es ist
zunächst immer ein Detail, oft eine bisher übersehene
Kleinigkeit. Von ihr ergeht ein Anruf - und dieser ergreift
mich nun ganz und führt dazu, dass meine Antwort eine
ganzheitliche ist und das Kind ebenfalls in seiner Ganzheit
meint. Erzieherische Verantwortung beginnt meines
Erachtens bei solchen Kleinigkeiten: Dieses eine Detail im
erzieherischen Alltag, dieser kleine Tropfen Zeit im Ablauf
des Tages, dieses Fünklein Anruf inmitten der riesigen
Weltgeschäfte: Das erhält Bedeutung. Die Frage ergeht an
den Erzieher, ob er die Bereitschaft aufbringe, aufderartige
Details aufzumerken.

3. Hinweis

Verantwortung sei immer ganz, lautete ein Aussage. Damit
stellt sich die Frage, ob sie denn nicht teilbar und aufteilbar
sein könne? Der auch in vielen Heimen mit Begeisterung
aufgenommene Team-Gedanke steht zur Diskussion: Ist
es unter dem hier entworfenen Verständnis überhaupt
möglich und sinnvoll, Verantwortung auf verschiedene
Menschen aufzuteilen in der Meinung, diejenige des
Einzelnen werde dadurch kleiner, geringer oder zumindest
weniger belastend? Ist das Ausweichen in das Kollektiv
zugleich ein Ausweichen vor der Verantwortung? Ich halte
an der Auffassung fest, Verantwortung sei immer ganz -
oder sie sei keine Verantwortung. Doch sollten wir nicht
im Sinne des mathematischen Denkens vorgehen. Ich will
dazu ein Bild heranziehen.

Wenn ich mir Verantwortung in ihrer Ganzheit als einen
ganzen Kuchen vorstelle, verführt mich das mathematische

Denken dazu, ihn in Stücke aufzuteilen. Es trifft zu,
dass das einzelne Kuchenstück dem Gewicht und der
Grösse nach kleiner ist als der ganze Kuchen. So von
Verantwortung zu reden, ist wohl verfehlt. Wir müssen
nicht die Quantität ins Auge fassen, sondern die Qualität.
Sagen wir es bildhaft: Es geht um den Geschmack des

Kuchens. Da brauche ich eben bloss einen Bissen zu
schmecken, um dann zu wissen, dass der ganze Kuchen
diesen Geschmack hat. Genauso ist es mit der Verantwortung:

Sie bleibt eine ganze in bezug auf ihre Qualität, auf
ihren Inhalt.

Das heisst, bezogen auf die Frage der Verantwortung eines
Teams, dass jeder einzelne der Gruppe teilhat an der
ganzen Verantwortung - jeder übernimmt sie ganz und
übernimmt sie als Ganzheit. Unter dieser Bedingung tritt
nun eine wesentliche Erfahrung ein: Dass ich als Einzelner
meine Verantwortung mit mehr Schwung, mit mehr
Leichtigkeit und mehr Freudigkeit gestalte, wenn ich weiss,
dass meine Kollegen auch zur Ganzheit der Verantwortung
in Beziehung stehen. Das Ich-Du-Verhältnis, in welchem
jeder angesichts des ganzen Anrufes antwortet, macht es

295



aus, dass die Aufgabe besser an die Hand genommen wird.
Die Frage an das Team lautet daher nicht, wie die
Verantwortung aufzuteilen sei, sondern, wie die Beziehung

untereinander zu gestalten sei, damit jeder in der
ganzen Verantwortung stehen kann.

Es ist nicht von ungefähr, dass bei allen diesen praktischen
Hinweisen das Ich-Du-Modell von Buber herangezogen
werden mussi Denn es bleibt letztlich die Frage an jeden,
der in einer Erziehungsverantwortung steht, ob es ihm
gelinge, das riesige Geschenk einer mitmenschlichen Beziehung

anzunehmen, zu gestalten und zu ihr Sorge zu tragen.
Ereignet sich das Zwischenmenschliche wirklich, dann gibt
es so etwas wie eine Stellvertretung in bezug auf die
Verantwortung. Dann kann es heissen: «Ich an Deiner
Stelle gebe Antwort auf den Anruf, der an uns beide

ergangen ist; Du an meiner Stelle gibst Antwort, weil mir
im Augenblick die dazu notwendige Kraft abhanden
gekommen ist».

Ich bekenne mich zum Glauben an solche Stellvertretung.
Sie schmälert die Verantwortung nicht ein, sondern
rechnet vielmehr die Möglichkeit, dass sich Verantwortetes
Leben nur immer in Augenblicke, die uns geschenkt sind,
ereignet.

4. Hinweis

Ich bin in den bisherigen Hinweisen immer selbstverständlich

davon ausgegangen, das vom Kind zu mir der Anruf
so ergehe, dass ich ihn auch vernehme und dass somit
meine Verantwortung eine lebendige werde. Wie aber,
wenn dies nicht der Fall ist? Wenn in mir nur Ablehnung
geweckt wird, weil gerade nichts an diesem Kind mich
anzusprechen vermag? Wenn mich Ekel ergreift beim
Anblick der körperlichen Missbildungen? Wenn meine
zum Aufmerken erforderliche Energie zu schwinden
beginnt und mich der Überdruss ergreift?

Diese Fragen sind Ausdruck für das, was ich als
«heilpädagogische Grenzsituation» bezeichne. Es gibt sie nicht nur
in der Arbeit mit Geistig-Schwerbehinderten, sondern
überall, wo um verantwortete Erziehung gerungen wird.

Diese Grenzsituation ist dadurch gekennzeichnet, dass mir
der Ausblick aufeine erzieherische Zielsetzung, an welcher
ich meine Tätigkeit orientieren könnte, plötzlich verwehrt
ist; dass mich die Sinnlosigkeit in aller Schärfe zu ergreifen
droht - dass ich mich auf mich selbst zurückgeworfen
werde und mir die Zuwendung zu einem Du versperrt ist.

In dieser Grenzsituation entscheidet sich, ob im Verlaufe
des bisherigen Lebens eine tragfähige Basis, ein Grund
entstanden sei, der mich nicht in unendliche Tiefen
abstürzen lässt. Alle Fragen im Bereich des Erzieherischen,
seien sie dem praktischen Alltag entwachsen oder der
theoretischen Situation verpflichtet, gipfeln letztlich in
dieser einen: Ob sich der Erzieher in diesem Grund seines
Wesens schon einmal hat anrühren lassen, so dass er die
Verpflichtung hat wahrnehmen können, ihn zu pflegen und
für ihn Sorge zu tragen. Auch das wäre Verantwortung,
jetzt dem Anruf aus dem eignen Innern gegenüber. Es ist
für mich äusserst bedeutungsvoll dass ich das von Moor
erwähnte Adjektiv wahrnehmen darf: Dass auch dieser
Anruf aus dem eignen Innern verheissungsvoll ist.

Dann darf ich auch die Schulderfahrung in die Erfahrung
dieses Grundes hereinnehmen. Und es entsteht eine
erzieherische Verantwortung, die trotz Schulderfahrung,
trotz Angst, trotz Überdruss sich in den kleinen
Augenblicken des Alltages ereignet und zum neuen Aufschwung
wird.

Literaturhinweis:

Benz E.: Der Mensch in christlicher Sicht, in Gadamer (Hrsg): Neue
Anthropologie, Bd. 6, 373-429, dtv 1974.

Buber M.: Zwiesprache, 1930, erweitert bis 1962, in «Das dialogische
Prinzip»l, L. Schneider, Heidelberg 1962.

Brunner E.: Der Mensch im Widerspruch, Zürich 1937.

Jüngel E.: Der Gott entsprechende Mensch, in Gadamer (Hrsg): Neue
Anthropologie, dtv 1974.

Küng H.: 20 Thesen zum Christsein, Piper 1975.

Moor P. : Selbsterzeihung, Bern 1971.

Sartre J.P. : L'Existentialisme est un humanisme» 1942, Ed. Nagel Paris
1970.

Tillich P.: Der Mut zum Sein, Stuttgart 1968.

Krankenbetten
Für das Pflegepersonal sind sie einer jahrzehntelangen prakti-
praktisch und leicht zu handhaben, sehen Erfahrung und technisch
für die Patienten einfach verstell- perfekte Konstruktionen. Rufen
bar und vor allem bequem. Embru Sie uns an, für Krankenbetten sind
Krankenbetten sind das Resultat wir kompetent.

Embru-Werke, Kranken- und Pflegemöbel, 8630 Rüti
Telefon 055/31 28 44

Embru bringt Komfort ins Heim
296 Schweizer Heimwesen VI/84


	"Erziehungsverantwortung - trotz allem" : Verantwortung in der heilpädagogischen Tätigkeit - ein überholtes Ideal?

