
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 6

Artikel: Tod und Sterben - auch ein Thema der Gerontologie

Autor: Lehr, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tod und Sterben - auch ein Thema der Gerontologie
Von Prof. Dr. Ursula Lehr, Bonn *

Im Rahmen der Schriftenreihe Studium Universale
der Universität Bonn ist im Bouvier-Verlag 1983
der Forschungsbericht «Altern - Tatsachen und
Perspektiven» erschienen, auf den die Fachblatt-
Leser hingewiesen werden müssen. Als Herausgeberin

zeichnet Ursula Lehr, welche an der letztjährigen
Herbsttagung des VSA für Altersheimleitung und
Kaderpersonal in Solothurn über «Möglichkeiten
und Grenzen von Aktivierungsmassnahmen im
Altersheim» sprach. Die diesjährige Novembertagung

für die Altersheimleute findet in Zürich statt.

«Eine reale Sicht der Lebenssituation im höheren Alter
sollte auch die Auseinandersetzung mit der Endlichkeit des

Daseins nicht scheuen.

Freilich, die psychologische Literatur zum Todesproblem
ist sehr umfangreich. Die meisten Untersuchungen gehen
der Frage der Einstellung zum Tod nach.

Methodisch abgesicherte Untersuchungen von Menschen
in ihrer allerletzten Lebensphase verbieten sich zumindest
jenen verantwortungsbewussten Forschern, die mit
Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben stehen. - Hier sollte
sich die empirische Wissenschaft ihre Grenzen eingestehen.»

(LEHR 1972, S. 298/99).

Und für die Aufrechterhaltung dieser Grenzen möchte ich
auch heute noch kämpfen - obwohl es ja mittlerweile
zunehmend modern geworden ist, das Verhalten und
Erleben von Sterbenden zu beschreiben.

Tod und Sterben ist ein Thema der Gerontologie, ein sehr

wichtiges, lange Zeit tabuisiertes oder wenigstens vernachlässigtes!

Aber der Sterbende selbst als Gegenstand
psychologischer, experimenteller Untersuchung, Befragung,
Testung oder gar von Video-Aufnahmen und Tonbandprotokollen

übereifriger methodenbewusster Forscher - das
lehne ich ab! i

V I

Das Sterben eines Menschen ist etwas so Einmaliges, dass

sich jede Generalisierung veiJjreitetLDer Sterbeprozess in
seiner Endphase entzieht sich - Gott sei Dank - dem

strengen wissenschaftlichen Zugriff.

Erwarten Sie von mir kein wissenschaftliches Referat über
Tod und Sterben! Ich kann Ihnen zwar die Ergebnisse der
immer umfangreicher werdenden Literatur zur Thanatologie

referieren - einschliesslich der einprägsamen
5-Stufen-Theorien, mit denen sich der Prozess des Lebens-

* Vortrag gehalten am 25. Oktober 1983 in Kloster Steinfeld (BRD); von
der Referentin wurde der Vortragstext in freundlicher Weise dem
Fachblatt «Schweizer Heimwesen» zum Abdruck zur Verfügung gestellt.

endes so schön «gliedern» und «in den Griff bekommen»
lässt, das «inneren Halt» gibt, wenn man einordnen kann,
ob der Patient inzwischen bei Stufe 3 oder Stufe 4 angelangt
ist -, doch in der Realität trifft das alles nicht zu!

Jeder Mensch hat seinen eigenen Tod, jeder Mensch hat
auf seine ihm ureigenste Art den letzten Weg seines
irdischen Daseins zu gehen. Der Tod ist die letzte
«developmental task», die letzte Entwicklungsaufgabe, die
jedes Individuum für sich zu meistern hat! Wir können uns
auf diese Entwicklungsaufgabe - genau wie aufalle anderen
Entwicklungsaufgaben (Partnerwahl, Familiengründung,
Freigeben der erwachsenen Kinder, Pensionierung, Ver-
witwung und dergleichen mehr) - vorbereiten, indem wir
diese Situation antizipieren und nicht als Unangenehmes
verdrängen. Der Theorie nach müsste eine Antizipation
der Situation die Auseinandersetzung mit dieser in der
konkreten Situation erleichtern. Das trifft zweifelsohne für
die Entbindung, für die «empty-nest-Situation», für die
Scheidung, für die Pensionierung und für den Umzug in
ein Altenheim zu. Für diese Situationen ist die konkrete
gedankliche Vorwegnahme nachgewiesenermassen eine
Hilfe, die die Anpassung an die neue Situation erleichtert.

Ob dies auch für das Sterben zutrifft, kann ich Ihnen nicht
sagen. Über das Sterben reden - oder das eigene Sterben
(oder das des Partners) bis in alle Einzelheiten zu antizipieren,

das ist zweierlei.

Vielleicht lässt sich aber eine andere Erkenntnis aus diesen

«developmental-task»-Untersuchu«gen bzw. aus den
Studien zu «kritischen Lebensereignissen» übertragen:

Jedes kritische Lebensereignis (zu denen auch der Tod bzw.
das Sterben Angehöriger gehört) wird von jedem Individuum

unterschiedlich erlebt,

1. je nach der eigenen Vergangenheit, nach biographischen

Gegebenheiten;

2. je nach den gegenwärtigen situativen Bedingungen, und

3. je nach der Zukunftsonentiemng.

Das heisst: jedes Lebensereignis steht im Schnittpunkt
biographischer Bedingungen. Die Auseinandersetzung
vielleicht auch mit Tod und Sterben wird einmal bestimmt
vom bisherigen Leben (von Todeserfahrungen, aber auch
von Lebenserfahrungen: dem Gefühl, die Lebensaufgaben
erfüllt zu haben, einen «geordneten Haushalt» zurückzulassen),

zum anderen von der konkreten gegenwärtigen
Situation: den krankheitsbedingten Umständen, aber auch
von den familiären-sozialen Beziehungen; schliesslich von
der Zukunftsorientierung, dem Glauben an ein Weiterleben

nach dem Tod. «Sterben lernen» heisst dann eigentlich
«leben lernen». Das hat der Tübinger Psychiater Schulte
so klar ausgedrückt, wenn er sagte: «Belastend für den
Alternden ist nicht so sehr, dass er gelebt hat und mit der
Zeit auf dieses Leben verzichten muss, sondern belastend

277



Pro memoria für Veteranen

19. Sept. 1984 Treffpunkt Luzern
Im Maiheft des Fachblatts «Schweizer Heimwesen»
hat das Organisationskomitee die VSA-Veteranen
zum diesjährigen Treffen auf den 19. September
nach Luzern eingeladen. Das Treffen findet diesmal
nicht zu Lande, sondern zu Schiffaufdem Vierwald-
stättersee statt - Veteranen ahoi! Es ist schön, dass

das OK die Tradition des schweizerischen
Veteranentages auch 1984 fortsetzt und seinen ersten
Aufruf frühzeitig erlassen hat. Wer dem Ruf folgen
will, tut gut daran, den Termin vom 19. September
in der Agenda vorzumerken. Alle Veteranen des

VSA, die im Herbst einen frohen Tag erleben und
gute Erinnerungen auffrischen möchten, sollten
nicht zögern, vom zugeschickten Anmeldetalon
Gebrauch zu machen. Sie werden in Luzern willkommen

sein. Wer die schriftlich zugestellte Einladung
(noch) nicht erhalten oder verlegt und verloren hat,
ist freundlich ersucht, sich mit dem VSA-Sekretariat
(Tel. Ol 252 49 48) in Verbindung zu setzen.

für den einzelnen ist, dass man gerade nicht gelebt hat,
nicht richtig, nicht ernst genug, nicht erfüllt genug, dass

man überhaupt nicht gelebt hat und das Angebot des

Lebens vertan ist, bevor es sich überhaupt erst hat entfalten
können» (SCHULTE 1971, S. 82/83).

Das Sterben erleichtern helfen heisst auch, bei einem
Rückblick dem Sterbenden klar zu machen, dass er gelebt
hat, dass sich sein Leben gelohnt hat, dass in der
gegenwärtigen Situation alles geregelt ist (bzw. ihm bei
dieser Regelung zu helfen), dass er getrost Abschied
nehmen kann in eine andere Zukunft.

1. Historische Aspekte

Wenn man hilflos vor einem Gegenstand oder einer
bestimmten Thematik steht, flüchtet man in die Geschichte.

Und da bietet sich uns so erfreulich viel an. Der
französische Autor Philippe Aries, der «Die Geschichte
der Kindheit» schrieb, hat sinnigerweise 1975 ein Buch
«Die Geschichte des Todes im Abendland» herausgebracht.

Es liest sich geradezu spannend. Wie beruhigend
ist doch die Überschrift über dem ersten Teil: «Wir sterben
alle.» Dann wird «der gezähmte Tod», der auf dem
Sterbebett die «vertrauten Todesrituale» kennt, dargestellt.
Tod in der Familie, in der Dorfgemeinschaft integriert -
man hat das Sterben anderer so und so oft erlebt, man kann
das eigene Sterben - oder zumindest den zeremoniellen
Ablauf- antizipieren. Die äussere Form des Abschiednehmens,

der Totenwache, der Beerdigung ist festgelegt; man
weiss, wie alles ablaufen wird. Die Zukunft ist zu einem
Teil wenigstens bekanntes Land - und dennoch: äussere
Form ersetzt keinen inneren Gehalt! Ist diese Flucht in die
äussere Form nicht manchmal nichts anderes als Hilflosigkeit,

mit der man eine innere Auseinandersetzung
verdrängt? Ist der «Aufrufzur Kranzspende» nicht manchmal
nichts anderes als ein Zeichen innerer Hilflosigkeit? Und
sind die «Denkmäler» für die Toten nicht oft als Versuch
der Verwandtschaft zu sehen, eigene

' Schuldgefühle dem
Verstorbenen gegenüber abzubauen oder wenigstens zu
mildern?

Ich möchte hier nicht im Detail auf die Geschichte des
Sterbens und des Todes eingehen, erst recht nicht über -
für unser Empfinden grausame - Todesriten bei anderen
Kulturen berichten. Zwei Gedanken nur zu den «historischen

Aspekten».

1.1 Die Verbannung des Todes
aus unserem Leben

Die Institutionalisierung des Todes, die Hinausverlagerung
des Todes aus der Familie, ist einer der grossen Vorwürfe,
die man der modernen Gesellschaft macht. Die Tabuisie-
rung des Todes, die Entfremdung der Sterbenden und der
Toten ist Realität. Früher, so der Historiker Imhof (1983),
war Leib und Leben im Bewusstsein der Menschen nicht
auf irdisches Dasein beschränkt, sondern «irdisches und
ewiges Leben war miteinbezogen». In früheren Zeiten
wurde auch die Körperlichkeit des Verstorbenen erlebt; er
war zugegen: «wesentliche Bereiche des öffentlichen
Lebens spielten sich mit Vorliebe auf dem völlig frei
zugänglichen Friedhof ab» - wie es übrigens heute zum
Beispiel in Mexiko noch der Fall ist. Dort findet man auch
nichts dabei, wenn man seinen Freunden einen aus
Zuckermasse hergestellten Totenschädel mit ihren Namen
schenkt. Dort ist der Tod so selbstverständlich - und sicher
nicht nur, weil man den Toten 3 Tage in der Wohnung
aufbahrt. Erst als nach der Reformation die Kirche mehr
«Respekt» vor «ihren» Toten forderte, kam es zur Um-
mauerung, Einfriedung, Abgrenzung der Kirchhöfe -
und damit zur «Ausgrenzung (der Toten), zuerst physisch
hinter Kirchhofmauern, dann aber auch zur zunehmenden
Verdrängung aus unserem Bewusstsein bis hin zur heutigen
Verbannung all dessen, was mit Sterben und Tod zu tun
hat». Wir haben zwar heute zusätzliche Lebensjahre
gewonnen (wir werden älter, immer mehr Menschen
erreichen ein sehr hohes Alter), aber wir haben im
Gegensatz zu früher «mit der Säkularisierung unseres
Lebenslaufs auf die alleinige Irdische Phase das Leben erst
einmal radikal verkürzt.» Früher - so der Gedankengang
Imhofs - starb man zwar früher, in jüngeren Jahren, lebte
aber viel, viel länger in der Erinnerung fort; heute stirbt
man später, in höherem Alter, ist aber dann völlig
vergessen (trotz aller gegenteiligen Beteuerungen und
Phrasen vom «ewigen Angedenken bewahren» und «wird
uns unvergessen bleiben»).

1.2 «Eu-thanasie»

Ein zweiter Aspekt, den es historisch zu beleuchten gilt,
ist jener der «Euthanasie». Unwillkürlich denken wir an
die grauenhaften Ereignisse der Nazi-Zeit, doch die historische

Wurzel ist eine andere. Euthanasie, aus dem Griechischen,

kommt von eu gut und thanatos Tod, heisst also
der «gute Tod». Der Begriff tauchte, wie Winau zeigte,
bereits im 5. vorchristlichen Jahrhundert in der Komödie
auf. Die attische Komödie, 300 v. Chr., in der stoische und
epikureische Einflüsse deutlich werden, versuchte dem
Menschen die Angst vor dem Tod zu nehmen. Euthanasia
wird zum Ausdruck eines leichten, unbeschwerten Todes,
aber auch eines tugendhaften Sterbens nach tugendhaftem
Leben. So erfahren wir vom römischen Schriftsteller
Sueton (geb. 70 n. Chr.) im Zusammenhang von Kaiser
Augustus' Tod, dass dieser «leicht und schmerzlos gestorben

sei, wie er es immer gewünscht hatte, schnell und ohne

278 Schweizer Heimwesen VI/84



VSA-Grundkurs für Heimleitung
Als Fortbildungskurs für Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

Aufnahmebestimmungen:

Kürsleitung:

Vertretung VSA:

Kursort:

Zeitdauer:

Kurskosten:

Anmeldung:

- Aktive Heimleiter
- Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim für leitende

Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

C. D. Eck, Institut für angewandte Psychologie, Zürich

Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung

Zürich, Paulus-Akademie

40 Tage, Oktober 1984 bis November 1985

Fr. 3100- inklusive Mittagessen an den Kurstagen
Fr. 2800- für VSA-Mitglieder und Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 2700 - für VSA-Mitglieder aus VSA-Heimen

Anmeldeformulare können bezogen werden:
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48

Anmeldeschluss: 23. Juni 1984
Teilnehmerzahl beschränkt
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:

Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und
Erziehungsheimen

Allgemeine Methodenlehre der
Klientenbetreuung

Grundlagen des Heim-Managementes Betriebspsychologische Organisationsgrundsätze

Die Führung des Mitarbeiters Förderung der Leiterpersönlichkeit

Gruppendynamik und Institutionspädagogik Psychologische Grundlagen der Heimführung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, in Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermögen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvolleren, eher projektmässigen Aufgaben
betraut.

Eine Abschlussprüfung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kosten Fr. 250.-).

Kursdaten: 1984 1./2. Oktober, 24./25. Oktober, 12./13. November, 26./27. November,
18./19. Dezember.

1985 17./18. Januar, 5./6./7. Februar, 5./6. März, 19./20. März, 9./10. April,
23./24. April, 14./15. Mai, 4./5. Juni, 25./26. Juni, 13./14. August,
3./4./5. September, 24.725. September, 8.79. Oktober, 5.76. November.

279



Schmerzen in einer Euthanasie, die er für sich und die
Seinen stets von den Göttern erbeten hatte». Leicht sterben,
ohne Schmerzen sterben, ist einer der antiken Inhalte des
Begriffes; ehrenvolles, tugendhaftes Sterben (auch im
Kampfe) ein weiterer. Auf jeden Fall: «Euthanasie bedeutet

guter, ehrenvoller, zumindest nicht schändlicher Tod;
Tod in Erfüllung des Lebens, der schnell und ohne
Schmerzen eintritt. Euthanasie ist ein Begriff der Philosophie,

nicht der Medizin» (Winau 1980, S. 8).

Zu Beginn des 17. Jahrhunderts gebraucht der englische
Philosoph Sir Francis Bacon das Wort in neuem
Zusammenhang. In seinem Werk «Über die Würde und den
Fortgang der Wissenschaften» nimmt er unter anderem zu
Aufgaben des Arztes Stellung. «Aufgabe des Arztes sei

nicht nur die Erhaltung der Gesundheit, die Heilung der
Krankheit, sondern auch die Verlängerung menschlichen
Lebens. Da es aber immer noch unheilbare Krankheiten
gebe, sei es seine Aufgabe, die Schmerzen zu lindern, auch
dann, wenn ganz und gar keine Hoffnung mehr vorhanden
ist, aber durch die Linderung der Qualen ein mehr sanfter
und ruhiger Übergang aus diesem zu jenem Leben
verschafft werden kann». - Euthanasie ist hier nicht nur
das gute Sterben des einzelnen, Euthanasie wird als

Schmerzlinderung hier zur Aufgabe des Arztes erklärt.

Aus dem Jahre 1735 existiert eine Dissertation von
Zacharias Phillipp Schulz mit dem Thema: «De euthanasia

medica - vom leichten Tod», ebenso eine Dissertation
von Carl Christian Henning, bei dem gleichen Doktorvater
Albert zur gleichen Zeit geschrieben: «De dysthanasia
medica - vom schweren Tod». Hier wird der leichte
(schnelle, schmerzlose) Tod dem schweren, sich lange
hinziehenden Todeskampfgegenübergestellt. Ärzte sollten
dem sterbenden Patienten keine «erregenden» Medikamente

mehr geben, die unter Umständen das Sterben
erschweren könnten. «Auf keinen Fall aber dürften Ärzte
das Ende durch Gabe von Medikamenten zu beschleunigen
suchen» (Winau 1980, S. 10).

Zwischen 1820 und 1850 erscheinen allein 13 Schriften
über «De euthanasia», worin Euthanasie durchweg «Hilfe
beim Sterben» (ohne Beschleunigung oder gar Herbeiführung

des Todes) bedeutet. Euthanasie als «Todeslinderung»,

als «Sterbebegleitung». In einem Handbuch der
Medizin (F. A. Puchelt: «Das System der Medizin im
Umrisse dargestellt», Bd. I, Heidelberg, S. 522) findet man:
«Euthanasie ist das Verfahren des Arztes am Sterbebette

alle Möglichkeiten der Erleichterungen zu schaffen.»

Zu den Massnahmen der Euthanasie gehören für die
Ärzte des 19. Jahrhunderts zuerst einmal Ruhe im
Sterbezimmer; unzumutbar sind viele Personen rund um
das Krankenlager; Gespräche sollen ruhig geführt werden;
sorgfaltige körperliche Pflege; häufige Arztbesuche und
ärztliche Zuwendung; Linderung der Schmerzen - und:
«sehr vorsichtig soll der Arzt mit Medikamenten umgehen,
die zwar den Tod hinauszögern, aber keine Erleichterung
bringen. Grosse Vorsicht sei indessen auch bei betäubenden

Mitteln geboten, da sie das Leben ungewollt verkürzen
könnten». Man wendet sich also gegen eine künstliche
Verlängerung des Lebens (vor allem, wenn sie unter
Schmerzen erkämpft wird), aber auch gegen eine künstliche
Verkürzung des Lebens (selbst dann, wenn sie als Folge
der Schmerzlinderung gesehen wird).

Diese Thematik bestimmt auch heute noch die aktuelle
ärztliche Diskussion: Absetzen aller Medikamente, die

evtl. das Sterben verlängern könnten (Beispiel: Digitalis,
«um das Herz zu stärken» am Todestag) - oder bis zum
letzten Atemzug um eine Genesung bzw., wo diese
ausgeschlossen erscheint, um eine Verlängerung des Lebens auch
in der Endphase zu kämpfen. Dies ist jedoch eine
Diskussion, die man nur in Anwesenheit kompetenter
Ärzte führen sollte.

Doch noch ein anderer Einwand ist ernst zu nehmen. So
heisst es, man dürfe dem Patienten nicht seinen Tod
nehmen, indem man ihm narkotische Mittel gebe, die sein
Bewusstsein so sehr trüben, dass er den Tod nicht begreife
und erlebe. Das schönste Lebensende sei es doch, bei
vollem Bewusstsein zu sterben. Deshalb dürfe der Arzt nur
schmerzlindernde, nicht aber das Bewusstsein trübende
Mittel geben (vgl. Winau 1980).

So sehr man einerseits diesem «schönsten Lebensende» bei
vollem Bewusstsein in der Theorie zustimmen kann - so
sehr muss man andererseits aufgrund der Realität diese

Forderung in Frage stellen. Es gibt nun einmal Krankheitsbilder,

Lebens- und Sterbenssituationen, in denen sich
solche hehren Forderungen nicht verwirklichen lassen.

Immer wieder wird betont, dass «euthanatische Mittel»,
das heisst schmerzlindernde und dabei vielleicht bewusst-
seinstrübende Mittel erst dann angewandt werden dürfen,
wenn der Sterbeprozess begonnen hat und «niemals zur
Verkürzung des Lebens führen dürfen» (Winau 1980,
S. 12).

Trotz anderer Einsicht habe - so war es die Schulmeinung
bis in unser Jahrhundert hinein - der Arzt bis zuletzt
Hoffnung zu verbreiten; «der direkte Hinweis auf den
nahen Tod wird als unärztlich abgelehnt». Hier ist man
heute anderer Meinung: Im allgemeinen gilt, der Patient
und seine Umgebung sollten wissen, woran er ist - wenngleich

die Frage der Informationsvermittlung (wann sagt
der Arzt welchem Patienten und welchen Angehörigen in
welcher Situation wasl) ein eigenes Problem darstellt.

Mit Erschrecken findet man aber in historischen Schriften
auch Hinweise auf Massnahmen, die von der Bevölkerung
(nicht den Ärzten!) zur schnelleren Herbeiführung des
Todes als Erlösung vom Leiden durchgeführt wurden:
erwähnt sei das «Ausbetten», das «plötzliche Wegziehen»
des Kissens, das Bedecken des Gesichts mit einem Kissen,
das Hochbinden des Kinns, das Fesseln an Händen und
Füssen, das Beschweren des Leibes mit einem Stein -
barbarische Massnahmen zur «Leidensverkürzung», gegen
die der Arzt anzugehen hätte.

1913/14 tauchte erstmalig in der Euthanasiediskussion der
Begriffswandel auf: Euthanasie war nun nicht mehr das
Erleichtern des natürlichen Sterbens, sondern Herbeiführung

des Todes, Tötung auf Verlangen, auf den Wunsch
des Patienten. Bereits 1895 erschien ein Buch von Adolf
Jost «Das Recht auf den Tod», eine soziale Studie. Dort
wird die Frage aufgeworfen: «gibt es Fälle, in welchen der
Tod eines Individuum sowohl für dieses selbst als auch für
die menschliche Gesellschaft überhaupt wünschenswert
ist»? Hier wird das Problem der unheilbar geistig oder
körperlich Kranken angeschnitten - und der Gesellschaft
das Recht zugesprochen, unwertes Leben auszulöschen.

Noch erschreckend eindeutiger wird der Euthanasie-
Begriff verändert in dem 1920 erschienenen Buch von

280 Schweizer Heimwesen VI/84



K. Binding und A. Hoche mit dem Titel «Die Freigabe
und Vernichtung lebensunwerten Lebens» (2. Auflage
schon 1922). Der angesehene Jurist Karl Binding und der
ebenso angesehene Psychiater Alfred Hoche leiteten in
diesem Buch - lange vor Hitler - eine neue Phase der
Euthanasie-Diskussion ein: Euthanasie ist nun nicht mehr
ärztliche Hilfe für einen leichten, schmerzfreien natürlichen

Tod, Euthanasie ist auch nicht mehr die (problematische)

«Tötung auf Verlangen», sondern jetzt bereits die
«Vernichtung lebensunwerten Lebens». Schaut man sich
die Kriterien an, die Binding vor 60 Jahren erstellt hat,
dann müssten wir alle, die wir die Chance haben, sehr alt
zu werden, um die Art unseres Lebensendes bangen! Hier
wird die «wirtschaftliche und moralische Belastung der
Umgebung durch die Geisteskranken angesprochen» - und
es gibt schliesslich auch heute noch einige Psychiater, die
die Demenz als den «normalen Alternsprozess» betrachten
und bei 73 Prozent aller über 70jährigen ein «irreversibles
organisches Hirnsyndrom» diagnostizieren (Kanowski
1979).

(Svanborg jedoch spricht von 3 Prozent der über 70jähri-
gen, 5 Prozent der über 75jährigen, allerdings auch von 20
Prozent der über 80jährigen, denen man die Diagnose
«organische Demenz» - die allerdings oft eine Pseudodemenz

ist - zuschreibt). Für Binding und Hoche (1920) ist
es «eine peinliche Vorstellung, dass ganze Generationen
von Pflegern neben diesen leeren Menschenhülsen dahinal-
tern, von denen nicht wenige 70 Jahre und älter werdend
(S. 55). Die Tötung dieser «defekten» Menschen ist für
Hoche «Gebot der Gesellschaft» (Winau 1980). Diese
gesellschaftlich-wirtschaftlichen Überlegungen wurden
1920 angestellt, als Pflegekräfte noch lange nicht so teuer
waren wie heute!

Die Tötung sogenannten «unwerten Lebens» ist also nicht
ein Relikt der Hitlerzeit und mit deren Überwindung
endgültig begraben, sondern hat viel weiter zurückliegende
Wurzeln, die sich nicht so ohne weiteres ausrotten lassen.
Ich warne vor jeder Diskussion einer möglicherweise
künstlichen Herbeiführung oder auch Begünstigung des
Lebensendes schwerkranker, gebrechlicher alter
Menschen! Hier können ungewollt (nach Goethes Zauberlehrling:

«die Geister, die ich rief, die werd' ich nicht mehr
los!») Entwicklungen angebahnt werden, die auf spezielle
Weise Altersprobleme unseres Volkes lösen und den
Sozialetat sinken lassen und gegen die überhöhten Pflegekosten

angehen.

Verzeihen Sie diese langen historischen Ausführungen, die
jedoch für die weitere konkrete Diskussion hilfreich sein
können. Zusammenfassend hierzu:

1. Euthanasie ursprünglich ein philosophischer Begriff im
Sinne des schönen, leichten Sterbens, der «ars moren-
di»;

2. Euthanasie in der Medizin als Sterbeerleichterung,
Leidensmilderung ohne Lebensverkürzung. Euthanasie
als Sterbebegleitung, wie sie auch hier diskutiert wird;

3. Euthanasie dann, 18 9 5, als «Tötung aufVerlangen» mit
der Forderung des «Rechts auf einen eigenen Tod» (der
Wert des Lebens für den betreffenden Menschen);

4. dann die gefahrliche Ausweitung in der Frage des

«Wertes eines Menschen für die Gesellschaft», die Frage
nach dem «Nutzen und Schaden, den das Individuum
für seine Mitmenschen darstellt»; und

5. 1920, dann die «Freigabe der Vernichtung lebensunwerten

Lebens unter Betonung der wirtschaftlichen und
moralischen Belastung der Umgebung durch die
Geisteskranken» - zu denen manche gerne alle Betagten
rechnen: die «Endlösung» des Aiternsproblems?

2. Der Beitrag der Psychologie zur Thematik
Tod und Sterben

Die Psychologie als «Wissenschaft vom menschlichen
Leben und Verhalten» hat zunächst zu fragen:

Wie erlebt der Mensch die Situation des Lebensendes, wie
verhält er sich in dieser (oder: angesichts dieser) Situation,
und was sind die Gründe für dieses sein Erleben und
Verhalten?

Die Psychologie hat aber dann weiter zu fragen: welche
Konsequenzen sind aus diesen Erkenntnissen zu ziehen,
wie kann man intervenieren, wie kann man helfen, dem
Sterbenden die Situation zu erleichtern.

Wir haben hier einmal die Situation vom Sterbenden selbst
aus zu sehen, sodann von seinen Angehörigen aus, von
Arzt und Pflegekräften aus - nicht zu vergessen von den
Geistlichen her. Lassen Sie mich - von empirischen
Untersuchungen ausgehend - mit der Rolle des Arztes
beginnen.

2.1 Der Arzt und der Sterbende

Unheilbare Krankheit und Sterben im höheren Lebensalter
waren nicht immer ein Gegenstand ärztlichen Bemühens.
Die Ärzte der Antike haben es weitgehend abgelehnt,
unheilbar kranke Menschen zu behandeln. In den ersten
christlichen Hospitälern - Anfang des 4. Jahrhunderts (hier
ist zum Beispiel die Gründung eines solchen Hospitals
durch den Bischof Basilius von Caesarea [369 v. Chr.]
bekannt, welches der Kirchenvater Gregor von Nazianz
«ein grösseres Werk» als die sieben bekannten Weltwunder
nannte) wurden erstmals chronisch-kranke und
altersschwache Menschen gepflegt, hier war die seelsorgerische
und pflegerische Betreuung dominant, die ärztliche
Behandlung spielte kaum eine Rolle. Erst im 19./20. Jahrhundert

wandte sich die Medizin verstärkt den Alten zu. «Der
Glaube daran, dass dann, wenn man die Errungenschaften
der technischen Medizin konsequent einsetzt, ein
beschwerdefreies langes Leben und ein problemloses Altern
und Sterben zu erreichen seien, führte zur Einrichtung der
einseitig auf die technische Bekämpfung von Krankheiten
und die Wiederherstellung der Gesundheit ausgerichteten
Krankenhäuser, in denen Unheilbarkeit und Tod nicht
vorgesehen sind» (Eibach 1980).

Auch heute gilt: der Arzt wird ausgebildet zum Heilen,
zum Gesundmacher - und nicht zum Sterbebegleiter. Der
Arzt arbeitet für die Genesung und das Lebenserhalten -
wie ein Arzt es kürzlich selbst ausdrückte:

«Ich bin für die Heilbaren wichtiger und mehr da als für
die Unheilbaren. Ich lege vielleicht Lippenbekenntnisse ab
für die Unheilbaren, dass die also besonders meine Hilfe
brauchen. Aber im Grunde fühle ich mich den Heilbaren
mehr verpflichtet» (Schmitz-Scherzer und Becker 1982,
S. 39).

281



Probleme des ärztlichen Umgangs mit den Sterbenden sind
folgende:

1. Es gibt keine Ausbildung zur Begleitung Sterbender.

2. Ärzte erleben den Umgang mit Sterbenden als sehr
belastend und Sterben als «Misserfolg» ihres beruflichen

Könnens.

3. Daraus ableitbar: Obwohl Ärzte wissen, dass der
Sterbende mehr Zuwendung bedarf, meiden sie vielfach
das Zimmer des Sterbenden.

4. Ärzte klären den Patienten kaum, die Angehörigen sehr
selten über die Unheilbarkeit einer Krankheit auf. Sie
teilen zwar heute bei der Aufklärungspflicht die
Diagnose mit, machen es aber selten deutlich, dass es sich
um das Terminalstadium handelt - und verhindern
somit durch ihre (angeblich) «hoffnungsvolle Haltung»
die Antizipation des Ereignisses beim Kranken und
Angehörigen.

5. Eine Entlastungsfunktion der Ärzte: sie verurteilen die
Bequemlichkeit der Familien von Sterbenden, die nicht
genug anwesend sind und die überhaupt die Sorge für
den Sterbenden an die Institution abgeben.

6. Die notwendige Hilfe für die Angehörigen nach dem
eingetretenen Tod unterbleibt sehr oft - zum Teil aus
eigener innerer Unsicherheit.

Dieses waren einige Grunderkenntnisse empirischer
Untersuchungen bei Ärzten.

Interessant in diesem Zusammenhang ist eine sich über
zwei Jahre erstreckende Untersuchung von Glaser. Diese
Analyse kommt zu dem Schluss: «Der sterbende Patient
erleidet längst vor seinem biologischen Tod einen «sozialen
Tod», das heisst, er wird vorzeitig von Ärzten und
Pflegepersonal in einer gewissen Weise «abgeschrieben».
Glaser (1966) glaubte beobachten zu können, dass man
einem alten, sterbenden Patienten zwar medizinisch die
notwendigen Hilfsmassnahmen angedeihen lässt, jedoch
weniger Anteil an seinem Schicksal nimmt. Ärzte und
Pflegepersonal würden jüngeren Patienten, deren Tod eine
spürbare Lücke in die Gesellschaft bzw. in ihre soziale
Umgebung reisst, mit viel mehr Anteilnahme und Engagement

begegnen. Hier spiele - oft unbewusst - der Maßstab
des «Noch-gebraucht-Werdens» bzw. des «sozialen Verlustes»

eine Rolle. Die Einstellung «The aged patient has
had a full past, has little or no contributing present to
family or occupation and has no future worth» - oder wie
eine Krankenschwester es ausdrückte: «Nobody really
wanted him to live, because he had nothing more to live
for» (Glaser 1966, S. 78) werde hier deutlich.

Man stellt sich als Arzt also - meistens allerdings unbewusst

- die Frage: «Welch einen Verlust bedeutet die
Nichtexistenz eines Sterbenden für die Umwelt?» und
verhält sich dementsprechend. Weniger Ansprache, weniger

Ermunterung und Zuspruch, weniger Erklärung der
medizinischen Massnahmen wurde bei alten sterbenden
Patienten nachgewiesen; weit mehr Engagement den jüngeren

gegenüber, von denen man annahm, dass sie einen

grossen «social loss» bedeuten.

Wir möchten hier nicht verallgemeinern und die Ergebnisse
dieser amerikanischen Untersuchung nicht ohne weiteres

auf unsere Situation übertragen. Eines sollte uns aber

klar sein: der Arzt übernimmt in solchen Situationen nicht
nur die Rolle des Helfenden, Heilenden, evtl. auch des

Technikers, der die entsprechenden Geräte zu bedienen
weiss, sondern auch die Rolle des «decision-maker», wie
Eisdorfer (1970) es so treffend feststellte. Er hat Entscheidungen

zu treffen, schwerwiegende Entscheidungen; ist er
hierfür generell - und in Altersfragen speziell -ausgebildet?

2.2 Das Pflegepersonal im Krankenhaus
und der Sterbende

Auch hier gilt die Feststellung, dass Krankenschwestern
um die Zimmer von Sterbenden - und ganz besonders um
jene von älteren Sterbenden - lieber einen grossen Bogen
machen, sie weniger besuchen - aus Hilflosigkeit und
Unsicherheit - und das dann mit der Rechtfertigung vor
sich selbst entschuldigen: «Der Patient will seine Ruhe.»
Hingegen die aktivsten, attraktivsten Patienten, die eine
Zuwendung der Schwestern am wenigsten notwendig
haben, erhalten den häufigsten und längsten Besuch, den
grössten Zuspruch. Auch hier gilt: der Mensch stirbt einen
sozialen Tod lange vor seinem biologischen.

Ich möchte auch hier jedoch vor Verallgemeinerungen
warnen. Hinzuweisen ist vielmehr

1. auf die fehlende praxisbezogene Ausbildung im
Hinblick auf Sterbebegleitung; bestenfalls hat man die
Phasen des Sterbens nach Kübler-Ross auswendig
gelernt und kann damit in der Realität wenig anfangen.
So klagte eine Schwester zu Recht, in ihren 40 Stunden
Psychologie-Ausbildung «nahmen Versuchsbeschreibungen

über Ratten, Mäuse, Katzen, Möwen und Affen,
sowie die Reaktionen von Kleinkindern auf Formen
und Farben einen breiten Raum ein», hilfreiche
Informationen zum Thema Tod und Sterben unterblieben.
«Auch die Ärzte beschränken sich während ihrer
Lehrtätigkeit überwiegend aufdie biologischen Vorgänge

des Sterbens sowie auf die unsicheren und sicheren
Todeszeichen» (Schnellbacher 1980, S. 55).

2. In der Konfrontation mit dem Sterbenden steht die
Schwester oft allein da, kann ihre Erfahrungen nicht
verarbeiten.

3. Die Konfliktsituation der Schwester, die nicht befugt
ist, die «Wahrheit» zu sagen und, sofern der Patient sie

nicht anspricht, nicht darüber reden darf. Der Arzt
jedoch schiebt die Behandlung und den Umgang mit
dem Sterbenden auf die Krankenschwester ab.

4. Die Angst vor dem Umgang mit dem Verstorbenen. «Es
ist ein offenes Geheimnis, dass abends und nachts häufig
Kreislaufmittel verabreicht werden, damit der Sterbende

«durchhält» (Schnellbacher 1980).

5. Besonders problematisch für Schwestern seien alte
Sterbende und alte Tote. «Anders ist es bei Kindern
und Erwachsenen bis zirka um das 50. Lebensjahr. Hier
ist das Pflegepersonal stark engagiert und begleitet die
Sterbenden voller Zuwendung und Mitgefühl, wohl weil
die Identifikationsmöglichkeit hier sehr viel stärker
gegeben ist als bei älteren Menschen.

6. Für den Umgang mit den trauernden Angehörigen ist
die Schwester erst recht nicht geschult -, obwohl hier
das rechte Wort und die echte Anteilnahme erhebliche
Hilfe bei der Trauerarbeit bedeuten würde.

282 Schweizer Heimwesen VI/84



2.3 Altenpfleger und Sterbende

Hier liegt eine Untersuchung von Schmitz-Scherzer und
Mitarbeitern (1982) vor.

Beklagt wird auch die Ausklammerung der Sterbeproblematik

in der Ausbildung, andererseits hat diese Berufsgruppe

- im Gegensatz zur Krankenschwester, die primär
heilen will - das Sterben weit stärker antizipiert. Dennoch
trifft ein Todesfall den Altenpfleger stärker als die
Krankenschwester «wegen der langfristigen Vertrautheit mit
dem Sterbenden, welche familienähnliche Bindungen
entstehen lässt» (Schmitz-Scherzer und Becker 1982, S. 52).

Etwa zwei Drittel der Altenpfleger berichteten, dass

gläubige Menschen viel leichter sterben als Patienten ohne
religiöse Überzeugung (Zukunftsbezug).

Problemsituationen, aufdie Altenpfleger bzw. Altenpflege-
rinnen hingewiesen haben (nach Schmitz-Scherzer und
Becker 1982):

1. Verhaltensunsicherheit im Umgang mit Sterbenden;

2. Frustration angesichts der eigenen Hilflosigkeit und
Unzulänglichkeit;

3. Schockreaktionen bei plötzlichem Tod;

4. Schuldgefühle und Selbstvorwürfe bei nicht offener
Kommunikation;

5. Angst vor «Fangfragen» argwöhnischer Patienten;

6. Zu weit gehende Identifikation mit den Sterbenden
(«Mitsterben», das die Zuwendung zu den anderen
Heimbewohnern erschwert).

2.4 Geistliche und Sterbende

Zur Behandlung dieses Punktes bin ich weniger kompetent
als viele der hier Anwesenden. Ich darf Ihnen lediglich von
einer Studie unseres Institutes zu dieser Problematik bei
Krankenhausseelsorgern berichten. Die meisten
Krankenhausseelsorger gehören einem Orden an (in der Bundesrepublik

über 75 Prozent) und sind selbst älter als 60 Jahre.
Mayer-Schell (1977) stellt fest, «dass gerade unter den
Krankenhausseelsorgern viele alte und kranke Geistliche
zu finden sind, dass viele Krankenhäuser nur nebenamtlich
von Pfarreien mitversorgt werden» - also eine echte
Sterbebegleitung schon aus Zeitgründen nur eingeschränkt
möglich ist. Ein hauptamtlicher Krankenhausseelsorger
hat zwischen 800 und 1200 Betten zu betreuen.

Folgende Probleme ergeben sich:

1. Besuch des Geistlichen wird oft als Zeichen des
herannahenden «Endes» gedeutet; Spendung des Sakramentes

der «letzten Ölung», das von den meisten Kranken
nicht als Stärkung aufgefasst wird («so schlimm ist es

mit mir noch nicht»).

2. Sterbebegleitung, die sehr zeitaufwendig ist, sei oft nicht
möglich.

3. Das Sterben selbst wird von Geistlichen äusserst selten
miterlebt; nur ein Drittel ist in der Sterbestunde dabei,
wenn sie vom Sterbenden und den Angehörigen darum
gebeten werden.

Weiterbildungskurs
zum Praktikumsanleiter

Die Erzieherschule Basel bietet einen den
Bedingungen der Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft

der Heimerzieherschulen entsprechenden
Kurs an für die Weiterbildung zur Praktikumsanleiterin/zum

Praktikumsanleiter.

Der Kurs ist in berufsbegleitender Form geplant
und dauert von September 1984 bis September
1985. Anmeldeschluss 31. Juli 1984.

Nähere schriftliche Informationen sind erhältlich
bei der Erzieherschule Basel, Thiersteinerallee
57, 4053 Basel, Tel. 061 50 08 15.

4. Die Gesprächsinhalte betreffen vielfach die momentane
Lebenssituation: Krankheit, Schmerzen, aber auch
Probleme mit der Familie. «Die Themen sind meist -
wenigstens oberflächlich gesehen, säkulärer Art.» Vielfach

will man sein Leben noch «in Ordnung» bringen.

5. Problematik der rechten Ansprache an die Trauernden.

2.5 Die Angehörigen und der Sterbende

Untersuchungen weisen daraufhin, dass der Sterbende oft
eher bereit ist, den Tod anzunehmen, dass er darüber reden
möchte, dass aber die Familie oft nicht zu einem Akzeptieren

dieser Situation zu bringen ist (Howard 1974;
Merloo 1971). Interessant und problematisch ist das

Ergebnis einer Erhebung von Brown und Mitarbeitern
(1969), wonach sich 38 Prozent der Patienten für eine
Euthanasie (im Sinne «Linderung der Leiden, auch wenn
dadurch das Leben verkürzt wird) aussprachen, jedoch
sogar 54 Prozent der Verwandten. Ist es bei ihnen wirklich
Mitleid mit dem Leidenden - oder ein Nicht-Ertragen-
Können der Situation?

Der Prozess der Sterbebegleitung von Ehepartnern im
Krankenhaus oder auch zu Hause ist schwer zu untersuchen.

Im Rückblick, wo so ein Gespräch für die Witwe
oder den Witwer vielleicht sogar erleichternd wäre, sieht
vieles anders aus.

1. Dem bei einem längeren Sterbeprozess stets anwesenden

Partner wird einiges abverlangt - und er braucht
Unterstützung durch die Umwelt. Er brauchtjemanden,
mit dem er seine einmaligen Erfahrungen in der
Situation, die Reaktionen des vielleicht sogar verwirrten
und/oder den nahen Tod Ahnenden bespricht, um
selbst «zu verarbeiten» und so für die nächsten Stunden
gerüstet zu sein. Oft spricht der Sterbende in Phantasien,
in Traumbildern -, die es zu deuten gilt und auf die der
Angehörige reagieren muss.

2. Der Angehörige braucht Hilfe für eine realistische
Antizipation des Todes.

3. Der Angehörige braucht vor allem aber Beistand, wenn
das - auch erwartete - Ereignis eingetreten ist und er
jetzt erst merkt, in wie vielfaltiger Weise sich sein Leben
ändert.

283



Fice-Kongress
Internationale Gesellschaft für Heimerziehung

Thematik
Erziehungsgemeinschaften und Alltagskultur.
(Kultur-, Sport- und Freizeitfragen von Kindern und
Jugendlichen in psychischen, sozialen oder körperlichen

Schwierigkeiten)

Organisation
Französische Nationalsektion FICE.

Ort
Universitätskampus LUMINY (mit Unterkunft),
Universität Aix-Marseille, Frankreich.

Dauer

Mittwoch, 19. September bis Samstag, 22. September

1984
Rückreise: Sonntag, 23. September 1984

Detailprogramm
Kann bei untenstehender Adresse bezogen werden.

Yerhandlungssprachen

Französisch-, deutsch-, englischsprechende
Gruppenarbeiten. Simultanübersetzung im Plenum.

Kosten

Kongresskosten, Unterkunft + Verpflegung zirka
Fr. 1400.-
Zusätzliche Exkursionen gemäss Spezialprogram-
men.
Die Kosten werden erst am Tagungsort bezahlt.
Individuelle Reisekosten.
Bei entsprechender Beteiligung wird eine Kollektivfahrt

organisiert.

Auskünfte/Anmeldungen
Auskünfte und Anmeldungsformulare:

Jugendsiedlung Heizenholz,
Zürich
Tel. 01 56 01 60

Anmeldungen bis spätestens 20. August 1984 an:
Herrn Herbert Angst
Eggstrasse 26
8620 Wetzikon
Tel. 01 930 47 97

Das, was wir nun im folgenden, mehr praxisorientierten
Teil unter der Thematik «Sterbebegleitung» diskutieren,
müsste eigentlich ausgeweitet werden auf «Trauerbeglei-
tung». Trauer ist ein Prozess höchst individueller Art; der
Verstorbene wird oft idealisiert, unangenehme Erinnerungen

werden verdrängt, es werden Gründe für den Tod
gesucht, oft sogar «Schuldige» (vom «nachlässigen Arzt»
bis zur Selbstzuschreibung der Schuld). «Insbesondere
dann, wenn negative Gefühle dem Toten gegenüber nicht
zugelassen werden, finden sich Idealisierungen und Klagen
um Versäumtes, die letztlich eine eigene Neuorientierung
erschweren und eine Strukturierung der gegensätzlichen
Gefühle behindern... Trauergespräche führen, heisst
aushalten können, heisst zuhören können, heisst geduldig
und stetig sein. Ratschläge sind hier gefahrlich, da sie nicht
selten eigene nicht unbedingt angemessene Trauerstrategien

auf den Trauernden übertragen und somit dessen
individuelle Trauerarbeit negativ beeinflussen können.
Trauergespräche sollten hilfreich für den Trauernden in
dem Sinne sein, dass dieser den Verstorbenen «loslässt».
Dies aber muss er selbst leisten, und niemand kann ihm
das «Loslassen» abnehmen» (Schmitz-Scherzer 1983,
S. 176).

Schliessen möchte ich mit einem Wort von Alois Stiefvater
(1982) aus seinem äusserst hilfreichen Buch «Sterben - und
dann?» Dort heisst es: «Sterben ist eine geheimnisvolle
Wirklichkeit. Zu den Geheimnissen des Glaubens gehört
auch dieses Stück Leben. Mit Recht hat ein neuer Theologe
ein Buch über das Sterben betitelt: «Mysterium Mortis»,
Geheimnis des Todes (L. Boros). Unsere Wissenschaft
kann den Vorgang des Sterbens beobachten, sogar vermessen

und beschreiben. Aber in den Blick und in den Griff
bekommen wird man das Ganze des Sterbens nicht. Gerade
hier tut sich eine Grenze auf, wo man spürt, dass man an
eine andere Wirklichkeit stösst, wo man nicht mehr weiss,
wie es weitergeht. Wir stehen vor dem Geheimnis» (1982,
S. 17). - Das Leben wird verwandelt, nicht genommen
(Präfation der Totenmesse).

«Sterben lernen» heisst für uns alle «leben lernen». Ein
angelsächsisches Sprichwort sagt: «Denke daran: das
Heute ist der erste Tag des Restes Deines Lebens!» («This
is the first day of the rest of your life!»)

mGerber
Ueber 20 verschiedene Sargmodelle

V^Prompt diskret preisgünstig^^
H. Gerber, Sargfabrik 8307 Lindau

052 3314 23

284 Schweizer Heimwesen VI/84


	Tod und Sterben - auch ein Thema der Gerontologie

