Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA
Herausgeber: Verein fur Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 5

Artikel: Ehrfurcht vor allem Leben

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-811583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-811583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ehrfurcht vor allem Leben

Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler *

Wir stehen gemeinsam vor der Aufgabe, eine grossartige
und in ihrer Vielfalt wie in ihrer Wirkung gewaltige
Erscheinungsweise des Menschseins zu iiberdenken: die
Ehrfurcht. Denn wenn eines klarsteht, was den Menschen
vom Tier unterscheidet, ohne von Ubergiingen vom einen
zum anderen sprechen zu konnen, dann ist es die Tatsache,
dass die Ehrfurcht etwas ist, was wirklich nur zum
Menschen gehort.

Von uns ist jetzt gefordert, uns vorsichtig dem, was sich
hinter diesem Begriff verbirgt, zu néhern, ohne den
Gefahren, die sich dem Denken stellen, zu erliegen. Die
grosste liegt wohl darin, dass wir bei derartigen Erscheinun-
gen leicht geneigt sind, ihnen zuliebe hohe Worte zu
verwenden, schone Formulierungen zu gebrauchen, weil
wir meinen, nur dies entspreche dem Wesen — und dabei
nicht bemerken, wie wir uns selber von der Wirklichkeit
abheben. Der Titel «Ehrfurcht vor allem Leben» verbietet
es uns aber, uns denkerisch in jene Hohen zu fliichten, die
mit unserem wirklichen Leben nichts mehr gemeinsam
haben. Wir miissen in unserm wirklichen Leben, in unserm
Alltag bleiben. Philosophie sei nur so weit von Nutzen, als
sie fiir das alltdgliche Leben etwas zu sagen habe, sagt Seren
Kierkegaard (1). Er hat damit eine Richtung des Nachden-
kens iiber sich selbst eingeschlagen, die mir personlich zu
einem wichtigen Anliegen geworden ist. Das soll nun
anderseits nicht heissen, dass wir unserm Denken nicht
vertrauen diirften, wenn es sich anschickt, iber Erfahrun-
gen des Alltages nachzudenken, und voriibergehend viel-
leicht, um Distanz zu gewinnen, sich etwas abhebt vom
Alltag — dann aber, so lautet die Forderung, muss es wieder
in den Alltag zuriickkehren.

Hermann Siegenthaler ist Verfasser des Buches
«Geistigbehinderte — Eltern — Betreuer» und Heraus-
geber des Sammelbandes «Begrenztes Menschseiny,
die als Band I und Band III der Reihe Schriften zur
Anthropologie des Behinderten im Verlag des VSA
erschienen sind. Am diesjihrigen fiinften «Einsied-
ler Forum», das dem Thema «Staunen und Danken»
gewidmet ist, wird er als Referent und Als Chordiri-
gent mitwirken. Am 28. Juni wird er iiber «Staunen
und Danken aus der Sicht des Betreuers» sprechen.’
Das «Einsiedler Forum» des VSA richtet sich vor
allem an Leiter und Mitarbeiter von Invaliden-,
Alters- und Pflegeheimen. Die Veranstaltung ist in
dieser Ausgabe des Fachblatts «Schweizer Heimwe-
sen» ausgeschrieben. Die Anmeldefrist dauert bis
zum 18. Juni 1984.

* Vortrag gehalten am 23. Juni 1983 anlisslich des vierten Einsiedler
Forums fiir Leiter und Mitarbeiter von IV-, Alters- und Pflegeheimen
im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln.

Mit dieser Forderung habe ich bereits die Ubersicht iiber
mein Referat klargelegt: Wir wollen vom Alltag und den
Erfahrungen, hinter denen sich «Ehrfurcht» zeigt, ausge-
hen — wollen dann einige Abstecher zu andern Denkern
machen, um als Abschluss zuriickzukehren in unsern
Alltag. Dieser trédgt fiir jeden von uns ein gemeinsames
Zeichen: Dass wir es mit Menschen zu tun haben, denen
wir uns pflegerisch oder erzieherisch zuwenden. Wir
miissten also nach dem vollzogenen Denkweg, den wir jetzt
einschlagen, fiir diese zuwendende Einstellung dem andern
Menschen gegeniiber etwas gewinnen kénnen — und wiére
es es auch bloss eine Verunsicherung des bisher Selbstver-
stdndlichen.

Die Erfahrung der Ehrfurcht

Ich schreibe diese Zeilen nach einem Rundgang durch
unsern Garten. Ich bin lange vor den Pfingstrosen stehen-
geblieben und habe sie betrachtet. Es hat da einige
prallvolle Knopfe, einige erst seit gestern geodffnete Bliiten,
und einige, deren Rot an den Réndern der Bliitenblatter
bereits am Verblassen ist. In einigen Tagen werden diese
Bliitenblétter wie reife Friichte zu Boden fallen, es scheint,
als hitte sich der Stengel unter der Last der Bliite schon
zur Erde geneigt.

Ich betrachte das Rot — ich schaue in die Bliite. Etwas in
mir klingt an, was mich auch jetzt, wihrend des Schreibens,
immer wieder auffordert, die Arbeit niederzulegen, um bei
diesem Rot zu verweilen. Wie kann ich es beschreiben?
Wohl nicht anders, als dass ich beschreibe, wie es mich
anspricht. Wirklich: Dieses Rot hat eine Anziehungskraft.
Je mehr ich in die Bliite schaue, um so mehr scheint mich
das Rot, das gegen die Bliitenmitte zu satter wird, in sich
hineinzuziehen. Es ist ein verschlingendes Rot, welches
mich da packt, ein roter Schlund, der einschliirft — und ich
bin dennoch da draussen, ausserhalb der Blume. Ich
wiinschte, sie konnte sprechen — was wiirde sie erzdhlen?
Von ihrem Ursprung vielleicht? Von threm Werden?

Aber da habe ich das Griin der Blatter vergessen, welches
sich jetzt aufdrangt. Das Rot steht nicht allein und trégt
die Wirkung auf mich nicht bloss in sich, sondern es steht
im Verband mit dem Griin. Ich nehme etwas Distanz,
indem ich mich zuriicklehne. Und nun erscheint die ganze
Pflanze in ihrer Wiirde.

Was habe ich erfahren? — Es kénnen nur Versuche sein,
meine Erfahrung niederzuschreiben.

— Ich bin angesprochen und ergriffen von der Schonheit,
die mir da entgegentritt. Ich erfahre diese Schonheit als
Ausdruck — aber: als Ausdruck wovon?

— Obwohl das Rot mich zu verschlingen droht, stehe ich in
Distanz — aber doch immer so, dass ich meine Hande
ausstrecken konnte, um die riesige Bliite mit meinen

205



Hinden umfangen zu konnen, als wire sie das Kopfchen
eines Kleinkindes.

— Zwischen der Pfingstrose und mir ereignet sich etwas: Sie
ist mir ein Gegeniiber, dem ich mich niemals ganz
hingeben kann, weil es anders ist als ich — das ich aber
schiitzen mochte, weil ich es liebe.

— Ich verweile nicht nur bei der Schénheit, sondern ich bin
zugleich ergriffen von der Ordnung, die mir da deutlich
wird. Und ich denke, dass man zu dieser Ordnung Sorge
tragen sollte, dass sie vor Zerstorung zu schiitzen sei.

— Wenn mir diese Pfingstrose als Ausdruck der Ordnung
und Schonheit erscheint, werde ich verwiesen auf die
Kraft, welche solches zu schaffen imstande ist. Ich staune
ob der Weisheit dieser Gestaltungskraft und werde
verwiesen auf das, was hinter dieser Blume stecken muss.

So etwa konnten die zaghaften Versuche lauten, das zu
beschreiben, was ich erfahre — auch wenn ich jetzt wiahrend
des Schreibens mich an die Erfahrung zu erinnern ver-
suche. Aber es wird mir bewusst, dass das, was das Herz
verstehen kann, sich nicht in Worte kleiden ldsst. So werde
ich bescheiden und versuche das, was ich verstanden habe,
in meine Haltung dieser Blume, und von ihr aus allen
Blumen und Pflanzen gegeniiber, einfliessen zu lassen.

Ich habe diese Erfahrung geschildert, um damit einige
Merkmale, die zur Erfahrung der Ehrfurcht gehoren,
auszudriicken.

Diese Erfahrung ist im tiefsten Grunde eine beziehungs-
gebundene:Ich bendtige ein Gegeniiber, flir dessen Sprache
ich mich offenzuhalten habe. Dieses Gegeniiber ist nicht
bloss ein Ding unter anderen Dingen, sondern ich hebe es
durch die Beziehung, in die ich eintrete, heraus; und es
erscheint mir als etwas Liebenswiirdiges und daher Schiit-
zenswertes. Warum? Weil mich etwas angesprochen und
mich im Tiefsten meines Wesens ergriffen hat, was niemals
aus mir selber stammt — weil mir eine Ordnung als etwas
Schones entgegengekommen ist, vor der ich staunend
verweile. Und dies alles wird mir Trédger eines Aus-
druckes, dem ich mich mich zwar verstehend ndhern
und mich ihm hingeben kann, iiber den ich aber letztlich
nicht verfiige. Also ist es mir Ausdruck eines andern, als
ich selber bin. Ich bin sogar bereit, dieses andere iiber
mich zu stellen.

Das macht die Distanz aus: Die Erfahrung des Andersarti-
gen, von mir Losgeriickten.

Da stehen wir plotzlich vor dieser eigenartigen Doppel-
heit, die sich in dieser Erfahrung zeigt: die Hingabe an das
Gegeniiber, das Umfassen und Umfangenwollen, das sich
Hingeben — und gleichzeitig die Distanz, die Erfahrung der
Trennung, der geheimen Scheu. Diese Doppelheit ist auch
im Begriff eingefangen, der durch die Zusammensetzung
zweier verschiedener Worter gekennzeichnet ist: Ehrfurcht.

Was ich am Beispiel der Erfahrung mit der Pfingstrose
deutlich zu machen versuchte, soll Ausdruck einer Hal-
tung, einer Grundeinstellung sein, die sich allem Leben
gegeniiber zu verwirklichen hat. Dies ist einerseits eine
Aufforderung — anderseits tauchen viele Fragen auf, wenn
wir solcher Erfahrung gemiss das Leben einzurichten
versuchen: Ist die Ehrfurcht als Einstellung wirklich etwas,
was zum Menschsein gehort? Ist sie mir also mitgegeben,

206

weil ich Mensch bin? Oder muss ich sie wie jede andere
Fertigkeit auch durch miihsames und hartes Ringen
erwerben? Ist Ehrfurcht eine Fahigkeit, die wir beim einen
Menschen entdecken, beim andern aber nicht? Auf derarti-
ge Fragen ist nun einzugehen.

Kindsein als Lebensform
der Ehrfurcht

Wenn ich die Vielzahl an Lebensformen zu iiberblicken
versuche und mich frage, wo Menschsein zum Ausdruck
komme, in welchem zugleich Ehrfurcht im beschriebenen
Sinne verwirklicht erscheint, stosse ich auf das Kindsein
des Menschen. Ich meine damit nicht die biographische
Kindheit, die wir alle aufgrund der Entwicklung iiberwin-
den — sondern ich meine einen Wesenszug des Menschen,
den wir hoffentlich nie verlassen. Wenn es uns gelingt,
gedanklich einige Merkmale dieses Wesenzugs zu fassen,
werden wir moglicherweise der Ehrfurcht etwas naherkom-
men.

Von Kindsein zu sprechen ist nur dann sinnvoll, wenn
zugleich eine andere Seite mitgedacht ist: Dass es ein
Dasein von Eltern gibt, die sich aufgrund ihres Erwachsen-
seins dem Kinde zuwenden, es Geborgenheit erleben
lassen, ihm die Briicke zur Welt darstellen usw. Pestalozzi
hat dieses Verhéltnis in besonderer Weise betont und zur
Grundlage seines Schaffens und Denkens gemacht. Er
spricht vom «Kindersinn» und vom «Vatersinn» des
Menschen. Bereits in seinem ersten grosseren Werk, der
«Abendstunde eines Einsiedlers», das er nach einem
grossen Niederschlag und Riickschlag auf dem Neuhof
schrieb, ist diese eigenartige Kette von Beziehung zu lesen:

«Der Fiirst, der Kind seines Gottes ist, ist Kind seines
Vaters. Der Fiirst, der Kind seines Vaters ist, ist Vater
seines Volkes. Der Untertan, der Kind seines Gottes ist,
ist Kind seines Vaters. Der Untertan, der Kind seines
Vaters ist, ist Kind seines Flirsten . . . In jeder Tiefe ist der
Knecht seinem Beherrscher in seinem Wesen gleichy» (2).

Damit zeigt Pestalozzi auf, dass Kindsein in jeder Situation
unserer Entwicklung, in jeder sozialen Stufe ein Grundzug
des Menschseins ist. Aber noch mehr: Er weitet die Weise
des Kindseins aus in die Gottesbeziechung. Damit nimmt
er jenen Gedanken auf, den Jesus zum zentralen Anliegen
seiner Botschaft gemacht hat: dass ndmlich die Beziehung
Gottes zum Menschen derjenigen des Vaters zum Kind
gleich sei — dass die Beziehung des Menschen zu Gott mit
derjenigen vom Kind zum Vater zu vergleichen sei.

Was heisst das fiir das Verstadndnis des Kindseins? Kindsein
wird hier als Lebensform verstanden, die abhdngig sein
darf — abhingig von einer Instanz, die in gewisser Weise
iber ihr steht, unter der sich der Mensch geborgen fiihlen
kann. Es ist damit eine Lebensform gemeint, die unfertig,
unvollkommen sein darf, weil sie in Beziehung steht zu
etwas weit Grosserem, als sie selbst schon ist. Kindsein ist
eine Weise des Lebens, zu der Verechrung und Bewun-
derung als wichtige Merkmale gehoren. Dabei sind beide
nicht aufgrund eines Befehles erzwungen, sondern sie
werden vom Kind gewdhlt: Das Kind schreibt dem
Bewunderswerten besondere Maichtigkeit zu. So kann

Schweizer Heimwesen V/84



Jeanne Hersch in einem Vortrag sagen: «Bewunderung ist
kein schmerzvoller Vorgang, sondern ein gewaltiges Erleb-
nis (3).»

Es stellen sich mir jetzt alle jene Lehrer vor mein inneres
Auge, die ich seit Beginn meiner Primarschulzeit bis hin
zur Universitit bewundern durfte: Eine tiefe Dankbarkeit
erfiillt mich, weil ich nur durch die Begegnung mit ihnen
zu dem geworden bin, was ich heute bin. Ehrfurcht, zu der
Bewunderung und Verehrung, Sich-abhingig-fiihlen und
Unfertigsein gehoren, bringt ungeahnte Perspektiven in
unser Leben und gleichzeitig Energien, sich diesen gemass
entfalten zu konnen. Damit ist die wichtigste Funktion
betont, welche die Ehrfurcht im Hinblick auf unser
Menschsein hat. So kann ich sagen: Menschsein in der
Weise des Kindseins ist ein Leben in Ehrfurcht. Sie ist
insofern nicht bloss ein psychologisch fassbares Merkmal
neben andern, das wir uns aneignen konnten — sondern sie
gehort wesensmassig zum Menschen.

«Ehrfurcht vor dem Lebeny —
Die Formel in der Ethik von
Albert Schweitzer

Im Ogowe-Strom in Zentralafrika gibt es drei kleine Inseln,
die den Namen «Inseln der Ehrfurcht vor dem Leben»
tragen. Sie liegen in der Ndhe von Lambarene und werden
so bezeichnet, weil Albert Schweitzer wihrend einer
dreitigigen Kanufahrt von der Einsicht in die Formel
«Ehrfurcht vor dem Leben» ereignishaft iiberfallen worden
ist. Er beschreibt dieses Ereignis mit den folgenden
Worten: (4)

«Langsam krochen wir den Strom hinauf, uns miihsam
zwischen den Sandbinken — es war trockene Jahreszeit —
hindurchtastend. Geistesabwesend sass ich auf dem Deck
des Schleppkahns, um den elementaren und universellen
Begriff des Ethischen ringend, den ich in keiner Philosophie
gefunden hatte. Blatt um Blatt beschrieb ich mit unzusam-
menhingenden Sdtzen, nur um auf das Problem konzen-
triert zu bleiben. Am Abend des dritten Tages, als wir
bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde Nilpferde
hindurchfuhren, stand urplotzlich, von mir nicht geahnt
und nicht gesucht, das Wort «Ehrfurcht vor dem Leben»
vor mir. Das eiserne Tor hatte nachgegeben; der Pfad im
Dickicht war sichtbar geworden. Nun war ich zu der Idee
vorgedrungen, in der Welt- und Lebensbejahung samt
ihren Kulturidealen im Denken begriindet sind.»

Diese Episode fiihrt uns in einen anderen Zusammenhang
bei der Frage nach dem Wesen der Ehrfurcht. Schweitzer
hatte Jahre, ja jahrzehntelang vor diesem Ereignis um eine
Antwort auf die Frage gerungen, wie es moglich wire,
Vernunft und Glauben zusammenzubringen. Soweit er in
Philosophie und Theologie zu blicken versuchte, tiberall
schienen ihm diese beiden Phidnomene unvereinbar zu
sein, iiberall schienen sie auseinanderzuklaffen, wo sie
doch von ein und demselben Menschen erfahren werden.
Diese Kluft ist aber nicht eine bloss abstrakte, nur der
denkerischen Einstellung der Menschen sich erdffnende,
sie zeigt sich vielmehr auch im alltdglichen Leben im
Auseinanderklaffen von Sollen und Handeln, von dem,

was uns geboten ist und dem, was wir wirklich tun. Und
da erscheint jetzt die Formel «Ehrfurcht vor dem Leben»
als das einheitsstiftende, als Synthese, welche er zur
Grundlage seiner Ethik setzt.

Damit ist, soweit ich diese Zusammenhinge verstehe und
in mein Leben hereinzunehmen versuche, eine Einstellung
des Menschen gemeint, die sich nach zwei Seiten hin
ausweiten kann: Nach der Idee, dem Sollen, dem Ideal -
und zugleich nach der wirklichen Tat, dem Handeln des
Menschen.

Vernunft Glaube
Handeln Sollen
\Ehrfurcht vor/

dem Leben

Noch schirfer zeichnet sich dieses Verstiandnis von Ehr-
furcht ab, wenn wir sie in die Spannung versetzen zu threm
Gegensatz, zum «Willen zur Macht». Dieser Wille, der
auch zum Menschen gehort, beabsichtigt, sich selbst dem
andern aufzuprdgen, den andern sich selbst gefligig zu
machen, den andern zu beeinflussen. Und derjenige, iiber
den diese Macht ausgeiibt wird, wird in seinen Entfaltungs-
moglichkeiten eingeschrankt und eingeengt.

Damit wird deutlich, dass die Ehrfurcht vor dem Leben
jene Einstellung ist, die dem Lebendigen einen Freiraum
zur Entfaltung schenkt, diesen Freiraum offnet und bereit
ist, den Entfaltungsmdoglichkeiten des andern zu folgen. Es
ist eine Bewegung von sich selbst weg zum andern hin, um
das Wohl des andern willen da zu sein — und auf jegliche
Machtausiibung zu verzichten.

Ehrfurcht: Akt oder Zustand?

An dieser Stelle ist unserer Denkbewegung zundchst
Einhalt zu gebieten, um kurz Riickschau zu halten tiber die
vorangegangenen beiden Abschnitte: Zuerst zeigte die
knappe Auseinandersetzung mit Pestalozzi die Ehrfurcht
als Ausdruck des Kindseins, welches zum Menschsein
gehort und es dieses in seiner Unfertigkeit und dauernden
Verwandelbarkeit verstehen ldsst. Dann belehrte Schweit-
zer durch die Schilderung jenes ereignishaften Durch-
bruchs, wie die Formel «Ehrfurcht vor dem Leben» in
jahrelangem Ringen erduldet worden ist und die praktische
Versohnung zweier bisher als unvereinbar erfahrenen
Seinsweisen darstellt. Wenn ich jetzt die Impulse beider
Denker zusammenfiihre und in das Leben integriere, stellt
sich die Frage: Wie lebt ein Mensch, der das bisher Gesagte
verwirklicht? Die Antwort ist im Zusammenhang unserer
Tagung leicht zu geben: Es ist ein Leben, wie es uns in der
Schilderung von Franz von Assisi entgegengekommen ist.
Alle genannten Aspekte sind in seinem Leben in geheim-
nisvoller Weise ineinander verwoben und kommen in jeder
einzelnen Tat, in jeder der Legenden und den iiberlieferten
Reden zum Ausdruck.

Mit diesem Hinweis wollen wir uns aber nicht begniigen.
Denn allzu leicht fiele uns dann die Entschuldigung ein,

207



wir seien eben nicht beispielhafte Menschen oder Heilige,
folglich konne uns die dargestellte Ehrfurcht vor dem
Leben ruhig lassen. Wenn wir aber zu einer mdoglichen
Riickiibersetzung dieser Gedanken in unser eigenes Leben
schreiten wollen, miissen wir uns zundchst weiter beunru-
higen lassen. Denn in den geschilderten Auffassungen von
Pestalozzi und Schweitzer herrscht eine grosse Spannung.
Einerseits wird von Pestalozzi gesagt, Kindsein, welches
ich als eine Lebensweise der Ehrfurcht bezeichnet habe,
gehore wesensmassig zum Menschen. Wir konnen also
nicht von der Ehrfurcht aussteigen: Solange wir Menschen
sind und Kindsein zu unserem Menschsein gehort, tragen
wir auch die Ehrfurcht als dessen Verwirklichungsmoglich-
keit in uns. — Anderseits wird bei Schweitzer von einem
ereignishaften Durchbruch gesprochen, wenn er schildert,
wie er selber auf diese Formel gestossen ist — und wir
diirfen, ohne der Auffassung von Schweitzer Abbruch zu
tun, folgern, dass das Erlebnis der Ehrfurcht als einheitsstif-
tende Vers6hnung zwischen Vernunft und Glauben genau-
so als Durchbruch, als zufélliges Ereignis aufzufassen sei.

Also: Ist Ehrfurcht vor dem Leben etwas wesensméssig
Seiendes, dauernd Gegenwirtiges — oder ist sie ein uns
tiberfallendes Ereignis, zu dessen Merkmalen das Punk-
tuelle, Augenblickhafte gehort?

Wenn ich die Frage derart zugespitzt stelle, wird deutlich,
dass es hier nicht um ein Entweder-Oder geht — sondern
dass es gelingen muss, zu einer Zusammenschau beider
vorzudringen, in der beides zugleich in uns zur Wahrheit
zu werden vermag.

Ehrfurcht vor dem Leben ist einerseits eine Grundeinstel-
lung. Und als solche kann sie als ein Aspekt unseres
Grundes verstanden werden, sie ist insofern etwas Stabiles,
im Leben Durchgéngiges. Sie kann, so verstanden, unser
gesamtes Verhalten der Welt und sich selbst gegeniiber
tragen. Und plotzlich wird sie im einzelnen Ereignis zum
Akt, zum Vollzug: Sie bricht in der Verwirklichung
augenblickhaft durch und aktualisiert sich.

Ich kehre zu meinem Erlebnis der Pfingstrose zuriick:
Meine Grundeinstellung, wie sie sich in mir im Laufe
meiner Entwicklung der Natur und dem Menschen gegen-
iiber ergeben hat, vermag jede einzelne Handlung in bezug
auf sie zu tragen. Aber dann bricht plotzlich ins bewusste
Erleben, was ich als Ehrfurcht bezeichne: die liebevolle

Gunstig zu verkaufen, fabrikneuer

Warmeservicewagen

Fabrikat Blanco Typ SAG 2, Grésse 63 x 80 x 90 cm.
Nur eine Woche als Vorflihrwagen gebraucht.

Bestlckung:

2 Bain-Marie Schalen 30 x 24 x 20 cm

2 Bain-Marie Schalen 30 x 15x 20 cm

2 Bain-Marie Schalen 14 x 15 x 20 cm

2 Tablett-Einschubfacher fir je 4 Tabletts
34 x55x35cm

Neupreis Fr. 4882 .—

Verkaufspreis Fr. 3700.—

Anfragen an F. Walti, Altersheim «Oertlimatt»,
3704 Krattigen. Tel. 033/54 10 55

208

Hingabe und zugleich Distanz der Verehrung und Bewun-
derung. Ehrfurcht als aktuales Ereignis ldsst zwei Seiten
unterscheiden: Sie ist als Akt gerichtet auf das andere, in
meinem Beispiel auf die Blume. Ich sagte aus diesem
Grunde, die Ehrfurcht sei beziehungsgebunden - sie ist
dialogisch. Dann aber kann der Akt in der Reflexion, im
Uberdenken festgehalten werden — und wird gerade darin
wieder zu einer Erfahrung (5).

Wenn ich diese Auffassung auf das Wesensverstandnis des
Menschen tibertrage, kann ich sagen, dass in der Ehrfurcht
etwas sichtbar wird, was wir dem Menschsein iberhaupt
zuschreiben miissen: Menschsein, in welcher Weise wir es
auch verstehen, ist ebenfalls beides, ist «Seiny, das sich
punktuell in konkreten Augenblicken unseres Alltags
«aktualisiert» und sich verwirklicht. So verstanden kommt
an der Ehrfurcht etwas zum Ausdruck und féllt in unser
Erkennen, was dem Menschsein im Ganzen zukommt —
tiber das Bedenken der Ehrfurcht sind wir zum Verstandnis
des Menschseins gekommen.

Und von hier kehren wir wieder in den Alltag zuriick: Eben
dorthin, wo sich die Ehrfurcht als Grundeinstellung
ereignet.

«Ehrfurcht vor dem Lebeny als
Formel in der Betreuung Behinderter

Ich habe in den bisherigen Ausfiihrungen versucht, das
Wesen der Ehrfurcht als etwas Komplexes darzustellen,
dem wir uns bloss von verschiedenen Seiten und mit
verschiedenen Betrachtungsweisen nidhern konnen. Wenn
wir jetzt denkerisch in unsere praktische Téatigkeit zuriick-
kehren, miissen wir der Tatsache Rechnung tragen, dass
es wiederum nicht bloss eine Ableitung zu verwirklichen
gilt — sondern dass wiederum die verschiedensten Perspek-
tiven ins Auge gefasst werden miissen. Ich versuche, deren
vier aufzudecken. Dabei meine ich mit dem Begriff
Perspektive genau das, was der Begriff meint: Dass fiir
unsere Betrachtungsweise — fiir unser Sehen und Schauen,
sich Richtungen auftun sollen, in die jeder von uns auf
seine personliche Weise zu blicken aufgerufen ist.

Solche Perspektiven sind :

— Die Ehrfurcht als Grundhaltung des Betreuers.

— Der Behinderte als Gegenstand meiner Ehrfurcht.

— Die Ehrfurcht als Ziel der Erziechung und Betreuung.
— Vom Kindsein des Betreuers.

Ehrfurcht als Grundhaltung des Betreuers

Ich fasse als erstes den Betreuer ins Auge. Seine Tatigkeit
wird erst dann zu einer erfiillenden und den andern
Menschen begliickenden, wenn sie getragen ist von einer
Einstellung, die ich in einer bildhaften Ausdrucksweise
als «Grund-einstellung» bezeichne. Damit verbindet sich
das Bild verschiedener Schichten, deren unterste gleich
dem Meeresboden alle iibrigen tragt.

Die Grundeinstellung tragt, wenn ich sie unter dem
Wesen der Ehrfurcht zu fassen versuche, alle jene Merkma-

le, die ich in den bisherigen Ausfithrungen genannt habe.

Schweizer Heimwesen V/84



VSA-Grundkurs fur Heimleitung

Als Fortbildungskurs fur Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

Aufnahme- — Aktive Heimleiter
bestimmungen: - Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim flir leitende
Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

Kursleitung: C. D. Eck, Institut flir angewandte Psychologie, Zlirich
Vertretung VSA: Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung

Kursort: Zlrich, Paulus-Akademie
Zeitdauer: 40 Tage, Oktober 1984 bis November 1985
Kurskosten: Fr. 3100.— inklusive Mittagessen an den Kurstagen

Fr. 2800.- fiir VSA-Mitglieder und Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 2700.—- fiir VSA-Mitglieder aus VSA-Heimen

Anmeldung: Anmeldeformulare kdnnen bezogen werden:
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zlrich, Tel. 01 252 49 48
Anmeldeschluss: 23. Juni 1984
Teilnehmerzahl beschrankt
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:
Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und Allgemeine Methodenlehre der Klienten-
Erziehungsheimen betreuung

Grundlagen des Heim-Managementes Betriebspsychologische Organisations-

grundsatze
Die Flihrung des Mitarbeiters Forderung der Leiterpersonlichkeit
Gruppendynamik und Institutionspadagogik Psychologische Grundlagen der Heimflihrung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, in Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermogen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvolleren, eher projektméassigen Aufgaben
betraut.

Eine Abschlusspriifung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kosten Fr. 250.-).

Kursdaten: 1984 1./2. Oktober, 24./25. Oktober, 12./13. November, 26./27. November,
18./19. Dezember.

1985 17./18. Januar, 5./6./7. Februar, 5./6. Méarz, 19./20. Méarz, 9./10. April,
23./24. April, 14./15. Mai, 4./5. Juni, 25./26. Juni, 13./14. August,
3./4./5. September, 24./25. September, 8./9. Oktober, 5./6. November.

209




Das ldsst sich leicht aussprechen, und viele werden ohne
weiteres geneigt sein, dies zu bejahen. Wir miissen aber
kritisch die ganze Angelegenheit ansehen, weil das, was
uns die Vernunft an einzelnen Aspekten bewusst macht,
wohl noch nicht geniigt, im Alltag umgesetzt zu werden.

Als erstes ist die Meinung abzulegen, Ehrfurcht als
Grundeinstellung sei etwas in uns Vorhandenes, Vorgege-
benes oder Vorgefundenes. Der Begriff «Grundeinstellung»
macht zwar deutlich, dass es sich um etwas Stabiles, in
unserer Arbeit Durchgidngiges handelt, welches nicht wie
unsere Gefiithle von Moment zu Moment wechselt. Des-
halb ist diese Grundeinstellung nicht auf einzelne Bereiche
unseres Lebens anwendbar, auf andere hingegen nicht —
sondern sie meint eben «alles Leben». Die Spannung, die
hier aufbricht, ldsst sich verstandesmassig kaum differen-
ziert genug fassen. Es handelt sich ndmlich darum, dass
die Ehrfurcht zwar als Grundeinstellung unser Handeln
tragt —und zugleich geschieht sie, das heisst, sie ist ihrerseits
einem Werden unterworfen. Anders konnen wir die
Erfahrung von Schweitzer nicht verstehen, die ihn nach
langem, hartem Ringen in jenen Augenblick des Durch-
bruchs gefiihrt hat. Ehrfurcht vor dem Leben als Grundein-
stellung in unserer Titigkeit ist genauso ein Werden,
welches sich aufgrund intensiven Ringens vertieft.

Da erhebt sich sogleich die Frage: Welches kann denn
unser Anteil sein? Was konnen wir tun, damit dieses
Werden auch wirklich eintrete? Darauf ldsst sich antwor-
ten: eine Grundeinstellung vertieft sich nur, wo sie sich
verwirklicht — nicht im Dariliberreden. Und wo ldsst sie
sich verwirklichen?

Ich bin im Laufe meiner Tétigkeit zur Auffassung gelangt,
dass dies nicht am Schreibtisch, nicht in Erfahrungsgrup-
pen irgendwelcher Art, nicht in der Auseinandersetzung
mit hohen Menschheitsidealen und Zukunftsideen ge-
schieht — sondern nur in gelebten Augenblicken des
Alltages. Diese wiederum lassen sich nur in den kleinsten
Details erfahren. Hier, in der Liebe zum kleinsten Detail
meines Alltages, liegt der Kern der Verwirklichung der
Ehrfurcht vor allem Leben:

— wo Du dem alten Menschen das Essen hinstellst, ihm
die Serviette umbindest, seine Hand fiihrst;

— wo Du ein Kind wickelst oder ihm die schmutzige Nase
putzest;

— wo Du aufmerksam darauf wirst, dass es die Knopfe
seiner Kleider nicht richtig verschlossen hat — oder dass
gar einer fehlt; dass der Hosenladen offensteht und Du
es ermahnst, oder ihm, wenn notig, hilfst;

— wo Du fiir einmal nicht eingreifst bei einer Handlung
des Kindes, weil Du es als sinnvoll erkennst, wenn es
einen Fehler macht;

und so weiter. ..

Je mehr wir auf diese Kleinigkeiten achten und sie mit
unsrer hochsten Aufmerksamkeit beachten und pflegen,
um so mehr wird sich in uns jene Grundeinstellung
vertiefen, die Merkmale der Ehrfurcht trdgt. In ihnen kann
sich plotzlich der Durchbruch ereignen, der aus der
Grundeinstellung nicht eine fern abgelegene, nur in unserer
Idealvorstellung vorhandene Fiille entstehen lédsst, sondern
sie einfliessen lédsst in die Verwirklichung. Aus der Grund-
einstellung kann ein Akt werden, und dieser wirkt zuriick

210

auf die Grundeinstellung und fiihrt sie einer Vertiefung zu,
die schliesslich jeder einzelnen Handlung die besondere
Pragung und Fiille verleiht.

Der Behinderte als Gegenstand meiner Ehrfurcht

Es ist einleuchtend, dass gemaiss unserer Aufforderung
«Ehrfurcht vor allem Leben» auch der Mensch, mit dem
wir es in Erziehung und Pflege zu tun haben, miteinge-
schlossen werden muss. Ich betone dies absichtlich, weil
sehr hdufig die Gefahr besteht, dass wir zwar den Pflanzen
und den Tieren gegenliber Merkmale der Ehrfurcht ver-
wirklichen — in bezug auf den Menschen aber bestimmte
Bedingungen stellen, die wir an unsere entsprechende
Einstellung binden: « Wenn Du so und so bist, bin ich gerne
bereit, vor Dir Ehrfurcht zu zeigen.»

Die Ehrfurcht vor allem Leben darf aber keine derartigen
Bedingungen kennen. Das kann zunédchst nichts anderes
heissen, als dass ich dem Behinderten genauso begegne wie
der Pfingstrose und auch an ihm erfahre, wozu mich jene
fiihrte. Das muss aber noch weiter ausgefiihrt werden.

Denn diese Einstellung macht uns dort keine Schwierig-
keiten, wo unsere Zuwendung zum Behinderten spontan
gelingt und wir einen Zugang zu ihm finden, weil uns — so
pflegen wir zu sagen — «von ihm so viel entgegenkommt».
Doch zwingt uns die Beschreibung der Ehrfurcht schon
hier, bei diesem scheinbar Selbstverstindlichen, zum
Aufmerken: Zur Ehrfurcht gehdre Distanz, das Abstand-
nehmen, weil sie sonst sehr leicht in ihr Gegenteil, in den
«Willen zur Macht» ausartet, sagte ich. Und wir wissen
alle aus Erfahrung , dass sich dieser Wille hinter jeder gut
gemeinten Zuwendung «um des anderen willen» verbirgt.

Damit ist bereits darauf hingewiesen, was die Ehrfurcht
vor dem Behinderten in diesem selbst bewirkt: Sie schafft,
wenn sie Hingabe und Distanz verwirklicht, einen Frei-
raum, in welchem er sich bewegen kann. Das kann konkret
bedeuten, dass wir den Druck, den unsere Erwartungshal-
tung oder unser Ideal auf ihn ausiiben, einmal zuriickneh-
men konnen; oder dass wir dem Entwicklungsgeschehen
etwas mehr Vertrauen schenken, weil wir erkennen, dass
es wesentlich nicht von unserm Eingreifen abhingt; oder
dass wir einmal aufgrund dieser Distanz Verhaltensauffal-
ligkeiten nicht mehr als personliche Angriffe und Beleidi-
gungen oder Provokationen auffassen usw.

Wenn schon jene vermeintlich selbstverstdndliche und
spontan gelingende Zuwendung uns auf derartige Probleme
verweist — um wie viel grosser scheinen sie dort zu sein, wo
wir Miihe haben: wo uns zuerst Ekel ergreift vor dem
Behinderten, der uns zur Abwendung treibt; wo wir also
keinen Zugang finden und folglich in unserer Absicht
dauernd enttduscht werden, weil wir nur Misserfolge
erfahren. Und jetzt komme mir einer und fordere von mir
»Ehrfurcht von dem Behinderten» . . .

Ja genau: sie ist auch hier von uns gefordert. Und wenn an
den bisherigen Ausfiithrungen nur ein Fiinklein Wirklich-
keitsbezug herrscht, dann muss es uns jetzt gelingen, auch
hier noch etwas zu sagen. Ich mache mir dazu die folgenden
Uberlegungen:

Als wesentliches Merkmal der Ehrfurcht bezeichnete ich
die Haltung, das Andere als Liebenswiirdiges und Schiit-

Schweizer Heimwesen V/84



zenswertes zu erfahren, weil es mir zur Erfahrung einer
Fiille geworden ist, die nicht aus meinen Handen stammt.
Wo aber kann dies erfolgen, wo gerade nichts Liebens-
wiirdiges mir entgegenkommt? Hier setze ich mit einer
anderen Frage ein: Heisst dies denn schon, dass wirklich
nichts Liebenswiirdiges vorhanden sei, nur weil ich es nicht
erfahre?

Waihrend Monaten hatte ich versucht, mich erzieherisch
einem Kind zuzuwenden, von dem ich sagen musste, dass
mir von ihm nichts entgegenkomme. Ich brauche schon
gar nicht zu betonen, dass mir erzieherisch auch wirklich
nichts gelang — so dass ich auch den Erziehern keinerlei
Vorschlédge zu geben vermochte. Als ich es eines Tages in
der Handarbeit beobachtete, erkannte ich plotzlich ein
Gesicht, in welchem jeder einzelne Zug die Intensitét der
Hinwendung zur Arbeit zu verraten begann. Das Gesicht
schien mir ein Spiegel dessen zu sein, was da in den Handen
entstand. In der Folgezeit versuchte ich dieses Gesicht zu
erkennen: Ich hatte einen Zugang gefunden . ..

Was war hier geschehen? Ich bin bereit geworden, etwas
Liebenswiirdiges und somit auch Schiitzenswertes zu
erkennen, darob zu staunen — und in der Folge dieses
Neuentdeckte zu erwarten. Oft liegt es bloss daran, dass
wir uns fliir Neues zu offnen wagen — und werden dann
iiberrascht von einer Fiille an Schonheit, die uns aufgeht.

Damit ist zugleich eine andere Einsicht gewonnen: Die
Grundeinstellung, die durch die Ehrfurcht vor dem Behin-
derten geprégt ist, vermag in uns die Kraft zu wecken, jeden
Tag neu an den Behinderten heranzutreten. New. als
wissten wir eigentlich nichts von ihm; als miissten wir
taglich einen neuen Zugang finden, ein neues Verstandnis
gewinnen. Da kann es geschehen, dass unsere Alltédgliche
Arbeit zu einem ungeheuren Abenteuer wird, das unsern
Atem anhalten ldsst, um zu erfahren, was es uns heute
wieder an Uberraschungen bereithalten wird. Die Balance
zu finden zwischen Hingabe an den Behinderten und
zugleich Distanz zu ithm zu halten, dies ist die eigentliche
Leistung, welche der Betreuer in seinem eigenen Innern
zu leisten hat. Sie ist wiederum etwas, das sich nur im
gelebten Alltag verwirklicht.

Ehrfurcht als Ziel der Erziehung

Je mehr wir als Betreuer von einem menschlichen Wesens-
merkmal durchdrungen sind, wie ich es mir in bezug auf
unser Tagungsthema wiinsche, um so mehr wird in uns
der Wunsch wach, auch den andern Menschen zu solchen
Erfahrungen und Erlebnissen zu fiihren.

«Ehrfurcht vor allem Leben» kann dann als Zielvorstel-
lung dienen, die nicht nur zur Orientierung fiir unsere
Arbeit dient, sondern auf die hin wir den andern erziehen
mochten. Doch sind derartige Zielvorstellungen so lange
leere Worte, als es uns nicht gelingt, dem Kind in seinem
Alltag bestimmte Hilfen anzubieten. Ich will dazu zwei
Impulse geben.

Erziehung zur Ehrfurcht findet ihren Ausgang in jenen
Situationen, in welchen ich das Kind hereinzunehmen
versuche in die Erfahrungen, die in mir selbst Ehrfurcht
geweckt haben: Ich lasse das Kind teilhaben an meiner
Einstellung zum Lebendigen, die ich als Ehrfurcht bezeich-

ne. Ich kann es ganz einfach sagen: Das, was mich
in der Welt anspricht, was «mir etwas sagt», ist geeignet,
dem Kind zum Gegenstand seines Angesprochenseins zu
sein. Ich horte einmal mit einer Klasse Geistigbehinderter
nach einer Einfiihrung die ganze Matthdus-Passion von
Bach. Alle sassen oder lagen im Raum und horten der
Musik gespannt zu. Das Wesentliche hatte nicht meine
Einfiihrung, vielleicht auch gar nicht die Musik selbst
geschaffen — sondern der Bezug, den ich selber zu dieser
Musik hatte.

Ein Erzieher ist Kenner und somit auch Liebhaber von
Pilzen. In der Pilzzeit geht er jeden freien Nachmittag mit
geistigbehinderten Knaben Pilze sammeln. Hat er aus
Versehen einen giftigen oder ungeniessbaren Pilz gepfliickt,
wirft er ihn nicht einfach beiseite als etwas Unbrauchbares,
sondern legt ihn, die Unterseite der Erde zu, wieder zu
Boden. Dasselbe tun diese Knaben mit einer erstaunlichen
Selbstverstindlichkeit — wihrend andere die Pilze als
Gegenstand benétigen, die Fussballtechnik an ihnen auszu-
probieren. Nicht die Einsicht ist es, die diese Knaben zu
solchem Tun bewegt: Der Erzieher liess sie teilhaben an
seiner eigenen Ehrfurcht vor dem Lebendigen.

Derartige Erfahrungen verweisen mich zur Frage, wie eine
solche Hereinnahme des andern in meine eigene Ehrfurcht
vor dem Leben moglich sei, wo es sich um Schwerstbehin-
derte oder chronischkranke alte Menschen handelt — wo
uns die Grenze deutlich vor Augen tritt. Hier geht es meines
Erachtens um die Atmosphdire, in die wir beide hereinge-
nommen sind — nein: die entsteht, indem wir uns beide
einander zuwenden. Dies ist nicht ein Riickzug in eine
letzte Position, wo alles «Bessere und Hohere» der
Behinderung wegen nicht mehr mdglich ist. Wir miissen
nur bereit sein, unsern eigenen Anteil an der Atmosphére
zu entdecken. Ich denke an diejenige des Raumes, in
welchem sich meine Arbeit abspielt. Wenn ich diese
Atmosphire gestalte, so dass ich mich selber darin
wohlfiihle und gerne hier eintrete, dann beginnt etwas
lebendig zu werden von der Hereinnahme des Behinderten
in meine Welt. Das beginnt dort, wo ich ein Bild, ein
Kunstwerk, die Photographie eines lieben Menschen, eine
Zeichnung usw. an die Wand hinge, aber auch dort, wo ich
mit dem Behinderten zusammen das Zimmer schmiicke
mit Pflanzen oder Gegenstanden, die mir etwas sagen: Da
beginnt die Atmosphdre. Eine unendliche Vielfalt an
Moglichkeiten und piddagogisch dusserst wichtigen Aspek-
ten tun sich auf, wenn sich unsere Phantasie etwas ins Spiel
setzt.

Damit sind wir bereits beim andern Aspekt angelangt.
Erziehung zur Ehrfurcht beginnt dort, wo es mir gelingt,
zu den Dingen, die um mich sind, Sorge zu tragen. Mimi
Scheiblauer hat uns in ihrer Rhythmik sogenannte «Ord-
nungsiibungen» beigebracht. Unter diesen nannte sie ein
Kapitel, dem sie den Titel «Ordnung in den Dingen» gab.
Sie meinte damit die Art und Weise, wie wir mit dem
Rhythmikmaterial umzugehen hatten. Ich denke mir, dass
in sehr vielen Schulzimmern weniger Schwierigkeiten um
die Disziplin herrschten, wenn es den Lehrern geldnge, den
Kindern den sorgfiltigen Umgang mit den Dingen vorzu-
leben. Auch hier wieder geht es um die vermeintlichen
Kleinigkeiten und Nebensdchlichkeiten: Die Art und
Weise, wie wir mit dem Stuhl, mit unserm Arbeitsmaterial,
unseren Kleidern, den Esswaren usw. umgehen. Hier
scheint mit jede Erziehung zur Ehrfurcht vor dem Leben

211



Barauer
Bildungswoche 1984

Einwochiger Weiterbildungskurs
flir Betreuer
in Alters- und Pflegeheimen

Mit Unterstltzung der Gesundheits- und Flirsor-
gedirektion des Kantons Bern und des VSA wird
wie in den Vorjahren der Kurs flir Heimmitarbeiter
durchgefiihrt.

Kursziel ist die bessere Befahigung der Heimmit-
arbeiter flr eine aktive und partnerschaftliche
Betreuungstatigkeit. Anstelle theoretischer Wis-
sensvermittlung werden berufsbezogene Erfah-
rungen unter kundiger Leitung verarbeitet, vertieft
und nutzbar gemacht. Der Kurs ist offen fir
praktisch und hauptberuflich tatige Heimmitar-
beiter.

Kursdaten: Beginn: Montag, 18. Juni 1984,
10.80 Uhr
Schluss: Freitag, 22. Juni 1984,

15.15 Uhr

Kantonale Landwirtschaftliche
Schule Langnau, 3552 Barau
(Bahn Langnau i. E., Bus nach
Barau)

Kursdurchfiihrung, Verpflegung
und Unterkunft am gleichen Ort

Kursort:

Kursleitung: Franz Calzaferri, Betriebspsycho-

loge, Horw/Luzern

Fr. 270.— fir Mitarbeiter aus
bernischen Heimen

Fr. 450.— fir Mitarbeiter aus
ausserkantonalen Heimen
VSA-Beitrag an Mitgliedheime
auf Verlangen)

Kurskosten:

Anmeldung: Kursprospekte und Anmelde-
formulare kdnnen bezogen wer-
den beim Pflegeheim Barau,

3552 Bérau, Tel. 035 2 35 55

Anmeldungen mdéglichst rasch.
Die Teilnehmerzahl ist
beschrankt. Die Anmeldungen
werden in der Reihenfolge ihres
Eingangs berlicksichtigt.

Bestellschein fir Kursprospekt und Anmeldefor-
mulare

Adresse des Heimes:

Anzahl Prospekte und Anmeldeformulare

zu beginnen. Und wenn als Weiterfiihrung gelingt, den
Pflanzen, den Tieren und den Mitmenschen gegeniiber
dieselbe Haltung zu verwirklichen, haben wir meines
Erachtens etwas Weltwesentliches getan.

Vom Kindsein des Betreuers

Dies alles hingt letztlich aber davon ab, ob es uns gelingt,
in uns selbst jene Lebensform wiederzuentdecken, die ich
als Kindsein bezeichnet habe. Ich bin mir allerdings
bewusst, dass ich mit dieser Forderung gegen den Zeitstrom
schwimme, der so sehr von Selbstbestimmung, von Miin-
digkeit, von Unabhéngigkeit zu sprechen bestimmt, dass
diese andere Seite schon gar nicht mehr zum Zuge kommen
darf. Der gleiche Zeitgeist, der diese Sprache spricht, wehrt
sich dagegen, wenn Erziehung als Hilfe am Heranwachsen-
den aufgefasst wird — da diese Formulierung den Heran-
wachsenden in die Rolle des Fremdbestimmtseins und der
Abhéangigkeit versetze. Es wird lautstark von Gleichheit
zwischen Schiilern und Lehrern gesprochen — und viele
Lehrer und Erzieher scheitern in ihrem Beruf deswegen,
weil sie diese Forderung im Sinne unserer Zeit interpretie-
ren — und dabei vergessen, dass sie sich selbst und den
Heranwachsenden beliigen. Es besteht tatsidchlich eine
Gleichheit — ndmlich darin, dass beide sich in ihrem
Kindsein verstehen diirfen: Dass sie Ausschau halten
diirfen nach etwas, das ihnen Geborgenheit gibt im
Wirrwar der Umwelteinwirkungen und der widerspriich-
lichen Meinungen von iiberallher. Hier stossen wir wohl
an die tiefste Schicht der Grundeinstellung, wo das
rationale Klidren und Verstehenwollen aufhort und jener
Bereich beginnt, wo es nur noch um klare Entscheidung
zu etwas Letztgiiltigem geht. Da hat dann nur noch das
Bekenntnis Platz. Kindsein setzt voraus, dass ich mich zu
etwas Letztgliltigem entscheide, dem gegentiber ich mich
in Hingabe und zugleich in Distanz, in Verehrung und
Bewunderung, in Staunen und Vertrauen verhalten kann.

Die religiose Sprache bezeichnet dieses Letztgiiltige als
«Gotty. Oft will mir scheinen, dass es nebensdchlich sei,
welchen Namen wir zur Bezeichnung dieses Letztgiiltigen
heranziehen. Entscheidend aber ist, ob wir zu ihm in eine
lebendige Beziehung treten, ob wir diese Beziehung gestal-
ten kdnnen, indem wir zu ihr Sorge tragen. Darin geht mir
der tragende Grund auf, welcher imstande ist, meine
Ehrfurcht vor allem Leben zu tragen.

Anmerkungen

1 Seren Kierkegaard, Philosoph, lebte 1813-1855.

Heinrich Pestalozzi: «Abendstunde eines Einsiedlers», Gesamtausgabe
in zehn Bédnden, B. 8, Rascher-Verlag Ziirich.

(39)

Vergl. auch: Ferdinand Ulrich: Der Mensch als Anfang, Zur philosophi-
schen Anthropologie der Kindheit, Einsiedeln 1970.

3 Jeanne Hersch: Von der Hoffnung, Mensch zu sein, Einsiedeln 1976/2.
4 Albert Schweitzer: Aus meinem Leben und Denken, Hamburg 1952.

5 Dietrich Bonhoeffer: Akt und Sein, Miinchen 1956. Bonhoeffer spricht
von «actus directur» und «actus reflexus».

Schweizer Heimwesen V/84



	Ehrfurcht vor allem Leben

