
Zeitschrift: Schweizer Heimwesen : Fachblatt VSA

Herausgeber: Verein für Schweizerisches Heimwesen

Band: 55 (1984)

Heft: 5

Artikel: Ehrfurcht vor allem Leben

Autor: Siegenthaler, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-811583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-811583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ehrfurcht vor allem Leben
Von Prof. Dr. Hermann Siegenthaler *

Wir stehen gemeinsam vor der Aufgabe, eine grossartige
und in ihrer Vielfalt wie in ihrer Wirkung gewaltige
Erscheinungsweise des Menschseins zu überdenken: die
Ehrfurcht. Denn wenn eines klarsteht, was den Menschen
vom Tier unterscheidet, ohne von Übergängen vom einen
zum anderen sprechen zu können, dann ist es die Tatsache,
dass die Ehrfurcht etwas ist, was wirklich nur zum
Menschen gehört.

Von uns ist jetzt gefordert, uns vorsichtig dem, was sich
hinter diesem Begriff verbirgt, zu nähern, ohne den
Gefahren, die sich dem Denken stellen, zu erliegen. Die
grösste liegt wohl darin, dass wir bei derartigen Erscheinungen

leicht geneigt sind, ihnen zuliebe hohe Worte zu
verwenden, schöne Formulierungen zu gebrauchen, weil
wir meinen, nur dies entspreche dem Wesen - und dabei
nicht bemerken, wie wir uns selber von der Wirklichkeit
abheben. Der Titel «Ehrfurcht vor allem Leben» verbietet
es uns aber, uns denkerisch in jene Höhen zu flüchten, die
mit unserem wirklichen Leben nichts mehr gemeinsam
haben. Wir müssen in unserm wirklichen Leben, in unserm
Alltag bleiben. Philosophie sei nur so weit von Nutzen, als
sie für das alltägliche Leben etwas zu sagen habe, sagt Soren

Kierkegaard (1). Er hat damit eine Richtung des Nachdenkens

über sich selbst eingeschlagen, die mir persönlich zu
einem wichtigen Anliegen geworden ist. Das soll nun
anderseits nicht heissen, dass wir unserm Denken nicht
vertrauen dürften, wenn es sich anschickt, über Erfahrungen

des Alltages nachzudenken, und vorübergehend
vielleicht, um Distanz zu gewinnen, sich etwas abhebt vom
Alltag - dann aber, so lautet die Forderung, muss es wieder
in den Alltag zurückkehren.

Hermann Siegenthaler ist Verfasser des Buches

«Geistigbehinderte - Eltern - Betreuer» und Herausgeber

des Sammelbandes «Begrenztes Menschsein»,
die als Band I und Band III der Reihe Schriften zur
Anthropologie des Behinderten im Verlag des VSA
erschienen sind. Am diesjährigen fünften «Einsiedler

Forum», das dem Thema «Staunen und Danken»
gewidmet ist, wird er als Referent und Als Chordirigent

mitwirken. Am 28. Juni wird er über «Staunen
und Danken aus der Sicht des Betreuers» sprechen.'
Das «Einsiedler Forum» des VSA richtet sich vor
allem an Leiter und Mitarbeiter von Invaliden-,
Alters- und Pflegeheimen. Die Veranstaltung ist in
dieser Ausgabe des Fachblatts «Schweizer Heimwesen»

ausgeschrieben. Die Anmeldefrist dauert bis

zum 18. Juni 1984.

* Vortrag gehalten am 23. Juni 1983 anlässlich des vierten Einsiedler
Forums für Leiter und Mitarbeiter von IV-, Alters- und Pflegeheimen
im Schweizer Jugend- und Bildungszentrum Einsiedeln.

Mit dieser Forderung habe ich bereits die Übersicht über
mein Referat klargelegt: Wir wollen vom Alltag und den

Erfahrungen, hinter denen sich «Ehrfurcht» zeigt, ausgehen

- wollen dann einige Abstecher zu andern Denkern
machen, um als Abschluss zurückzukehren in unsern
Alltag. Dieser trägt für jeden von uns ein gemeinsames
Zeichen: Dass wir es mit Menschen zu tun haben, denen
wir uns pflegerisch oder erzieherisch zuwenden. Wir
müssten also nach dem vollzogenen Denkweg, den wir jetzt
einschlagen, für diese zuwendende Einstellung dem andern
Menschen gegenüber etwas gewinnen können - und wäre
es es auch bloss eine Verunsicherung des bisher
Selbstverständlichen.

Die Erfahrung der Ehrfurcht

Ich schreibe diese Zeilen nach einem Rundgang durch
unsern Garten. Ich bin lange vor den Pfingstrosen
stehengeblieben und habe sie betrachtet. Es hat da einige
prallvolle Knöpfe, einige erst seit gestern geöffnete Blüten,
und einige, deren Rot an den Rändern der Blütenblätter
bereits am Verblassen ist. In einigen Tagen werden diese
Blütenblätter wie reife Früchte zu Boden fallen, es scheint,
als hätte sich der Stengel unter der Last der Blüte schon
zur Erde geneigt.

Ich betrachte das Rot - ich schaue in die Blüte. Etwas in
mirklingt an, was mich auch jetzt, während des Schreibens,
immer wieder auffordert, die Arbeit niederzulegen, um bei
diesem Rot zu verweilen. Wie kann ich es beschreiben?
Wohl nicht anders, als dass ich beschreibe, wie es mich
anspricht. Wirklich: Dieses Rot hat eine Anziehungskraft.
Je mehr ich in die Blüte schaue, um so mehr scheint mich
das Rot, das gegen die Blütenmitte zu satter wird, in sich
hineinzuziehen. Es ist ein verschlingendes Rot, welches
mich da packt, ein roter Schlund, der einschlürft - und ich
bin dennoch da draussen, ausserhalb der Blume. Ich
wünschte, sie könnte sprechen - was würde sie erzählen?
Von ihrem Ursprung vielleicht? Von ihrem Werden?

Aber da habe ich das Grün der Blätter vergessen, welches
sich jetzt aufdrängt. Das Rot steht nicht allein und trägt
die Wirkung auf mich nicht bloss in sich, sondern es steht
im Verband mit dem Grün. Ich nehme etwas Distanz,
indem ich mich zurücklehne. Und nun erscheint die ganze
Pflanze in ihrer Würde.

Was habe ich erfahren? - Es können nur Versuche sein,
meine Erfahrung niederzuschreiben.

- Ich bin angesprochen und ergriffen von der Schönheit,
die mir da entgegentritt. Ich erfahre diese Schönheit als
Ausdruck - aber: als Ausdruck wovon?

- Obwohl das Rot mich zu verschlingen droht, stehe ich in
Distanz - aber doch immer so, dass ich meine Hände
ausstrecken könnte, um die riesige Blüte mit meinen

205



Händen umfangen zu können, als wäre sie das Köpfchen
eines Kleinkindes.

- Zwischen der Pfingstrose und mir ereignet sich etwas: Sie
ist mir ein Gegenüber, dem ich mich niemals ganz
hingeben kann, weil es anders ist als ich - das ich aber
schützen möchte, weil ich es liebe.

- Ich verweile nicht nur bei der Schönheit, sondern ich bin
zugleich ergriffen von der Ordnung, die mir da deutlich
wird. Und ich denke, dass man zu dieser Ordnung Sorge
tragen sollte, dass sie vor Zerstörung zu schützen sei.

- Wenn mir diese Pfingstrose als Ausdruck der Ordnung
und Schönheit erscheint, werde ich verwiesen auf die
Kraft, welche solches zu schaffen imstande ist. Ich staune
ob der Weisheit dieser Gestaltungskraft und werde
verwiesen aufdas, was hinter dieser Blume stecken muss.

So etwa könnten die zaghaften Versuche lauten, das zu
beschreiben, was ich erfahre - auch wenn ich jetzt während
des Schreibens mich an die Erfahrung zu erinnern
versuche. Aber es wird mir bewusst, dass das, was das Herz
verstehen kann, sich nicht in Worte kleiden lässt. So werde
ich bescheiden und versuche das, was ich verstanden habe,
in meine Haltung dieser Blume, und von ihr aus allen
Blumen und Pflanzen gegenüber, einfliessen zu lassen.

Ich habe diese Erfahrung geschildert, um damit einige
Merkmale, die zur Erfahrung der Ehrfurcht gehören,
auszudrücken.

Diese Erfahrung ist im tiefsten Grunde eine beziehungsgebundene:

Ich benötige ein Gegenüber, für dessen Sprache
ich mich offenzuhalten habe. Dieses Gegenüber ist nicht
bloss ein Ding unter anderen Dingen, sondern ich hebe es
durch die Beziehung, in die ich eintrete, heraus; und es

erscheint mir als etwas Liebenswürdiges und daher
Schützenswertes. Warum? Weil mich etwas angesprochen und
mich im Tiefsten meines Wesens ergriffen hat, was niemals
aus mir selber stammt - weil mir eine Ordnung als etwas
Schönes entgegengekommen ist, vor der ich staunend
verweile. Und dies alles wird mir Träger eines
Ausdruckes, dem ich mich mich zwar verstehend nähern
und mich ihm hingeben kann, über den ich aber letztlich
nicht verfüge. Also ist es mir Ausdruck eines andern, als
ich selber bin. Ich bin sogar bereit, dieses andere über
mich zu stellen.

Das macht die Distanz aus: Die Erfahrung des Andersartigen,

von mir Losgerückten.

Da stehen wir plötzlich vor dieser eigenartigen Doppel-
heit, die sich in dieser Erfahrung zeigt: die Hingabe an das

Gegenüber, das Umfassen und Umfangenwollen, das sich
Hingeben - und gleichzeitig die Distanz, die Erfahrung der
Trennung, der geheimen Scheu. Diese Doppelheit ist auch
im Begriff eingefangen, der durch die Zusammensetzung
zweier verschiedener Wörter gekennzeichnet ist: Ehrfurcht.

Was ich am Beispiel der Erfahrung mit der Pfingstrose
deutlich zu machen versuchte, soll Ausdruck einer
Haltung, einer Grundeinstellung sein, die sich allem Leben
gegenüber zu verwirklichen hat. Dies ist einerseits eine
Aufforderung - anderseits tauchen viele Fragen auf, wenn
wir solcher Erfahrung gemäss das Leben einzurichten
versuchen: Ist die Ehrfurcht als Einstellung wirklich etwas,
was zum Menschsein gehört? Ist sie mir also mitgegeben,

weil ich Mensch bin? Oder muss ich sie wie jede andere
Fertigkeit auch durch mühsames und hartes Ringen
erwerben? Ist Ehrfurcht eine Fähigkeit, die wir beim einen
Menschen entdecken, beim andern aber nicht? Auf derartige

Fragen ist nun einzugehen.

Kindsein als Lebensform
der Ehrfurcht

Wenn ich die Vielzahl an Lebensformen zu überblicken
versuche und mich frage, wo Menschsein zum Ausdruck
komme, in welchem zugleich Ehrfurcht im beschriebenen
Sinne verwirklicht erscheint, stosse ich auf das Kindsein
des Menschen. Ich meine damit nicht die biographische
Kindheit, die wir alle aufgrund der Entwicklung überwinden

- sondern ich meine einen Wesenszug des Menschen,
den wir hoffentlich nie verlassen. Wenn es uns gelingt,
gedanklich einige Merkmale dieses Wesenzugs zu fassen,
werden wir möglicherweise der Ehrfurcht etwas näherkommen.

Von Kindsein zu sprechen ist nur dann sinnvoll, wenn
zugleich eine andere Seite mitgedacht ist: Dass es ein
Dasein von Eltern gibt, die sich aufgrund ihres Erwachsenseins

dem Kinde zuwenden, es Geborgenheit erleben
lassen, ihm die Brücke zur Welt darstellen usw. Pestalozzi
hat dieses Verhältnis in besonderer Weise betont und zur
Grundlage seines Schaffens und Denkens gemacht. Er
spricht vom «Kindersinn» und vom «Vatersinn» des
Menschen. Bereits in seinem ersten grösseren Werk, der
«Abendstunde eines Einsiedlers», das er nach einem
grossen Niederschlag und Rückschlag auf dem Neuhof
schrieb, ist diese eigenartige Kette von Beziehung zu lesen:

«Der Fürst, der Kind seines Gottes ist, ist Kind seines
Vaters. Der Fürst, der Kind seines Vaters ist, ist Vater
seines Volkes. Der Untertan, der Kind seines Gottes ist,
ist Kind seines Vaters. Der Untertan, der Kind seines
Vaters ist, ist Kind seines Fürsten In jeder Tiefe ist der
Knecht seinem Beherrscher in seinem Wesen gleich» (2).

Damit zeigt Pestalozzi auf, dass Kindsein in jeder Situation
unserer Entwicklung, in jeder sozialen Stufe ein Grundzug
des Menschseins ist. Aber noch mehr: Er weitet die Weise
des Kindseins aus in die Gottesbeziehung. Damit nimmt
er jenen Gedanken auf, den Jesus zum zentralen Anliegen
seiner Botschaft gemacht hat: dass nämlich die Beziehung
Gottes zum Menschen derjenigen des Vaters zum Kind
gleich sei - dass die Beziehung des Menschen zu Gott mit
derjenigen vom Kind zum Vater zu vergleichen sei.

Was heisst das für das Verständnis des Kindseins? Kindsein
wird hier als Lebensform verstanden, die abhängig sein
darf- abhängig von einer Instanz, die in gewisser Weise
über ihr steht, unter der sich der Mensch geborgen fühlen
kann. Es ist damit eine Lebensform gemeint, die unfertig,
unvollkommen sein darf, weil sie in Beziehung steht zu
etwas weit Grösserem, als sie selbst schon ist. Kindsein ist
eine Weise des Lebens, zu der Verehrung und Bewunderung

als wichtige Merkmale gehören. Dabei sind beide
nicht aufgrund eines Befehles erzwungen, sondern sie
werden vom Kind gewählt: Das Kind schreibt dem
Bewunderswerten besondere Mächtigkeit zu. So kann

206 Schweizer Heimwesen V/84



Jeanne Hersch in einem Vortrag sagen: «Bewunderung ist
kein schmerzvoller Vorgang, sondern ein gewaltiges Erlebnis

(3).»

Es stellen sich mir jetzt alle jene Lehrer vor mein inneres
Auge, die ich seit Beginn meiner Primarschulzeit bis hin
zur Universität bewundern durfte: Eine tiefe Dankbarkeit
erfüllt mich, weil ich nur durch die Begegnung mit ihnen
zu dem geworden bin, was ich heute bin. Ehrfurcht, zu der
Bewunderung und Verehrung, Sich-abhängig-fuhlen und
Unfertigsein gehören, bringt ungeahnte Perspektiven in
unser Leben und gleichzeitig Energien, sich diesen gemäss
entfalten zu können. Damit ist die wichtigste Funktion
betont, welche die Ehrfurcht im Hinblick auf unser
Menschsein hat. So kann ich sagen: Menschsein in der
Weise des Kindseins ist ein Leben in Ehrfurcht. Sie ist
insofern nicht bloss ein psychologisch fassbares Merkmal
neben andern, das wir uns aneignen könnten - sondern sie

gehört wesensmässig zum Menschen.

«Ehrfurcht vor dem Leben» -
Die Formel in der Ethik von

Albert Schweitzer

Im Ogowe-Strom in Zentralafrika gibt es drei kleine Inseln,
die den Namen «Inseln der Ehrfurcht vor dem Leben»

tragen. Sie liegen in der Nähe von Lambarene und werden
so bezeichnet, weil Albert Schweitzer während einer
dreitägigen Kanufahrt von der Einsicht in die Formel
«Ehrfurcht vor dem Leben» ereignishaft überfallen worden
ist. Er beschreibt dieses Ereignis mit den folgenden
Worten: (4)

«Langsam krochen wir den Strom hinauf, uns mühsam
zwischen den Sandbänken - es war trockene Jahreszeit -
hindurchtastend. Geistesabwesend sass ich auf dem Deck
des Schleppkahns, um den elementaren und universellen
Begriffdes Ethischen ringend, den ich in keiner Philosophie
gefunden hatte. Blatt um Blatt beschrieb ich mit
unzusammenhängenden Sätzen, nur um auf das Problem konzentriert

zu bleiben. Am Abend des dritten Tages, als wir
bei Sonnenuntergang gerade durch eine Herde Nilpferde
hindurchfuhren, stand urplötzlich, von mir nicht geahnt
und nicht gesucht, das Wort «Ehrfurcht vor dem Leben»

vor mir. Das eiserne Tor hatte nachgegeben; der Pfad im
Dickicht war sichtbar geworden. Nun war ich zu der Idee

vorgedrungen, in der Welt- und Lebensbejahung samt
ihren Kulturidealen im Denken begründet sind.»

Diese Episode führt uns in einen anderen Zusammenhang
bei der Frage nach dem Wesen der Ehrfurcht. Schweitzer
hatte Jahre, ja jahrzehntelang vor diesem Ereignis um eine

Antwort auf die Frage gerungen, wie es möglich wäre,
Vernunft und Glauben zusammenzubringen. Soweit er in
Philosophie und Theologie zu blicken versuchte, überall
schienen ihm diese beiden Phänomene unvereinbar zu
sein, überall schienen sie auseinanderzuklaffen, wo sie

doch von ein und demselben Menschen erfahren werden.
Diese Kluft ist aber nicht eine bloss abstrakte, nur der
denkerischen Einstellung der Menschen sich eröffnende,
sie zeigt sich vielmehr auch im alltäglichen Leben im
Auseinanderklaffen von Sollen und Handeln, von dem,

was uns geboten ist und dem, was wir wirklich tun. Und
da erscheint jetzt die Formel «Ehrfurcht vor dem Leben»
als das einheitsstiftende, als Synthese, welche er zur
Grundlage seiner Ethik setzt.

Damit ist, soweit ich diese Zusammenhänge verstehe und
in mein Leben hereinzunehmen versuche, eine Einstellung
des Menschen gemeint, die sich nach zwei Seiten hin
ausweiten kann: Nach der Idee, dem Sollen, dem Ideal -
und zugleich nach der wirklichen Tat, dem Handeln des

Menschen.

Vernunft Glaube
Handeln Sollen

vor
dem Leben

Noch schärfer zeichnet sich dieses Verständnis von
Ehrfurcht ab, wenn wir sie in die Spannung versetzen zu ihrem
Gegensatz, zum «Willen zur Macht». Dieser Wille, der
auch zum Menschen gehört, beabsichtigt, sich selbst dem
andern aufzuprägen, den andern sich selbst gefügig zu
machen, den andern zu beeinflussen. Und derjenige, über
den diese Macht ausgeübt wird, wird in seinen
Entfaltungsmöglichkeiten eingeschränkt und eingeengt.

Damit wird deutlich, dass die Ehrfurcht vor dem Leben
jene Einstellung ist, die dem Lebendigen einen Freiraum
zur Entfaltung schenkt, diesen Freiraum öffnet und bereit
ist, den Entfaltungsmöglichkeiten des andern zu folgen. Es

ist eine Bewegung von sich selbst weg zum andern hin, um
das Wohl des andern willen da zu sein - und auf jegliche
Machtausübung zu verzichten.

Ehrfurcht: Akt oder Zustand?

An dieser Stelle ist unserer Denkbewegung zunächst
Einhalt zu gebieten, um kurz Rückschau zu halten über die

vorangegangenen beiden Abschnitte: Zuerst zeigte die
knappe Auseinandersetzung mit Pestalozzi die Ehrfurcht
als Ausdruck des Kindseins, welches zum Menschsein
gehört und es dieses in seiner Unfertigkeit und dauernden
Verwandelbarkeit verstehen lässt. Dann belehrte Schweitzer

durch die Schilderung jenes ereignishaften
Durchbruchs, wie die Formel «Ehrfurcht vor dem Leben» in
jahrelangem Ringen erduldet worden ist und die praktische
Versöhnung zweier bisher als unvereinbar erfahrenen
Seinsweisen darstellt. Wenn ich jetzt die Impulse beider
Denker zusammenführe und in das Leben integriere, stellt
sich die Frage: Wie lebt ein Mensch, der das bisher Gesagte
verwirklicht? Die Antwort ist im Zusammenhang unserer
Tagung leicht zu geben: Es ist ein Leben, wie es uns in der
Schilderung von Franz von Assisi entgegengekommen ist.
Alle genannten Aspekte sind in seinem Leben in
geheimnisvoller Weise ineinander verwoben und kommen in jeder
einzelnen Tat, in jeder der Legenden und den überlieferten
Reden zum Ausdruck.

Mit diesem Hinweis wollen wir uns aber nicht begnügen.
Denn allzu leicht fiele uns dann die Entschuldigung ein,

207



wir seien eben nicht beispielhafte Menschen oder Heilige,
folglich könne uns die dargestellte Ehrfurcht vor dem
Leben ruhig lassen. Wenn wir aber zu einer möglichen
Rückübersetzung dieser Gedanken in unser eigenes Leben
schreiten wollen, müssen wir uns zunächst weiter beunruhigen

lassen. Denn in den geschilderten Auffassungen von
Pestalozzi und Schweitzer herrscht eine grosse Spannung.
Einerseits wird von Pestalozzi gesagt, Kindsein, welches
ich als eine Lebensweise der Ehrfurcht bezeichnet habe,
gehöre wesensmässig zum Menschen. Wir können also
nicht von der Ehrfurcht aussteigen: Solange wir Menschen
sind und Kindsein zu unserem Menschsein gehört, tragen
wir auch die Ehrfurcht als dessen Verwirklichungsmöglichkeit

in uns. - Anderseits wird bei Schweitzer von einem
ereignishaften Durchbruch gesprochen, wenn er schildert,
wie er selber auf diese Formel gestossen ist - und wir
dürfen, ohne der Auffassung von Schweitzer Abbruch zu
tun, folgern, dass das Erlebnis der Ehrfurcht als einheitsstif-
tende Versöhnung zwischen Vernunft und Glauben genauso

als Durchbruch, als zufalliges Ereignis aufzufassen sei.

Also: Ist Ehrfurcht vor dem Leben etwas wesensmässig
Seiendes, dauernd Gegenwärtiges - oder ist sie ein uns
überfallendes Ereignis, zu dessen Merkmalen das
Punktuelle, Augenblickhafte gehört?

Wenn ich die Frage derart zugespitzt stelle, wird deutlich,
dass es hier nicht um ein Entweder-Oder geht - sondern
dass es gelingen muss, zu einer Zusammenschau beider
vorzudringen, in der beides zugleich in uns zur Wahrheit
zu werden vermag.

Ehrfurcht vor dem Leben ist einerseits eine Grundeinstellung.

Und als solche kann sie als ein Aspekt unseres
Grundes verstanden werden, sie ist insofern etwas Stabiles,
im Leben Durchgängiges. Sie kann, so verstanden, unser
gesamtes Verhalten der Welt und sich selbst gegenüber
tragen. Und plötzlich wird sie im einzelnen Ereignis zum
Akt, zum Vollzug: Sie bricht in der Verwirklichung
augenblickhaft durch und aktualisiert sich.

Ich kehre zu meinem Erlebnis der Pfingstrose zurück:
Meine Grundeinstellung, wie sie sich in mir im Laufe
meiner Entwicklung der Natur und dem Menschen gegenüber

ergeben hat, vermag jede einzelne Handlung in bezug
auf sie zu tragen. Aber dann bricht plötzlich ins bewusste
Erleben, was ich als Ehrfurcht bezeichne: die liebevolle

Günstig zu verkaufen, fabrikneuer

Wärmeservicewagen
Fabrikat Blanco Typ SAG 2, Grösse 63 x 80 x 90 cm.
Nur eine Woche als Vorführwagen gebraucht.

Bestückung:
2 Bain-Marie Schalen 30 x 24 x 20 cm
2 Bain-Marie Schalen 30 x 15 x 20 cm
2 Bain-Mafie Schalen 14 x 15 x 20 cm
2 Tablett-Einschubfächer für je 4 Tabletts

34 x 55 x 35 cm
Neupreis Fr. 4882-
Verkaufspreis Fr. 3700-

Anfragen an F. Wälti, Altersheim «Oertlimatt»,
3704 Kräftigen. Tel. 033/54 10 55

Hingabe und zugleich Distanz der Verehrung und Bewunderung.

Ehrfurcht als aktuales Ereignis lässt zwei Seiten
unterscheiden: Sie ist als Akt gerichtet auf das andere, in
meinem Beispiel auf die Blume. Ich sagte aus diesem
Grunde, die Ehrfurcht sei beziehungsgebunden - sie ist
dialogisch. Dann aber kann der Akt in der Reflexion, im
Überdenken festgehalten werden - und wird gerade darin
wieder zu einer Erfahrung (5).

Wenn ich diese Auffassung auf das Wesensverständnis des

Menschen übertrage, kann ich sagen, dass in der Ehrfurcht
etwas sichtbar wird, was wir dem Menschsein überhaupt
zuschreiben müssen: Menschsein, in welcher Weise wir es

auch verstehen, ist ebenfalls beides, ist «Sein», das sich
punktuell in konkreten Augenblicken unseres Alltags
«aktualisiert» und sich verwirklicht. So verstanden kommt
an der Ehrfurcht etwas zum Ausdruck und fallt in unser
Erkennen, was dem Menschsein im Ganzen zukommt -
über das Bedenken der Ehrfurcht sind wir zum Verständnis
des Menschseins gekommen.

Und von hier kehren wir wieder in den Alltag zurück: Eben
dorthin, wo sich die Ehrfurcht als Grundeinstellung
ereignet.

«Ehrfurcht vor dem Leben» als
Formel in der Betreuung Behinderter

Ich habe in den bisherigen Ausführungen versucht, das
Wesen der Ehrfurcht als etwas Komplexes darzustellen,
dem wir uns bloss von verschiedenen Seiten und mit
verschiedenen Betrachtungsweisen nähern können. Wenn
wir jetzt denkerisch in unsere praktische Tätigkeit zurückkehren,

müssen wir der Tatsache Rechnung tragen, dass

es wiederum nicht bloss eine Ableitung zu verwirklichen
gilt - sondern dass wiederum die verschiedensten Perspektiven

ins Auge gefasst werden müssen. Ich versuche, deren
vier aufzudecken. Dabei meine ich mit dem Begriff
Perspektive genau das, was der Begriff meint: Dass für
unsere Betrachtungsweise - für unser Sehen und Schauen,
sich Richtungen auftun sollen, in die jeder von uns auf
seine persönliche Weise zu blicken aufgerufen ist.

Solche Perspektiven sind :

- Die Ehrfurcht als Grundhaltung des Betreuers.

- Der Behinderte als Gegenstand meiner Ehrfurcht.
- Die Ehrfurcht als Ziel der Erziehung und Betreuung.

- Vom Kindsein des Betreuers.

Ehrfurcht als Grundhaltung des Betreuers

Ich fasse als erstes den Betreuer ins Auge. Seine Tätigkeit
wird erst dann zu einer erfüllenden und den andern
Menschen beglückenden, wenn sie getragen ist von einer
Einstellung, die ich in einer bildhaften Ausdrucksweise
als «Grund-einstellung» bezeichne. Damit verbindet sich
das Bild verschiedener Schichten, deren unterste gleich
dem Meeresboden alle übrigen trägt.

Die Grundeinstellung trägt, wenn ich sie unter dem
Wesen der Ehrfurcht zu fassen versuche, alle jene Merkmale,

die ich in den bisherigen Ausführungen genannt habe.

208 Schweizer Heimwesen V/84



VSA-Grundkurs für Heimleitung
Als Fortbildungskurs für Leiterinnen und Leiter von Jugend- und Altersheimen

- Aktive Heimleiter
- Zum Zeitpunkt der Anmeldung fest vorgesehene Mitarbeit in einem Heim für leitende

Funktion (mindestens drei Vollzeit-Mitarbeiter unterstellt)

C. D. Eck, Institut für angewandte Psychologie, Zürich

Dr. Imelda Abbt, Leiterin des Kurswesens und der Fortbildung

Zürich, Paulus-Akademie

40 Tage, Oktober 1984 bis November 1985

Fr. 3100.- inklusive Mittagessen an den Kurstagen
Fr. 2800 - für VSA-Mitglieder und Teilnehmer aus VSA-Heimen
Fr. 2700 - für VSA-Mitglieder aus VSA-Heimen

Anmeldeformulare können bezogen werden:
Sekretariat VSA, Seegartenstrasse 2, 8008 Zürich, Tel. 01 252 49 48
Anmeldeschluss: 23. Juni 1984
Teilnehmerzahl beschränkt
Die Kursteilnehmer verpflichten sich, den ganzen Kurs zu besuchen

Kurskonzept:

Spezielle Fragen der Leitung von Alters- und
Erziehungsheimen

Allgemeine Methodenlehre der
Klientenbetreuung

Grundlagen des Heim-Managementes Betriebspsychologische Organisationsgrundsätze

Die Führung des Mitarbeiters Förderung der Leiterpersönlichkeit

Gruppendynamik und Institutionspädagogik Psychologische Grundlagen der Heimführung

Die Kursteilnehmer arbeiten im Plenum, in Kleingruppen und in Fachgruppen. Heimspezifische
Fachgruppen vermögen die Fragestellung innerhalb einer Themenreihe direkter auf die jeweilige
Anwendungssituation zu beziehen. Sie werden mit anspruchsvolleren, eher projektmässigen Aufgaben
betraut.

Eine Abschlussprüfung mit Ausweis wird fakultativ angeboten (Kosten Fr. 250.-).

Kursdaten: 1984 1./2. Oktober, 24./25. Oktober, 12./13. November, 26./27. November,
18./19. Dezember.

1985 17./18. Januar, 5./6./7. Februar, 5./6. März, 19./20. März, 9./10. April,
23./24. April, 14./15. Mai, 4,/5. Juni, 25./26. Juni, 13./14. August,
3./4./5. September, 24./25. September, 8./9. Oktober, 5./6. November.

Aufnahmebestimmungen:

Kursleitung:

Vertretung VSA:

Kursort:

Zeitdauer:

Kurskosten:

Anmeldung:

209



Das lässt sich leicht aussprechen, und viele werden ohne
weiteres geneigt sein, dies zu bejahen. Wir müssen aber
kritisch die ganze Angelegenheit ansehen, weil das, was
uns die Vernunft an einzelnen Aspekten bewusst macht,
wohl noch nicht genügt, im Alltag umgesetzt zu werden.

Als erstes ist die Meinung abzulegen, Ehrfurcht als

Grundeinstellung sei etwas in uns Vorhandenes, Vorgegebenes

oder Vorgefundenes. Der Begriff«Grundeinstellung»
macht zwar deutlich, dass es sich um etwas Stabiles, in
unserer Arbeit Durchgängiges handelt, welches nicht wie
unsere Gefühle von Moment zu Moment wechselt. Deshalb

ist diese Grundeinstellung nicht aufeinzelne Bereiche
unseres Lebens anwendbar, auf andere hingegen nicht -
sondern sie meint eben «alles Leben». Die Spannung, die
hier aufbricht, lässt sich verstandesmässig kaum differenziert

genug fassen. Es handelt sich nämlich darum, dass

die Ehrfurcht zwar als Grundeinstellung unser Handeln
trägt - und zugleich geschieht sie, das heisst, sie ist ihrerseits
einem Werden unterworfen. Anders können wir die
Erfahrung von Schweitzer nicht verstehen, die ihn nach
langem, hartem Ringen in jenen Augenblick des Durchbruchs

geführt hat. Ehrfurcht vor dem Leben als Grundeinstellung

in unserer Tätigkeit ist genauso ein Werden,
welches sich aufgrund intensiven Ringens vertieft.

Da erhebt sich sogleich die Frage: Welches kann denn
unser Anteil sein? Was können wir tun, damit dieses

Werden auch wirklich eintrete? Darauf lässt sich antworten:

eine Grundeinstellung vertieft sich nur, wo sie sich
verwirklicht - nicht im Darüberreden. Und wo lässt sie

sich verwirklichen?

Ich bin im Laufe meiner Tätigkeit zur Auffassung gelangt,
dass dies nicht am Schreibtisch, nicht in Erfahrungsgruppen

irgendwelcher Art, nicht in der Auseinandersetzung
mit hohen Menschheitsidealen und Zukunftsideen
geschieht - sondern nur in gelebten Augenblicken des

Alltages. Diese wiederum lassen sich nur in den kleinsten
Details erfahren. Hier, in der Liebe zum kleinsten Detail
meines Alltages, liegt der Kern der Verwirklichung der
Ehrfurcht vor allem Leben:

- wo Du dem alten Menschen das Essen hinstellst, ihm
die Serviette umbindest, seine Hand führst;

- wo Du ein Kind wickelst oder ihm die schmutzige Nase
putzest;

- wo Du aufmerksam darauf wirst, dass es die Knöpfe
seiner Kleider nicht richtig verschlossen hat - oder dass

gar einer fehlt; dass der Hosenladen offensteht und Du
es ermahnst, oder ihm, wenn nötig, hilfst;

- wo Du für einmal nicht eingreifst bei einer Handlung
des Kindes, weil Du es als sinnvoll erkennst, wenn es

einen Fehler macht;

und so weiter

Je mehr wir auf diese Kleinigkeiten achten und sie mit
unsrer höchsten Aufmerksamkeit beachten und pflegen,
um so mehr wird sich in uns jene Grundeinstellung
vertiefen, die Merkmale der Ehrfurcht trägt. In ihnen kann
sich plötzlich der Durchbruch ereignen, der aus der
Grundeinstellung nicht eine fern abgelegene, nur in unserer
Idealvorstellung vorhandene Fülle entstehen lässt, sondern
sie einfliessen lässt in die Verwirklichung. Aus der
Grundeinstellung kann ein Akt werden, und dieser wirkt zurück

auf die Grundeinstellung und führt sie einer Vertiefung zu,
die schliesslich jeder einzelnen Handlung die besondere
Prägung und Fülle verleiht.

Der Behinderte als Gegenstand meiner Ehrfurcht

Es ist einleuchtend, dass gemäss unserer Aufforderung
«Ehrfurcht vor allem Leben» auch der Mensch, mit dem
wir es in Erziehung und Pflege zu tun haben,
miteingeschlossen werden muss. Ich betone dies absichtlich, weil
sehr häufig die Gefahr besteht, dass wir zwar den Pflanzen
und den Tieren gegenüber Merkmale der Ehrfurcht
verwirklichen - in bezug auf den Menschen aber bestimmte
Bedingungen stellen, die wir an unsere entsprechende
Einstellung binden: «Wenn Du so und so bist, bin ich gerne
bereit, vor Dir Ehrfurcht zu zeigen.»

Die Ehrfurcht vor allem Leben darf aber keine derartigen
Bedingungen kennen. Das kann zunächst nichts anderes
heissen, als dass ich dem Behinderten genauso begegne wie
der Pfingstrose und auch an ihm erfahre, wozu mich jene
führte. Das muss aber noch weiter ausgeführt werden.

Denn diese Einstellung macht uns dort keine Schwierigkeiten,

wo unsere Zuwendung zum Behinderten spontan
gelingt und wir einen Zugang zu ihm finden, weil uns - so
pflegen wir zu sagen - «von ihm so viel entgegenkommt».
Doch zwingt uns die Beschreibung der Ehrfurcht schon
hier, bei diesem scheinbar Selbstverständlichen, zum
Aufmerken: Zur Ehrfurcht gehöre Distanz, das Abstandnehmen,

weil sie sonst sehr leicht in ihr Gegenteil, in den
«Willen zur Macht» ausartet, sagte ich. Und wir wissen
alle aus Erfahrung dass sich dieser Wille hinter jeder gut
gemeinten Zuwendung «um des anderen willen» verbirgt.

Damit ist bereits darauf hingewiesen, was die Ehrfurcht
vor dem Behinderten in diesem selbst bewirkt: Sie schafft,
wenn sie Hingabe und Distanz verwirklicht, einen
Freiraum, in welchem er sich bewegen kann. Das kann konkret
bedeuten, dass wir den Druck, den unsere Erwartungshaltung

oder unser Ideal auf ihn ausüben, einmal zurücknehmen

können; oder dass wir dem Entwicklungsgeschehen
etwas mehr Vertrauen schenken, weil wir erkennen, dass

es wesentlich nicht von unserm Eingreifen abhängt; oder
dass wir einmal aufgrund dieser Distanz Verhaltensauffal-
ligkeiten nicht mehr als persönliche Angriffe und Beleidigungen

oder Provokationen aufTassen usw.

Wenn schon jene vermeintlich selbstverständliche und
spontan gelingende Zuwendung uns aufderartige Probleme
verweist - um wie viel grösser scheinen sie dort zu sein, wo
wir Mühe haben: wo uns zuerst Ekel ergreift vor dem
Behinderten, der uns zur Abwendung treibt; wo wir also
keinen Zugang finden und folglich in unserer Absicht
dauernd enttäuscht werden, weil wir nur Misserfolge
erfahren. Und jetzt komme mir einer und fordere von mir
»Ehrfurcht von dem Behinderten»

Ja genau: sie ist auch hier von uns gefordert. Und wenn an
den bisherigen Ausführungen nur ein Fünklein
Wirklichkeitsbezug herrscht, dann muss es uns jetzt gelingen, auch
hier noch etwas zu sagen. Ich mache mir dazu die folgenden
Überlegungen:

Als wesentliches Merkmal der Ehrfurcht bezeichnete ich
die Haltung, das Andere als Liebenswürdiges und Schüt-

210 Schweizer Heimwesen V/84



zenswertes zu erfahren, weil es mir zur Erfahrung einer
Fülle geworden ist, die nicht aus meinen Händen stammt.
Wo aber kann dies erfolgen, wo gerade nichts
Liebenswürdiges mir entgegenkommt? Hier setze ich mit einer
anderen Frage ein: Heisst dies denn schon, dass wirklich
nichts Liebenswürdiges vorhanden sei, nur weil ich es nicht
erfahre?

Während Monaten hatte ich versucht, mich erzieherisch
einem Kind zuzuwenden, von dem ich sagen musste, dass

mir von ihm nichts entgegenkomme. Ich brauche schon

gar nicht zu betonen, dass mir erzieherisch auch wirklich
nichts gelang - so dass ich auch den Erziehern keinerlei
Vorschläge zu geben vermochte. Als ich es eines Tages in
der Handarbeit beobachtete, erkannte ich plötzlich ein
Gesicht, in welchem jeder einzelne Zug die Intensität der
Hinwendung zur Arbeit zu verraten begann. Das Gesicht
schien mir ein Spiegel dessen zu sein, was da in den Händen
entstand. In der Folgezeit versuchte ich dieses Gesicht zu
erkennen: Ich hatte einen Zugang gefunden

Was war hier geschehen? Ich bin bereit geworden, etwas
Liebenswürdiges und somit auch Schützenswertes zu
erkennen, darob zu staunen - und in der Folge dieses
Neuentdeckte zu erwarten. Oft liegt es bloss daran, dass

wir uns für Neues zu öffnen wagen - und werden dann
überrascht von einer Fülle an Schönheit, die uns aufgeht.

Damit ist zugleich eine andere Einsicht gewonnen: Die
Grundeinstellung, die durch die Ehrfurcht vor dem Behinderten

geprägt ist, vermag in uns die Kraft zu wecken, jeden
Tag neu an den Behinderten heranzutreten. Neu: als
wüssten wir eigentlich nichts von ihm; als müssten wir
täglich einen neuen Zugang finden, ein neues Verständnis
gewinnen. Da kann es geschehen, dass unsere Alltägliche
Arbeit zu einem ungeheuren Abenteuer wird, das unsern
Atem anhalten lässt, um zu erfahren, was es uns heute
wieder an Überraschungen bereithalten wird. Die Balance
zu finden zwischen Hingabe an den Behinderten und
zugleich Distanz zu ihm zu halten, dies ist die eigentliche
Leistung, welche der Betreuer in seinem eigenen Innern
zu leisten hat. Sie ist wiederum etwas, das sich nur im
gelebten Alltag verwirklicht.

Ehrfurcht als Ziel der Erziehung

Je mehr wir als Betreuer von einem menschlichen
Wesensmerkmal durchdrungen sind, wie ich es mir in bezug auf
unser Tagungsthema wünsche, um so mehr wird in uns
der Wunsch wach, auch den andern Menschen zu solchen
Erfahrungen und Erlebnissen zu führen.

«Ehrfurcht vor allem Leben» kann dann als Zielvorstellung

dienen, die nicht nur zur Orientierung für unsere
Arbeit dient, sondern auf die hin wir den andern erziehen
möchten. Doch sind derartige Zielvorstellungen so lange
leere Worte, als es.uns nicht gelingt, dem Kind in seinem
Alltag bestimmte Hilfen anzubieten. Ich will dazu zwei
Impulse geben.

Erziehung zur Ehrfurcht findet ihren Ausgang in jenen
Situationen, in welchen ich das Kind hereinzunehmen
versuche in die Erfahrungen, die in mir selbst Ehrfurcht
geweckt haben: Ich lasse das Kind teilhaben an meiner
Einstellung zum Lebendigen, die ich als Ehrfurcht bezeich¬

ne. Ich kann es ganz einfach sagen: Das, was mich
in der Welt anspricht, was «mir etwas sagt», ist geeignet,
dem Kind zum Gegenstand seines Angesprochenseins zu
sein. Ich hörte einmal mit einer Klasse Geistigbehinderter
nach einer Einführung die ganze Matthäus-Passion von
Bach. Alle sassen oder lagen im Raum und hörten der
Musik gespannt zu. Das Wesentliche hatte nicht meine
Einführung, vielleicht auch gar nicht die Musik selbst
geschaffen - sondern der Bezug, den ich selber zu dieser
Musik hatte.

Ein Erzieher ist Kenner und somit auch Liebhaber von
Pilzen. In der Pilzzeit geht er jeden freien Nachmittag mit
geistigbehinderten Knaben Pilze sammeln. Hat er aus
Versehen einen giftigen oder ungeniessbaren Pilz gepflückt,
wirft er ihn nicht einfach beiseite als etwas Unbrauchbares,
sondern legt ihn, die Unterseite der Erde zu, wieder zu
Boden. Dasselbe tun diese Knaben mit einer erstaunlichen
Selbstverständlichkeit - während andere die Pilze als

Gegenstand benötigen, die Fussballtechnik an ihnen
auszuprobieren. Nicht die Einsicht ist es, die diese Knaben zu
solchem Tun bewegt: Der Erzieher Hess sie teilhaben an
seiner eigenen Ehrfurcht vor dem Lebendigen.

Derartige Erfahrungen verweisen mich zur Frage, wie eine
solche Hereinnahme des andern in meine eigene Ehrfurcht
vor dem Leben möglich sei, wo es sich um Schwerstbehinderte

oder chronischkranke alte Menschen handelt - wo
uns die Grenze deutlich vor Augen tritt. Hier geht es meines
Erachtens um die Atmosphäre, in die wir beide hereingenommen

sind - nein: die entsteht, indem wir uns beide
einander zuwenden. Dies ist nicht ein Rückzug in eine
letzte Position, wo alles «Bessere und Höhere» der

Behinderung wegen nicht mehr möglich ist. Wir müssen

nur bereit sein, unsern eigenen Anteil an der Atmosphäre
zu entdecken. Ich denke an diejenige des Raumes, in
welchem sich meine Arbeit abspielt. Wenn ich diese

Atmosphäre gestalte, so dass ich mich selber darin
wohlfühle und gerne hier eintrete, dann beginnt etwas
lebendig zu werden von der Hereinnahme des Behinderten
in meine Welt. Das beginnt dort, wo ich ein Bild, ein

Kunstwerk, die Photographie eines lieben Menschen, eine

Zeichnung usw. an die Wand hänge, aber auch dort, wo ich
mit dem Behinderten zusammen das Zimmer schmücke
mit Pflanzen oder Gegenständen, die mir etwas sagen: Da
beginnt die Atmosphäre. Eine unendliche Vielfalt an
Möglichkeiten und pädagogisch äusserst wichtigen Aspekten

tun sich auf, wenn sich unsere Phantasie etwas ins Spiel
setzt.

Damit sind wir bereits beim andern Aspekt angelangt.
Erziehung zur Ehrfurcht beginnt dort, wo es mir gelingt,
zu den Dingen, die um mich sind, Sorge zu tragen. Mimi
Scheiblauer hat uns in ihrer Rhythmik sogenannte
«Ordnungsübungen» beigebracht. Unter diesen nannte sie ein
Kapitel, dem sie den Titel «Ordnung in den Dingen» gab.
Sie meinte damit die Art und Weise, wie wir mit dem
Rhythmikmaterial umzugehen hatten. Ich denke mir, dass

in sehr vielen Schulzimmern weniger Schwierigkeiten um
die Disziplin herrschten, wenn es den Lehrern gelänge, den
Kindern den sorgfaltigen Umgang mit den Dingen vorzuleben.

Auch hier wieder geht es um die vermeintlichen
Kleinigkeiten und Nebensächlichkeiten: Die Art und
Weise, wie wir mit dem Stuhl, mit unserm Arbeitsmaterial,
unseren Kleidern, den Esswaren usw. umgehen. Hier
scheint mit jede Erziehung zur Ehrfurcht vor dem Leben

211



Bärauer
Bildungswoche 1984

Einwöchiger Weiterbildungskurs
für Betreuer

in Alters- und Pflegeheimen

Mit Unterstützung der Gesundheits- und
Fürsorgedirektion des Kantons Bern und des VSA wird
wie in den Vorjahren der Kurs für Heimmitarbeiter
durchgeführt.
Kursziel ist die bessere Befähigung der Heimmitarbeiter

für eine aktive und partnerschaftliche
Betreuungstätigkeit. Anstelle theoretischer
Wissensvermittlung werden berufsbezogene
Erfahrungen unter kundiger Leitung verarbeitet, vertieft
und nutzbar gemacht. Der Kurs ist offen für
praktisch und hauptberuflich tätige Heimmitarbeiter.

Kursdaten: Beginn: Montag, 18. Juni 1984,
10.30 Uhr
Schluss: Freitag, 22. Juni 1984,
15.15 Uhr

Kursort: Kantonale Landwirtschaftliche
Schule Langnau, 3552 Bärau
(Bahn Langnau i. E., Bus nach
Bärau)
Kursdurchführung, Verpflegung
und Unterkunft am gleichen Ort

Kursleitung: Franz Calzaferri, Betriebspsycho¬
loge, Horw/Luzern

Kurskosten: Fr. 270.- für Mitarbeiter aus
bernischen Heimen
Fr. 450 - für Mitarbeiter aus
ausserkantonalen Heimen
VSA-Beitrag an Mitgliedheime
auf Verlangen)

Anmeldung: Kursprospekte und Anmelde¬
formulare können bezogen werden

beim Pflegeheim Bärau,
3552 Bärau, Tel. 035 2 35 55

Anmeldungen möglichst rasch.
Die Teilnehmerzahl ist
beschränkt. Die Anmeldungen
werden in der Reihenfolge ihres
Eingangs berücksichtigt.

Bestellschein für Kursprospekt und Anmeldeformulare

Adresse des Heimes:

Anzahl Prospekte und Anmeldeformulare

zu beginnen. Und wenn als Weiterführung gelingt, den
Pflanzen, den Tieren und den Mitmenschen gegenüber
dieselbe Haltung zu verwirklichen, haben wir meines
Erachtens etwas Weltwesentliches getan.

Vom Kindsein des Betreuers

Dies alles hängt letztlich aber davon ab, ob es uns gelingt,
in uns selbst jene Lebensform wiederzuentdecken, die ich
als Kindsein bezeichnet habe. Ich bin mir allerdings
bewusst, dass ich mit dieser Forderung gegen den Zeitstrom
schwimme, der so sehr von Selbstbestimmung, von
Mündigkeit, von Unabhängigkeit zu sprechen bestimmt, dass
diese andere Seite schon gar nicht mehr zum Zuge kommen
darf. Der gleiche Zeitgeist, der diese Sprache spricht, wehrt
sich dagegen, wenn Erziehung als Hilfe am Heranwachsenden

aufgefasst wird - da diese Formulierung den
Heranwachsenden in die Rolle des Fremdbestimmtseins und der
Abhängigkeit versetze. Es wird lautstark von Gleichheit
zwischen Schülern und Lehrern gesprochen - und viele
Lehrer und Erzieher scheitern in ihrem Beruf deswegen,
weil sie diese Forderung im Sinne unserer Zeit interpretieren

- und dabei vergessen, dass sie sich selbst und den
Heranwachsenden belügen. Es besteht tatsächlich eine
Gleichheit - nämlich darin, dass beide sich in ihrem
Kindsein verstehen dürfen: Dass sie Ausschau halten
dürfen nach etwas, das ihnen Geborgenheit gibt im
Wirrwar der Umwelteinwirkungen und der widersprüchlichen

Meinungen von überallher. Hier stossen wir wohl
an die tiefste Schicht der Grundeinstellung, wo das
rationale Klären und Verstehenwollen aufhört und jener
Bereich beginnt, wo es nur noch um klare Entscheidung
zu etwas Letztgültigem geht. Da hat dann nur noch das
Bekenntnis Platz. Kindsein setzt voraus, dass ich mich zu
etwas Letztgültigem entscheide, dem gegenüber ich mich
in Hingabe und zugleich in Distanz, in Verehrung und
Bewunderung, in Staunen und Vertrauen verhalten kann.

Die religiöse Sprache bezeichnet dieses Letztgültige als
«Gott». Oft will mir scheinen, dass es nebensächlich sei,
welchen Namen wir zur Bezeichnung dieses Letztgültigen
heranziehen. Entscheidend aber ist, ob wir zu ihm in eine
lebendige Beziehung treten, ob wir diese Beziehung gestalten

können, indem wir zu ihr Sorge tragen. Darin geht mir
der tragende Grund auf, welcher imstande ist, meine
Ehrfurcht vor allem Leben zu tragen.

Anmerkungen

1 S0ren Kierkegaard, Philosoph, lebte 1813-1855.
2 Heinrich Pestalozzi: «Abendstunde eines Einsiedlers», Gesamtausgabe

in zehn Bänden, B. 8, Rascher-Verlag Zürich.

Vergl. auch: Ferdinand Ulrich: Der Mensch als Anfang, Zur philosophischen

Anthropologie der Kindheit, Einsiedeln 1970.

3 Jeanne Hersch: Von der Hoffnung, Mensch zu sein, Einsiedeln 1976/2.

4 Albert Schweitzer: Aus meinem Leben und Denken, Hamburg 1952.

5 Dietrich Bonhoeffer: Akt und Sein, München 1956. Bonhoeffer spricht
von «actus directur» und «actus reflexus».

212 Schweizer Heimwesen V/84


	Ehrfurcht vor allem Leben

